### Jivaraja Jaina Grantimunille, No. 10 GRURRAL ROPTORS Dr A. N. UPADRYE & Dr E. L. JAIN

### **PADMANANDIS**

## PANCAVIM SATI

(A COLLECTION OF 26 PRAKARANAS DEALING WITH RELIGIO-DIDACTIC THEMES)

Critically Edited with an Anonymous Sanskrit Commentary

Br

Dr A N Upadhye, M A D T tt Professor Rajaram College Kolhapur Dr H L Jain, M A LL B D Latt.
Professor Jabalpur University
Jabalpur

W th the Hend Anuvado of

Pt Ballachandra Siddhantasastri

PUBLISHED SY

GULABCHAND HIRACHAND DOSHI Jaina Samskiti Samrakshaka Sangha, Shotapur

1962

All Rights Reserved

Price Rupees Ten only

First Edition: 1000 Copies

Copies of this book can be had direct from Jama Samsknti Samrakshaka Sangha, Santosha Bhavana Phaltan Calli Sholapur (India)

Price Rs Ten per copy exclusive of postage

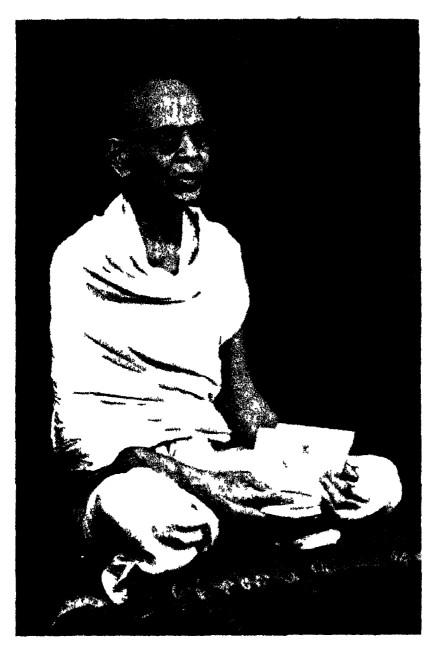
## जीवराज जैन ग्रथमालाका परिचय

सोलापुर निवासी ब्रह्मचारी जीवराज गौतमचद्जी दोशी कई वर्षोसे ससारस उदासीन होकर घमकार्यमें अपनी वृत्ति लगा रहे थ । सन् १९४ में उनकी यह प्रवल इच्छा हो उठी वि अपी यायोपार्जित सपित्तवा उपयोग विशव रूपसे धर्म और समाजकी उन्नतिके कार्यमें करें । तद्नसार उहींन समस्त दशका परिश्रमण कर जैन विद्वानोंस साक्षात् और लिखित सम्मतिया इस बातकी सम्रह की कि कौनसे कार्यमें सपित्तका उपयोग किया जाय । स्फुट मतसच्य कर लेनेके पश्चात् सन् १९४१ क श्रीष्म कार्लमें ब्रह्मचारीजीने तीथक्षेत्र गजपथा (नासिक) वे शीत वातावरणमें विद्वानोंकी समाज एकत्र की और उन्हापोह्म्यूक निर्णयके लिए उक्त विषय प्रस्तुत किया । विद्वत्सम्मेलनक फलस्वस्य ब्रह्मचारीजीने जैन संस्कृति तथा साहित्यके समस्त अगोंक संरक्षण उद्धार और प्रचारक हतुस जैन संस्कृति संरक्षक सध की स्थापना की और उसक लिए ३० तीस हजारके दानकी घोषणा कर दी । उनकी परिश्रहनिवृत्ति बढ़ती गई और सन् १९४४ में उन्होंने लगमग २ ) दो लाखकी अपनी संपूर्ण संपत्ति संघको ट्रस्ट रूपस अर्पण कर दी । इस तरह आपन अपन संबखका त्याग कर दि १६१५७ को अत्यन्त सावधानी और समाधानसे समाधिमरणकी आराधना की । इसी संघके अतर्गत जीवराज जैन श्रथमाला का स्वालन हो रहा है । प्रस्तुत अथ इसी श्रथमालाका दश्य पृष्य है ।

प्रकारक मुद्धावचंद हिराचंद दोसी कैन संस्कृति संरक्षक संघ सीनापुर

सुद्रक लक्ष्मीबाई नारायण चौधरी निजयसागर प्रेस २६२८ कोलमाट स्टीट बम्बई २

## पद्मनन्दिपश्चविंशति



स्व ब्र जीवराज गौतमचद दोशी सम्थापक जैन संस्कृति संरक्षक संघ शोलापुर

## जीवराज क्षेत्र संस्थाताः जैन्य १

प्रन्थमाला सवादक

प्रो॰ आ ने उपाध्ये व प्रो॰ हीरालाल जैन

# पद्मनन्दि - विरचित पश्च विं श ति

(धार्मिक और नैतिक २६ प्रकरणोंका संग्रह) अंग्रेजी और हिन्दी प्रस्तावना, अज्ञातकर्तृक संस्कृत टीका सहित आलोचनात्मक रीतिसे संपादित

सपादक

प्रो आ ने उपाध्ये, एस् ए डी लिट राजाराम कॅलिंज कोल्हापुर प्रो दीरालाल जैन, एम् ए एक्एक् **वी डी कि**ट जनकपुर विश्वविद्यालय जनकपुर

- AND AND

हिन्दी अनुवादक प बालचन्द्र सिद्धान्तशास्त्री

प्रकाशक

श्री गुलाबचन्द हिराचन्द दोशी जैन सस्कृति सरक्षक सघ सोलापुर

बी नि संवत् २४८८

सन १९६२

विक्रम सबत् २०१८

मूल्य द १० मात्र

# विषयाञ्चननिका

| *          | सपादकीय (Editorial) अन्नेजी                                   | <b>V-</b> V     |
|------------|---------------------------------------------------------------|-----------------|
| <b>२</b> : | सपादकीय हिन्दी                                                | A11-A111        |
| <b>ą</b> : | त्रस्तावना (Introduction) अम्रेजी                             | 1-21            |
| 8 3        | त्रस्तावना हिन्दी                                             | 22-50           |
| 4 1        | विषयस्ची                                                      | 51 62           |
| Ę          | रबनिन्द पञ्चिविञ्चति<br>( मूल, सस्कृत टीका और हिन्दी अनुवाद ) | १–२७०           |
| 9 0        | ा <b>या</b> नुक्रम <b>ि</b> का                                | २७१- <b>७</b> ८ |
| - f        | वेशेष शन्द सूची                                               | २७९८२           |
| ९ a        | न्तस्ची                                                       | 42C8            |

#### EDITORIAL

The work now presented here critically edited, accurately translated into Hindi and thoroughly studied, has enjoyed continuous celebrity for nearly one thousand years. A portion of it was commented upon in Kannada for the benefit of a local ruler in Karnataka about 1136 a d. A Sanskrit commentary, included in this edition was written on it at some unknown time and a commentary in Hindi was written about a hundred years back in Rajasthan. Various Sanskrit and Prakrit writers and commentators are found to have referred to it and quoted from it more or less continuously from the 12th century onwards.

This popularity of the work from north to south is due to its subject-matter and style. In its present form the work consists of twenty six small tracts quite independent of each other on subjects which are of vital interest from the Jaina religious point of view. The style is simple often lucid and elucidative. The language is Sanskrit except for the two tracts, Nos. 13 and 14 which are hymns composed in Präkrit.

From the point of view of its compilation the work has passed through At first the author composed a number of independent small works which must have become popular according to their own individual ments One of these, namely Ekatva saptati (No 4) is found to have attracted the special attention of subsequent writers. At the second stage, some compiltor collected twenty five of these small compositions and named it Padmanandi pañcammsan after the author and the number of the works collected. At the third stage yet another tract, probably the last in the present collection was added to it without changing the name of the work. It is difficult to say whether this additional work was by the same author or of some one else A few verses seem to have been added to or interpolated in the works so that such names as Saptati, Pancasat and Astaka are found to have become untrue to the number of verses now included under them. In its present form the total number of verses in the work is 939 arranged under 26 titles. The longest of them (No 4) contains 198 and the shortest (Nos 17 etc.) only 8 verses

There is no direct evidence available concerning the date of the author or the region of his activities. But the Kannada commentary on one of the tracts (Ekatrasaptati) together with other fragments of information obtainable enables us to determine with reasonable certainty that the work was produced in the Karnāṭaka region, probably at Kolhapur or its vicinity between 1016 and 1136 a. D. If the conjecture that the author and the Kannada commentator are identical proves true the composition could be assigned to the latter date with the margin of a few years this way or that.

This work had been published at least twice before with a Marathi Translation etc in 1898 and with a Hindi translation in 1914. These editions were based upon single Mss without any critical apparatus or information about the author and they have long become unavailable. For the present edition, the previous two printed editions as well as all the available Mss of the work have been utilised and the editors and translator have done their utmost to make the work as much useful and interesting to the scholar and devout reader as possible. The introductions in English and Hindi though based upon the same material, have been written mostly independently, and they are for a scholar supplementary to each other particularly in the matter of references.

The editors are very thankful to the owners of the Mss used by them, as well as to the Authorities of the Jivaraja Jaina Granthamala for their continuous zeal and cooperation in the publication of such works

Kolhapur Jabalpur A N UPADHYE H I Jain

## सम्पादकीय

यह जो प्रेय यहा समीक्षात्मक रीतिसे सम्पादित, पूर्वतें अनुवादित तथा सर्वाङ्ग दक्षिस समालेचित होकर प्रस्तुत किया जा रहा है, वह लगमग एक सहस्र वर्षोसे लगातार सुप्रसिद्ध रहा पाया जाता है। इसके एक प्रकरण (एकत्वसपति) पर कर्नाटक प्रदेशके एक नरेश्वके सम्बोधनार्थ लगमग वि स ११९३ में कन्नद मापामें टीका लिखी गई थी। तत्पश्चात् किसी समय वह संस्कृत टीका रची गई जो इस प्रथके साथ प्रकाशित है, तथा आजसे कोई एकशती पून राजस्थानमें हिन्दी वचनिका लिखी गई। अनेक प्रथकर्ताओं व टीकाकारोंने १२वीं शतीसे लगाकर उसका उल्लेख किया है व उसके अवतरण दिये हैं।

देशके उत्तरसे दक्षिण तक इस प्रथकी उक्त प्रकार प्रसिद्धि व लोक-प्रियताका कारण उसका विषय व प्रतिपादन शैली है। प्रथ अपने वर्तमान रूपमें २६ खतत्र प्रकारणोंका सग्रह है जिनका विषय जैन धार्मिक दृष्टिसे मार्मिक और क्विकर है। विषयकी व्याख्यानशैली सरह भीर विशद है। केवल दो स्तुतिया (१३१४ वें ) प्राकृत भाषामें रची गई हैं, शेष समस्त २४ प्रकरण सस्कृत पद्यात्मक हैं। रचनाकी दृष्टिसे यथ तीन स्थितियोंमेंसे निकला है। आदित प्रथकारने भनेक छोटे छोटे खतत्र प्रकरण ठिखे जो अपने अपने गुणोंके अनुसार होक प्रचित हुए होंगे। इनमेंसे एक प्रकरण अथात् एकत्व-सप्ततिने आगामी प्रथकारोंका ध्यान विशेषरूपसे आकर्षित किया। तत्पश्चात कमी किसी सग्रहकारने उक्त प्रकरणोंसे २५ को एकत्र कर ग्रयकारके नाम व अधिकारोंकी सख्यानुसार उसका नाम पद्मनिन्द-पञ्चविश्वति रखा । ग्रथकी तीसरी स्थिति तब उत्पन्न हुई जब किसी अन्य सम्राहकने उनमें एक और प्रकरण जोडकर उनकी सख्या २६ कर दी, तयापि नाम पञ्चविश्रति अपरिवर्तित रखा । यह जोड़ा हुआ प्रकरण समवत अन्तिम और उन्हीं पद्मनिन्दकृत है, यद्यपि यह बात सर्वथा निश्चित रूपसे नहीं कही जा सकती। कुछ प्रकरणोंके अन्त या मध्यमें भी कभी कुछ पद्य समाविष्ट किये गये प्रतीत होते हैं और इसी कारण प्रकरणोंके सप्तति, पत्राञ्चत् व अष्टक नाम उनमें उपलम्य पद्योंकी सख्याके अनुरूप नहीं पाये जाते । वर्तमान में प्रथंके २६ प्रकारणोंमें पद्योंकी संख्या ९३९ है। इनमें सबसे वडा प्रकरण १९८ पद्योंका व कोटेसे कोटे चार प्रकरण ८-८ पद्योंके हैं।

इस प्रयंके कताके प्रदेश व कालके सम्बाधकी कोई स्चना प्रथमें नहीं पाई जाती। किन्तु उसके एक प्रकरण आर्थात् एकत्व-सप्ततिपर जो कब्रड टीका पाई जाती है, तथा जो कुछ अन्य रफुट प्रमाण अन्यत्र उपलब्ध होते हैं उनसे प्राय सिद्ध होता है कि इस प्रथकी रचना कर्नाटक प्रदेशमें समयतः कोल्हापुर या उसके समीप स १०७३ और ११९३ के बीच हुई थी। यदि यह अनुमान ठीक हो कि मूल प्रन्थ और कब्रड टीकाके कर्ता एक ही हैं, तो प्रथका रचनाकाल उक्त अन्तिम सीमाके लगमग माना का सकता है।

यह त्रय इससे पूर्व कमसे कम दो बार मकाशिद्ध हो चुका है—एक बार मराठी अनुवाद सिहत वि स १९५५ में और दूसरी वार हिन्दी अनुवाद सिहत वि स १९७१ में । ये सरकारण प्राय' किसी एक ही प्राचीन प्रति परसे तैयार किये गये थे, उनके साथ कोई समीक्षात्मक विवेचन व प्रयकारका परिचय नहीं दिया गया था। तथा वे सस्करण दीर्चकालसे अनुपलम्य हैं। प्रस्तुत सस्करणके लिये इन दोनों मुद्रित प्रतियोंके अतिरिक्त समस्त उपलम्य प्राचीन हस्तिलिखित प्रतियोंका उपयोग किया गया है। तथा सम्पादकों और अनुवादकने प्रयक्ते विद्वानों और श्रद्धालु पाठकोंके लिये यथासक्य अधिकसे अधिक उपयोगी बनानेका प्रयत्न किया है। प्रथकी अग्रेजी और हिन्दी प्रस्तावनाएँ यद्यपि समान सामग्रीपर आधारित हैं, तथापि वे बहुत कुछ स्वतन्नतासे लिखी गई हैं और वे विद्वानोंके लिये विशेषत आधारसूत प्रमाणोंके उल्लेखोंके सम्बन्धमें, परस्पर परिप्रक हैं।

जिन हस्तिलिखित प्रतियोंका इस प्रथके सम्पादनमें उपयोग किया है उनके मालिकोंके तथा जीवराज प्रथमालाके अधिकारी वर्गके, उनके इस प्रथमालामें ऐसे प्रथोंके प्रकाशनमें उत्साह और सहयोग के हेतु, सम्पादक हृदयसे कृतज्ञ हैं।

कोल्हापुर जबकपुर आ ने उ<mark>पा</mark>ध्ये हीरालाल जैन

### INTRODUCTION

#### 1 PADMANANDI PANCAVIMSATI TITLE & TEXT

The present edition of the Padmanandn paneaumsatch (Pp) A Collection of Twenty five Texts is a decided improvement on its earlier editions because some independent Mss have been collated (see the Hindi Introduction for their detailed description) the available Sanskrit commentary is added along with the text and a carefully prepared Hindi amuvada along with bhavartha is also given

This collective title Pp is found in many Mss both in the north and south. It is obvious that one more prakarana perhaps the last one has been added later with the result that in this collection there are twenty six texts though it is called panearimsath in the colophon of the Sanskrit Commentary. There are reasons to believe that all these prakaranas were to begin with independent texts before they were put together under a common title. First there are available separate Mss of most of these individual works in some cases accompanied by Kannada commentary as well. Secondly each text is quite an independent unit having hardly any connection with the earlier or the following section. Thirdly the same topic is found discussed in more than one prakarana. Ordinarily, this is not likely if the author

<sup>1)</sup> H. D VELANEAR J na- atnakota (Poona 1944) p 233 K B Shastri Kannada-präntnya tādapatr ya G ntha suci (Banaras 1948) pp 52 209

<sup>2)</sup> H. D Velankar Told, pp 197 172 7 61 317 56 180 438 34 412 215 286 59 136 398 458 445 381 135, 68 96 61 238 378 456 and 286 also K. B Shastel Ib dem p 319

intended all these texts to go together as one unit. Lastly some verse or topic is repeated in different prakaranas. The author is a meditative poet, and naturally he expresses himself alike if not identical in various contexts

The method of exposition in most of the prakaranas is of the nature of didactic anthology with the result that a verse here or there can be subsequently added. In some cases the author himself has specified the number of verses in a prakarana and if this is violated by the present text it means that some verses are added later on. Some prakaranas are called astakas some of them as the designation requires have actually eight verses (XVII, XX XXIV and XXV) while others have nine (V and XXVI) or ten (XIX) verses. The rounding of an astaka with a concluding verse seems to have become conventional and the presence of the 10th verse in XIX JP is necessitated by the ritualistic details that the offering of eight dravyas is followed by arghya or puspanyali and rounded by the author's reference to himself and to the fruit of the puga or worship. There is a clear discrepancy excepting in two cases between the author's specification of the number of verses and the one found in the present text as noted below.

| Prakarana | Specified No | Actual No |
|-----------|--------------|-----------|
| II $DU$   | <b>5</b> 2   | 54        |
| III $AP$  | 50           | 55        |
| IV ES     | 70           | 80        |
| XI NP     | 50           | 62        |
| XII $BR$  | 22           | 22        |
| XXII $EB$ | 10           | 11        |
| XXIII PV  | 20           | 20        |

In some cases the context itself may indicate that a verse is added later on for instance verse No 11 in XXII FB. It is necessary that Mss unaccompanied by the Sanskrit commentary and preferably from the south will have to be scrutinised for ascertaining the verses which are added later on despite author's specification of the number of verses. A careful study of three palm leaf Mss. (in Kannada characters) of the Lkutv v-suptati shows that it has only 74 verses according to them that verses Nos '9 53 55 74 78 and 80 are not found in them and that 79 is the last but one and 77 the concluding verse. It has to be admitted that even the Kannada Mss have four verses more than the number specified by the author. It has to be seen whether some of them were uktam ca to begin with but got mixed up later in the text. The attempt of the Sanskrit commentary to call it Lkatvāsītih against verse

<sup>1)</sup> Verse 7 nd 42 are almost dent cal

<sup>2)</sup> These Mss we e t ded by D A V UPADHYE as early as 1930 O belongs to the Laksmisen M tha, Kolh pu the econd t the J a Siddhanta Bha. A rabend the third to the personal collection of the late lame ted Pt Appashasiri Udagaon (Dist Kolhapur).

No 77 is irrelevant. If some Mss from Moodbidri are collated these verses can be easily marked out. Likewise, a palm leaf Ms. (in Kannada characters.) of XIV JS omits gatha No. 11 of the printed text and has only 33 verses in all

#### 2 Analysis of the Contents

The contents of the various prakaranas may be surveyed in short to get a broad idea of the topics covered by them

I The Dharmopadesamrtam (DA verses 198) The Nectar of Religious Instruction This is a lengthy disquisition on dharma partly systematic and partly anthological in its make up and written in a fluent style and high didactic tone. It opens with mangala glorifying Reabha Jina in meditation Santinātha etc. who are the promulgators of Dharma. Dharma has varying connotation in different contexts. It means compassion to living beings it is twofold for laymen and for monks it consists of Right faith. Right knowledge and Right conduct it is tenfold uttamaksama etc. and ultimately it is the spiritual manifestation pure and blissful and divested of the deluding distractions of mind speech and body (7)

Compassion or kindness to life is most important the veritable basis of all religious life which for a layman is covered by 11 Pratimas (14) for the practice of which must be relinquished the 7 Vyasanas dyuta etc which are obviously foul anti-social and full of sin. The Yati dharma the religious duty of a monk consists of fivefold ācara tenfold dharma samyama or self restraint mula and uttara-quinas etc culminating into samadhi-marana this enables one to reach Final Bliss (38)

Attachment for everything including the body has to be given up negligence passions and possessions are all harmful for spiritual progress. An omniscient Teacher is not accessible now but his words are available in the scriptures which must be followed. Great monks who practise equanimity forbearance etc and meditation deserve respect and glorification. Human birth is difficult to be obtained if it is there the best advantage of it has to be taken for the practice of penance and consequent termination of Samsāra which is full of temptations. The words of Jina are a guide to all and enable one to experience the eternal sentient effulgence. The unique nature of the sentient Real has to be realized it is separate from and above everything else which is all worthless. One should seek shelter of those who have realized this. This exposition is concluded with eloquent glorification of Dharma.

<sup>1)</sup> This belongs to the Jaine Siddhanta Bhavana, Arrah, and was made available to Shri A N Upaders in 1930 by Pt K. B Shastri

King Sreyan is the ideal example of a donor who gave gift of food to the first Tirthakara with a religious object. A layman incurs a good bit of sin in his domestic and vocational routine, pious giving of gifts is a balancing and redee ming feature for him. So he should give food etc. to a worthy recipient. The houses and house holders who have no contacts with monks are not in any way commendable. The merit acquired by dana is highly fruitful and hence wealth must be expended in that direction without waiting for this or that which is all uncertain. The riches spent on temples, worship, entertaining monks and sustaining the learned and on redressing the poverty of the miserable, that alone belongs to oneself and the rest goes to others. A man's life without charity is not worth living the fourfold gifts given properly yield great benefit here and elsewhere

III The Anitya pa casat (AP verses 55) Fifty Stanzas on Transitoriness. It is expounded here with suitable illustrations and similes that the body relatives pleasures etc are all transitory the end certainly comes according to one s. Karmas so one should not lament over one s. lot. Meeting in this life is like that of birds for a night on the tree. Meeting and separation have to be faced with detachment without any joy or sorrow. One should ever be devoted to Dharma

IV The Fkatva-saptatil (F5 verses 80) Seventy Stanzas on oneness or Separateness (of Atman) The eternal Parmatman characterised by sentiency bliss and existence is glorified and the sentient effulgence is hailed with reverence. The sentient Real the Atman is like fire in wood in every one of us but being under long standing delusion one does not realize this. If a beneficial Teacher explains it a few respect it but most behave like the blind feeling the elephant. The Vitariga shows the correct path, and a bhavya by virtue of his lal the is on the path of Liberation consisting of three jewels. The sentient Real alone is worth realizing by experience. Attachment and aversion (riga and diss) have to be avoided and the sentient Real is above dualities and too great to be described in words. It is realized in the Great Meditation which is variously named and described

V The I attbhavanastakam (YB verses 9) Eight stanzas of Refle ctions on Munis The author glorifies the Yatis Munis or monks by specifying their outstanding qualities. They have accepted renunciation and are free from attachment even for the body. They control their senses and concentrate their mind on the Atman. They practise penances and are plunged in meditation even under unfavourable climate and adverse conditions.

VI The Upasaka-samskarah (US verses 62) Moulding of a layman This is almost a manual on House holder's Dharma Reached the Dharma and king Sreyāns was the first to practise it. Mokṣa is reached through Dharma constituted of Right faith. Right knowledge and Right conduct, and practised in two ways one by a Nirgrantha a monk and the other by a Grhin. Srāvaka householder or layman. The Srāvaka or layman is the support of the temple monk piety and charity these constitute the religious routine to day. He has to observe Six Duties devapāyā etc. (7f.) has to be a religiously balanced and integrated personality and must cultivate samayika (8) which is possible only by giving up the vyasanas (10). He should also practise 8 milaquinas and 12 vows etc. and live in such a place and practise such a profession as will not come in the way of his religious life. He should practise Ahimsa be philanthropic and sociable reflect on 12 Anupre kṣās and be intent on tenfold Dharma. He should meditate inwardly on his pure Ātman and practise outwardly kindness to all beings. Lastly his mind should ever be fixed on the realization of sentient effulgence which is separate from everything else.

VII The Des wrateddy \*t mam (DV verses 27) Light on the desa or anu-vrates. It is an exposition on the career of a Sravaka. By penances and and through meditation all the Karmas must be consumed and Liberation attained that is the highest object for the human being. If that is found beyond the reach of any individual he should lead the life of a sincere Sravaka or layman by practising the prescribed code of behaviour (5-6). Giving gifts to the worthy is a great balancing virtue for him. Sravakas are a great support of the community life both social and religious (20). With devotion it is they who build temples consecrate images of Jina and celebrate religious festivities, and thus through dharma they are on the path of molsa.

VIII The Siddha-stutil (SS verses 29) Prayer to Siddha In a dignified style the author offers salutations or prayers to Siddha soliciting shelter from him and incidentally presenting a fine discourse on Siddha his status his achievments his great qualities (especially ananta darsana -jnāna -virya and -sukha) his being the Eternal Sentient Effulgence etc All the excellences of Siddha cannot be comprehended much less can they be described and so even to remember his name with bhakta or devotion is beneficial

IX The Alocana (Al verses 33) Recounting Reporting or Confessing one s acts Glorifying the great qualities of Jina the author offers a sort of prayer recounting repeating or confessing his shortcomings and defaults in thoughts words and acts direct as well as indirect and seeks shelter of the Jina with a view that they might be mithya null and void in effect. It is a self-analysis and self introspection in the presence of Jina who knows every thing and the purpose is to divest oneself of similar faults further and attain internal purification. The mind is often perplexed and deluded and endless

<sup>1)</sup> Here the reading smageho is adopted

defaults are there in life and it is well nigh impossible to expeate them. It is not possible at present to experience self-realization. Samsara is decide and Moksa is advanta one has to reach from one to the other. The rigorous path of conduct preached by Jina is difficult in these days so devotion or bhakta towards Jina alone is one s rescue or shelter (30). Recitation of this alocand leads one to the abode of Bliss.

knowledge This is an elegant exposition on the sentient Real out taitiva = ātmataitva also called hamsa [(a)ham sa] Though this Real is known to some it is difficult to be described very few experience it and attain liberation. Even men of learning get deluded in comprehending it it is a fact of experience where in other faculties do not function. It is in oneself but the deluded ones wander for it outside. It is something unique though in the midest of all that is commonplace. Karman is different and Atman is different this is the pure meditation whereby one gets emancipation. The deluded soul has wandered long in sleep in the samsāra and now it needs to be woke up by the moonrise of Real knowledge, the great youn is exerting himself to achieve this

XI The Niscaya-pancasat (NI verses 62) Fifty stanzas on the Real This is a discourse on the experience of self realization from the Real (niscaya) point of view. The body is ephemeral and its contact with Atman temporary. The Atman however is real and eternal its experience its realization as unique sentient effulgence is beyond thoughts and words. When the mind is detracted from physical and other distractions and plunged in the ocean of joy this sentient effulgence dawns in one's experience. It is rare and unique and can be comprehended only from the Niscaya point of view wherein the three Jewels (nativa traya) are realized as Atman itself. Body is different Karman is different from Atman, this experience of isolation or separateness is important. When all the distractions are eschewed intelligence suddenly flashes into that sentient effulgence of self realization like moon light on the ocean when the moon rises. When the distinction of sva and para is grasped the Atman is realized. Even the ideas of bound and liberated presume duality so one has to rise above them to attain self realization.

XII The Brahmacarya-raksav with (BR verses 22) A Medicinal Wick preserving celebacy. A woman's body is full of blemishes its allure ments are deceptive and any attachment for it is a fall for a monk who is aspiring after self-realization. One should be engrossed in one's Atman relinquishing all attachment conquering senses and treating all women as mothers and sisters. Self-restraint is possible through suitable diet etc. and

<sup>1)</sup> Something lk the er N 4 th P bundl ntam n (Bombay 1933 p 82) puts the following erse i ti m the f Hemaca dra सिंहो बली द्विरदश्करमासमोजी संबस्तरेण रतमेति किलैक्वेक्स्। पारापत खरिशलाकणमोजनोऽपि कामी भवलनुदिन बद कोऽत्र हेतु ॥

all incentive to sex-passion has to be abandoned then and thus alone human life is made fruitful by practising severe penances which, in due consequence one to the bluss of self-realization. The concluding verse explains have the production is a veritable medicinal wick

XIII The Reabha-stotram (RS Präkrit verses 60) Prayer to Reabha\* This is a prayer offered to Reabha the first Tirthakara Incidentally it covers his biographical details in their mythological setting almost from conception to his attainment of omniscience. Then are described his supernatural glories in the Samavasarana especially the eight prātihāryas. The anekanta preached by him enlightens the right path which rescues one from the misery of samsāi a His greatness is unparellelled his knowledge is all comprehensive and his great qualities are beyond a poet's comprehension

XIV The Darsana stuth (DS Prakrit verses 34) A prayer (offered) at the sight of (the image of) Jina (in the temple) Here the various direct as well as indirect effects results or fruits of seeing Jina are described very often with striking similes

When the Tirthakara attains Kevalajana his divine deep voice (divya-dhvani) flows out transforming itself into the various languages of the hearers and it is this vani that is the basis of the conception of Sruta devata Sarada etc who is given an embodied form called also Sarasvati Ambā all white etc. Praise is offered to her who is an eternal effulgence who bestows wisdom and poetic faculty who shows a clear path without whose aid life loses its purpose who is devoted to by Gaṇadharas (that explain the divya dhvani), who is manifest in Anga texts and who opens the outlet to the highest knowledge etc By reciting this hymn one crosses the ocean of poetry and that of Samsara

XVI The Svayambhu stuth (SV verses 24) Prayer to (twenty four Tirthakaras beginning with Svayambhu Adijina or Rsabha) Each stanza is a prayer offered to one Tirthakara in a poetic style sometime referring to his spiritual or religious benevolence sometime giving a etymology or explanation of his name and sometime mentioning some significant trait or event in his spiritual career

XVII The Suprabhatastakam (SA verses 8) Eight stanzas on the Blessed morning. The blessed morning has a symbolic meaning here. When the night and the consequent sleep of the Ghātiya Karmas have reached their termination, the two eyes of omniscience jūāna and daršana, open for the Jinahis omnipresent knowledge enlightens the whole universe all perverted views are dispelled and the right path is shown to all for their spiritual benefit. It is this suprabhāta the dawning of omniscient blessedness that is glorified here in a florid style.

XVIII The Santinatha-stotram (SN verses 9) Praise addressed to Santinatha The last pada of each verse soliciting protection or shelter is identical in all the stanzas. The sixteenth Tirthakara, Santinatha or the Lord of Peace whose very name itself is alluring is praised here with reference to Eight pratharyas more or less divine glories attending on him in his Samavasarana (i.e. the supernatural theatre for preaching) namely 1) chatra traya three umbrellas (one above the other) 2) dundubhi the drum 3) simhāsana, the lion seat 4) puspavrsti shower of flowers 5) bhamandala halo of lustre 6) asoka A oka tree 7) divya-dhvani celestial voice and 8) camara chowry. It is the devotion or bhakti that tempts one to praise the greatness of Santinatha which is incomprehensible

SIX The Sri jinap justakam (JP verses 10) Eight stanzas for offering worship to Jina The first eight verses refer to the offering of 1) jala water 11) candana sandal paste 111) aksata a cluster of rice particles 1v) puspa flowers v) naivedya foodstuff vi) dipa waving of lighted lamp vii) dhupa incense viii) phala fruits and lastly puspar jali a handful of flowers. Some of the ideas are expressed with a poetic flourish and eliminating apparent contradiction in offering these items to Jinesvara who is free from ksudhā etc. The Arhat or Jina is krta k tya and hence the pya serves no purpose of his an agriculturist cultivates the land not so much for the benefit of the king as for his own. One who offers puja has his heart and mind purified

XX The Sri karunastakam (KA verses 8) Eight Stanzas soliciting Divine Mercy The suffering soul (styled here kimkai a dina patita etc.) plunged in the misery of rebirth piteously appeals to Jinesvara for rescue from Samsara and solicits his mercy. A village headman gives shelter to any one in difficulty what wonder then that the Lord of Worlds (called here tribhuvalia guruh jagatum prabhul karunikal etc.) shows kindness to the soul oppressed by Karmas! The suffering soul can be happy so long as the lotus feet of Jina are treasured in one s heart

XXI The Kriya kanda e lika (K( verses 18) A lika crest appendix or concluding recitation at the close of the routine of duties. The first nine verses constitute a devotional prayer offered to Jinendra by the author in the first person. The Jinendra is a mine of virtues and free from all the blemishes howsoever great a poet might be it is not possible for him to encompass the entire height of his virtues still the prayer is just an attempt to express the inner devotion. Devotional thoughts and prayers directed towards Jinendra achieve all the objects (nikhlartha-siddhi). Devotion to the feet of Jina is the highest solicitation and the greatest benefit. Study of all scriptures and practice of all conduct are not possible to day and hence at present devotion (bhakti) to Jina is the highest panacea a gradual step to Moksa. The feet of Jinendra are the highest shelter wherethrough one might get the three fold

promida (carelessness negligence, lack of vigilence etc.) in the practice of religious virtues and whatever sin has accrued thereby the aspirant appeals to Jina should become null and void by his remembering the feet of the latter. The Jinavani characterised by the glow of Syādvāda and shedding light on the entire range of reality, is the supreme authority and valid means of knowledge (pramana) she is like a mother who should overlook the aspirant's short comings in the prayers offered. This Culikā if recited thrice daily eliminates all the blemishes in the daily routine arising out of physical verbal and mental limitations of an individual

XXII The Ekatvabhāvanā-dasakam (EB verses 11) Ten Stanzas of Reflection on Oneness or Separateness One who realizes oneself one s own Atman the great effulgent and sentient principle is a great Yogin who is not afraid of Karmas and who crosses this Samsara Thus one attains the highest Bliss of Liberation which is immune from attachment and aversion (rāga and dveṣa)

XXIII The Paramartha vimiatih (PV verses 20) Twenty stanzas dealing with the Highest Object In this Samsara that the Atman is unique and separate from Karman (advasta) and also the seed of the tree of Libera tion is not realized. This self realization is characterised by infinite-quaternity (ananta-catustaya) and is above all worldly botherations This state of isolation is an abode of infinite knowledge therein one's perfect independence (ekakitā) is realized and therein the self is realized (so ham) eschewing passions and possessions The body may be weak the times may be bad—still nothing should come in the way of concentrating one's mind on that pure sentient spirit leaving aside foreign adjuncts and outward attachments. If the Teacher's words burn bright giving joy in one s heart all other considerations are sub servient When the Karmas are realized to be separate from Atman even the ideas of happiness and misery disappear. When the mind is firm all other distractions lose their effect the pure sentient Atman is realized there is no room for any attachment or desire and it is a state which words cannot adequately describe

XXIV The Sarirāsjakam (SA verses 8) Eight stanzas on body. The human body is a hut full of dirt and perishable by nature a sensible person should never be over attached to it and try to make it pure by water and sandal paste. It is not fit for enjoyment but it should be yoked to the practice of penances and used as a boat to cross this worldly current. It should treasure the correct instructions of the Teacher. Contact with this

2

<sup>1)</sup> These verses are of the pattern of muchāmi dukhadam and then follows a prayer to Juna-vānī

<sup>2)</sup> This preherons looks like a combination of two aspains and the last two verses come like an appendage purhaps added by the author himself

body is the veritable worldly life, so one should not go on nourishing it and be attached to it

XXV The Snänastakam (Sn verses 8) Eight stanzas on bathing' The Atman is so pure by nature that no bathing is needed for it while the body is so impure that bathing can never purify it Real bathing consists in that sense of discrimination (viveka) which alone wards off the dirt of sin The real tirtha is the ratnatraya (Right Faith Right Knowledge and Right Conduct) in which the wise should dip themselves rather than in the stream of Ganges which cannot bestow internal purity and remove the sin This body is so impure that no amount of tirtha-snana and camphor paste can purify it and one day it is sure to decay. So the wise should concentrate themselves on the cultivation of Samyag darsana etc

XXVI The Brahmacaryastakam (BA verses 9) Sex passion is an animal instinct so the wise people try to avoid it even in the case of their wives then what to say with regard to other women! Sex enjoyment is a trifle of satisfaction and therefore it cannot be called happiness. A self-controlled monk has to avoid it fully because it is harmful to him here and elsewhere it is a poison which allures fickle minds. This is addressed to those who are aspiring after liberation so those who are plunged in sex pleasures should receive it with toleration.

#### 3 PADMANANDI HIS AUTHORSHIP

Among the twenty six prakaranas put together under the common title Pp four (XXII XXIII XXIV and XXVI) do not mention the name of the author and the remaining twenty two specify him as Padmanandi (in Prakrit Poma- or Pomma namdi 741 774) sometimes for metrical necessity giving at times by slesa the synonyms Abja- (883) Ambhoja- (514) Ambhoruha- (838 847) and Pankaja nandi (396 485 930) he is qualified by terms like bhavya muni yatindra and suri which show that he was a pious and outstanding monk and more than once the name of his guru is mentioned as Viranandi (198 indirectly 252 and 546) This is all that we know about Padmanandi from this Pp

Though the four prakaranas noted above do not mention the authors name they have much in common with others of XXII FB with IV ES XXII 6 and X SC 49 of XXIII PV, 9 10 and 16 with III AP 17 XXIII 18 with I DA 55 XXIII 19 & 20 with I 54 & XI NP 10 of XXIV SA 1 with III 3 XXIV 5 with III 17 etc., and of XXVI BA with XII BR especially 665 and 939 Further in XXVI BA the author

ž

mentions himself as mum which often goes with Padmanandi in this work. So even the anonymous sections have a stamp of similar contents and are probably composed by the same author, Padmanandi

There have been many authors and saints bearing the name Padma nandi at different times and places. It is easier to raise a question whether all these prakaranas are written by one and the same Padmanandi than to answer it because there is no sufficient evidence either internal or external to tackle this problem satisfactorily. It looks highly probable though one should not be too sure that the hand of one and the same author is apparent in all these prakaranas First the name Padmanandi is mentioned at the close of most of them and as noted above even the anonymous ones have something strikingly common with others Secondly there are some verses repeated or nearly repeated in different prakaranas for instance I 16 & VI 10 I 149 & IX 24 I 154 & XXIII 19 (the third line is differently worded) I 158 & IX 5 (some two lines alike) I 159 & IX 19 II 7 & II 42 (this is common in the same prakarana thus increasing the specified number) III 8 & XXIV 1 XI 10 & XXIII 20 (partly) etc Thirdly very similar topics with quite parallel settings are expounded in different prakaranas see, for instance, I 125 & XIII 34 II 1f & VI 1f IV ES & XXII EB XII 6 & XXVI 9 etc Fourthly the author's devotion to his guru and his words of instruction is repeatedly mentioned in various prakaranas see for instance I 197 II 54, IX 32 X 26 49 XI 4 59 XXII 6 XXIII 16 etc Fifthly the Prakrit prakaranas have also some ideas common between themselves and with others for instance XIII 23f and XVIII 1f XIII 59 & XV 31 XIII 3 & XIV Lastly there are contexts in which similes and expressions are alike for instance IV 61 and VII 29 So as long as there is no positive evidence to the contrary one may work with the hypothesis that all the prakaranas are composed by one and the same Padmanandi

#### 4 VARIOUS PADMANANDIS

There have been many saints bearing the name Padmanandi and some of them have Prākrit and Sanskrit works to their credit i) Kundakunda of venerable antiquity had a name Padmanandi and his various Prākrit works are well known. 1 ii) The Jambūdīvapannath 2 a Prākrit text on Jama cosmo-

<sup>1)</sup> A. N UPADHYB Pravacanasāra Intro. pp 2f Bombay 1935

<sup>2)</sup> Ed. by H. L. Jain and A. N. Upadhye Sholapur 1958 see Intro. pp. 13f. For other deconssion see also the Indian H Quarterly XIV pp. 188 ff., Calcutta 1938 J MURTHAR Purdiana Jama Fishyasion, Intro. pp. 64 ff., Sarasawa 1956; N. Presst. Jama Sishiya aura Indian, 2nd ed. pp. 256 ff. Bombay 1956

graphy is composed by Padmanandi who gives good many details about himself. He was a pupil of Balanandi and a grand pupil of Vîranandi. Tenta tively he is assigned to the close of the 10th or to the beginning of the 11th century A D iii) The author of the Prakrit Vitti on the Paneasarhgraha lately published by the Bhāratiya Jñanapitha (Banaras 1960) is Paümanamdi who calls himself a mum and who is later than Akalanka iv) The Dhammarasdyanam in 193 Prakrit gathās is a disquisition on Dharma and we only know that the name of the author is Padmanandi. There is no evidence to fix his age v) Padmanandi who according to the Paṭtāvali succeeded Prabhacandra on the pontifical seat at Delhi (Ajmer?) is assigned to a A D 1328 1393. He came from a Brahmin family and is the author of the Bhāvanā paddhati a hymn of 34 verses in fluent Sanskrit and the Jīrāpalli-Pāršvanāthastotra. He consecrated an image of Ādinatha in the year A D 1393. It is his pupils that occupied further three seats of Bhattarakas at Delhi Jaipur at Idara and at Surat

Then turning to epigraphic records it is possible—though there are difficulties here and there—to list and distinguish a number of Padmanandis (who are introduced with some details) from the date specified and from their teachers and colleagues mentioned

1) Padmanandi Siddhānti deva or cakravarti of the Kundakundān vaya Mulasamgha Kranurgana and Tintriņika gaccha was present in a D 1075 at the time of a religious donation 11) Kaumaradeva vratī who was a grand pupil of Gollacarya and a pupil of Traikalya yogi had also the well known appellation Aviddhakarna Padmanandi saiddhantika. He belonged to the Deśi gana, a sub division of the Nandi gana in the Mūlasamgha and is referred to in an inscription of a D 1163. He had a colleague in Prabhācandra His disciple was Kulabhuṣana who had a pupil in Maghanandi associated with Kollapura. Possibly it is this Padmanandi that is referred to as mantravāda in an inscription of a D 1176. 111.) Padmanandi a disciple of Nayakīrti and a colleague of Prabhacandra is mentioned in some records dated a D 1181. 1195 and 1.06. 110.) Padmanandi a pupil of Rāv (m) anandi and a grand pupil of Viranandi is mentioned in an inscription of the middle of the 12th

<sup>1)</sup> Man kacanda D Jama Granthamāl N 21 Siddhāntasarādisamgrah h, pp 192 ff Bombay 1922

<sup>2)</sup> A N Upadhye Kā tirkeyānup ksā Int p 79 Agas 1960 n whi h some earlier sources are duly noted

<sup>3)</sup> So this Padmanandi could not be the a the fithe Ekatvasapi it as it was once presumed.

<sup>4)</sup> Ep g phia C nat ca (EC) VIII, Sorab N 262

<sup>5)</sup> EC II, SB N 64 (40)

<sup>6)</sup> Ibidem No 66 (42)

<sup>7)</sup> Ibidem Nos 327 (124) 333 (128) and 335 (130) he too is styled manira-vadituara Ibidem 66 (42) Thus the personalities of Padmanandi in ii and iii seem to merge into one.

eentury A D W) Padmanandi pandita was one of the two eminent pupils of Adhyātmi Subhacandra-deva who died in A D 1313 and whose epitaph they caused to be made as an act of reverence, Wi) Padmanandi Bhattāraka-deva, a pupil of Bāhubali Maladhārideva is mentioned in a record of A D 1303 when he got a temple constructed Wii) Padmanandi-deva disciple of Traividya-deva of the Kondakundānvaya of the Pustaka gaccha of the Desi-gana of the Mula samgha passed away in A D 1316 (? 1376) Wiii) Padmanandi, pupil of Prabhacandra is highly praised in the Deogarh inscription of A D 1414

From the meagre information that we have gleaned about our Padma nandi it is not possible to identify him with any one of the Padmanandis listed above whose personalities are sufficiently distinct

#### 5 PADMANANDI HIS AGE

It is to be seen what limits can be put to the age of Padmanandi the author of Pp No internal evidence is found in these prakaranas

- A] Whatever external evidence is available may be noted here chronologically as far as possible
- 1) A MS of the Hindi Vacanika is dated samvat 1915 1 e A D 1858. Then there is a MS of Pp dated samvat 1625 1 e 1567  $\triangle$  D
- 11) Srutasagara (c 15th century A D) quotes in his Sanskrit commentary a) on Damsana-pahuḍa 9 and Mokkha pāhuda 12 the IV ES 61 in the former case, with the introductory phrase uktam ca Viranandisiyena Padmanandinā b) on D-pāhuda 30 the I DA 75 with the same introductory phrase c) on Carita-p 21 a verse found at I DA 16 & VI US 10 d) on Bodha-p 10 23 & 50 (also on Mokkha-p 9) the VII DV 22, X SC 31 & IV FS 79 in the first two instances with the above introductory phrase e) on Mokkha p 55 the IV ES 53<sup>10</sup> with a remark tathā coktam Ekatva-saptatyām So Srutasagara knows very well some prakaranas from Pp

<sup>1)</sup> P B DESAI J num in South India (Sholapur 1957) pp 280 f see also EC VIII, Sorab Nos 140 233 Ibid VII Shikarpur No 197

<sup>2)</sup> MC SB No. 65 (41) and Intro p. 86

<sup>3)</sup> EC IV Hunsur No 14

<sup>4)</sup> BC SB No. 269 (114)

<sup>5)</sup> R. Mitra: JASB LII, pp. 67-80

<sup>6)</sup> For details about it, see the Hindi Introduction

<sup>7)</sup> K. Kabaliwal. Bājasihāna ke Jama Šāstra Bhandārō kī Grantha-sēc., II, p. 395 Jaipur 1954.

<sup>8)</sup> A. M Usadets Karuskeyanupreksa (Agas 1960), Intro p 85.

<sup>9)</sup> Manikacandra D J Granthamals, No 17 Bombay 1920

<sup>10)</sup> This verse is absent in the Kannada Mss.

and attributes them (I IV VI VII & X) to Padmanandi, the pupil of Viranandi

- m) Asādhara a voluminous author whose known dates are a D 1228 1243 quotes in his svopayna commentary on the (Anagara) Dharmāmrta a) VIII 21 23 and 64 the X St 1 18-16-44 and VI U 61 b) IX 80-1, 98 and 97 the I DA 41 43 & 4° once attributing the quotation to Sri Padma nandipada Thus Asadhara is acquainted with Padmanandi and some of his prakaranas
- 1V) Prabhacandra in his Sanskrit commentary on the Ratnakarandaka-gravakacāra IV 18 quotes two verses Nos 43-44 from VI US of Padmanandi and he flourished earlier than (Āśadhara)
- v) Padmaprabha Maladhandeva has written a Sanskrit commentary on the Niyamasan (ed Bombay 1916) of Kundakunda in which he quotes IV ES 14 20 39 40-41 and 79 while explaining the gathas Nos 55 96 100 and 46 (of the Niyama) respectively usually mentioning the FS It is known now that he died on February  $^{9}4$  1185 Å  $^{9}8$  So Padmanandi the author of E5 flourished earlier than Padmaprabha whose literary activities might be broadly speaking assigned to the middle of the 12th century Å D
- vi) Jayasena in his Sanskrit commentary on the Pancastikāya (ed Bombay 1915) gatha No 16° quotes the verse No 14 of IV ES without specifying the source Jayasena's commentary is later than the Acarasara of Viranandi (who completed the svopayna Kannada commentary on it in 1153 A D) but earlier than the Sanskrit commentary on the Niyamasara by Padmaprabha (died in 1185 A D) who appears to have followed Jayasena's commentary on the Pravacanasara II 46 in his commentary on the Niyamasara 32 4

Padmanandi is a well-read author and naturally some of his verses remind us of the thoughts and expressions from earlier works of Kundakunda Pujyapada and others. If the subject matter is of a dogmatical nature, this inheritance of ideas has not much chronological value, but if otherwise the ideas and expressions have a striking similarity some influence or inheritance can be presumed.

<sup>1)</sup> P gm J Shty u Ith (B mbay 1956) pp 342 f

<sup>2)</sup> M n kac ndr D J Granth m l 94 Bombay 1925 t Intro also pp 53 f See also the Atm usus I t Sh l p 1961

<sup>3)</sup> A N UPADHYE Padmaprabh dh mme tary n the N yama är in the J f the University f B mb y XI 1942 P B Desai J ni m S th I dia and some Jaina Epigraphs (Sholapu 1957) pp 159-60

<sup>4)</sup> A N UPADHYE P va n āra (B mbay 1335) Intro p 104 K SHASTRI Jama Sandsta Sodhānka 5 p 181 Mathura 1959 It i found a new edition of th Niyamasāra (Songad 1951) th t the port n resembling Jayasena's commentary is omitted

- B] Whatever parallel thoughts and expressions are detected in the works of earlier authors are noted below chronologically as far as possible
- 1) Püjyapāda s Sanskrit Bhaktis are weil-known and Padmanandi s V YB 6 reminds one of the Yogi-bhakti 3 ff also ksepaka No. 2 1
- n) The Bhaktāmara-stotra (BS) of Mānatungas is a fine piece of poetry besedes being a devotional hymn and is often recited by Jaina monks and laymen. Some of the verses of Padmanandi remind one of the BS cf. XXI KC 1 & BS 27 XIII RS 23-34 XVIII SN 1-8 (the description of the eight prātharyas) & BS 28 35 compare also XIII RS 8, 28 & 51 with BS 22, 32 and 24-5
- m) Some verses of Padmanandi recall to one s mind similar contexts from the Kalyanamandira stotra (KS)<sup>8</sup> of Kumudacandra cf XIII RS °4 with KS 19 also XV SD 31 and XVIII SN 1-2 with KS 2 25-6
- iv) The Atmanusasana ( $\overline{A}$ ) of Gunabhadra is a didactic anthology with fine specimens of religious and ascetic poetry in the pattern of Jaina ideology and with it some of the prakaranas of Padmanandi have common topics. Now and then Padmanandi s verses resemble those of  $\overline{A}$  compare for instance I DA 6 and  $\overline{A}$  15 I DA (also III AP 34) and  $\overline{A}$  130, III AP 44 and  $\overline{A}$  34 XII BR 21 and  $\overline{A}$  111 Gunabhadra is assigned to the middle of the 9th century  $\overline{A}$   $\overline{D}$
- v) Somadeva was an outstanding saint and poet of his age and his Yasastilaka(Y)<sup>6</sup> has influenced many subsequent Sanskrit authors. Padmanandi shows close acquaintance with this religious romance and seems to be indebted to it here and there compare for instance XV SD 15 and Y. Uttara p 401 (the verse ekam padam etc.) Padmanandi s exposition of dana (VII DV 11-12) his arguments to prove the next world (I DA 27) his enumeration of the six duties of laymen (VI US 7) his reference to the sāka-pinda (II DU 7) given to a monk and his mention of eight mula-gunas remind us of similar contexts in Y. Uttara pp 403-4 p 257 (the verse tadarhagas etc.) p 414 p 408 p 327 etc. We may compare also VI US 26 with the verse sarva eva hi etc. in Y. Uttara pp 373. Somadeva completed his Y in Saka 881, 1 e 959 A. D.

<sup>1)</sup> J PARSHWANATH Sholapur 1921 pp 192 f. 198

<sup>2)</sup> Kāvyamālā, VII 4th ed., Bombay 1926 H. Jacobi, Ind Studien XIV p 359 ff M Winter nitz A History f Indian L t II p 549

<sup>3)</sup> Kävyamälä VII, 4th ed Bombay 1928 H Jacobi Ind Studien XIV p 376 ff M Winter nitz A History of Ind Lit II. p. 551

<sup>4)</sup> N S Press, Bombay 1905 n th Sanātana-Jaina Granthamālā I

<sup>5)</sup> Parmi Jama Sähitya aura Itihasa, 2nd ed. (Bombay 1956), pp 138 ff. also Intro to the Atmanutasana, Sholspur 1961

<sup>6)</sup> Karyamala, 70, Pürva- and Uttara-Khanda, Bombay 1903 also K K Hanniqui Vascanlaka and Indian Culture Sholapur 1949

- vi) The Jäänärnava(Jä) of Subhacandra contains a good deal of religious poetry especially in the exposition of anupreksä and dhyäna. The III AP has some similes common with anitya-a and some verses of Padmanandi remind one of Jä compare for instance III AP 16 28 50 with Jä anitya-a 30-31 (this is an old simile found also in the Bhagavati Arādhanā gāthā No 1720 of Sivārya) asarana-a 8
- vii ) The high ecstatic and spiritual flourishes seen here and there in the poetry of Padmanandi often remind one of the style of Amrtacandra. The verse No 8 ff of XI VP can be compared with the Purusarthandyupāya (PS) 4 6 Amrtacandra flourished earlier than A D 998 that being the date of the composition of the Dharmaratnakara of Jayasena who has drawn on the PS of Amrtacandra
- viii) In a few contexts the ideas and expressions of Padmanandi have close resemblance with those in some of the works of Amitagati (II) compare for instance I DA 134 ff and Sravakacara³ IV 46 VI US 29-30 and Sra XIII 44-48 see also XXI KC 11 and Dvatrimšika⁴ 5-7 in both the places there is an appeal to Sarasvati for forgiveness. Amitagati flourished in the last quarter of the 10th and 1st quarter of the 11th century A p ⁵
- ix) Padmanandi has repeatedly appealed for the construction of temples and statues of Jina and one of his verses VII DV 22 very much resembles Vasunandi s Sravakacara 481-82 with which he appears to share some contexts as well Vasunandi flourished earlier than Aśadhara

Padmanandi does not mention any of these authors or their works by name from which some influence on him is detected on account of similar thoughts or expressions. So the chronological limits based on these similarities are only a matter of probability

From the above discussion all that can be said is that it is highly probable that Padmanandi is later than Amitagati (last quarter of the 10th and the first quarter of the 11th century A D) and definitely earlier than Padma prabha (who died in 1185 A D)

<sup>1)</sup> N S P ess, Bombay 1905 n th S nåt na-J na G anthamalä I

<sup>2)</sup> A N UPADHYE P vacana ar Intro pp 100-101 lso PARAMANAND Anekanta VIII, pp. 173 75

<sup>3)</sup> M n Śri-Anantakirti D J G thamālā, 2 Bombay Samvat 1979

<sup>4)</sup> Mānik candra D J Granth mālā, 13 Bambay 19 8

<sup>5)</sup> A N UPADHYE Paramātma—prakāsa (Bombay 1937) Intro p 73 f otnote 3 for more details bo t Amitag t ee N Premi Ja na Sāl ty aur Itihās (2nd ed ) pp 275 ff. Bombay 1956

<sup>6)</sup> Bhāratiya Jūānapitha, Banaras 1952

<sup>7)</sup> A. N Upadeve On the D te f Vasunandi com on Müläckra in Woolner commemoration Volume, (Lahore 1940) pp 257 60 J Musteas Purătona Jama Văkyasuci (Sersawa 1950) Intro pp 99 101

C | There is a Kannada commentary available on the Electroscoptate 1 It exhibits a good philosophical style rendered a bit heavy with Sanskrit compounds and long expressions. It contains a number of quotations in Prakrit and Sanskrit, drawn from the works of Kundakunda and Ameta It is written in the third person style. As mentioned in it the name of the commentator is (Sn) Padmanandi vrati, and the name of the author is Padmanandi muni they were contemporaries no doubt and one feels like starting with the presumption (a presumption because the Pp does not mention Subhacandra and Kanakanandi and ES and its commentary make no reference to Viranandi among his Gurus) that they are identical That is the author himself has written the Kannada commentary 2 and this seems to have been hinted by the phrase labdhatma-vrtts About Padmanandi muni it is said in the commentary that he was the chief disciple (agra-sisya) of Subhacandra Raddhāntadeva that he had received instructions from Kanakanandi Pandita, that he got spiritual enlightenment through the moonlight (of the words) of Amrtacandra and that he composed this Fkatvasaptati for the instruction of Nimbaraja Both Padmanandi and Nimbaraja are glorified in the concluding verses

These details as they are contemporary have a great value for fixing the date of the author of FS in particular and of our author in general

श्रीपश्चनिन्न व्यतिनिर्मितेयम् एकत्वसप्तत्वखिलाश्चेपूर्ति । वृत्तिक्षिरं निम्बनृपप्रबोधलक्षात्मवृष्टिर्जयता जगलाम् ॥

स्वर्ति श्रीश्चभवन्दराह्यान्तवेवाप्रशिष्येण कनकनिद्पण्डितवाप्रशिम्बिकसितहरतुमुदान द श्रीमद् अमृतचन्द्रचन्द्रिकोन्मीलितनेश्रो स्थावन्द्रचन्द्रिकोन्मीलितनेश्रो स्थावन्द्रचनित्र प्रधानन्द्रमुनिता श्रीमजीनसुधाब्धिवर्धनकरापूर्णेन्द्रसातिवीरश्रीपतिनिम्बराजावबोधनाय हतैकत्वससतेष्ट्रचित्रसम् तज्जा संप्रवदन्ति संसत्तिश्च श्रीपधानन्दिवती कामध्वसक द्रव्यं तदम्तं तेषां वचस्तवेषाः। वाण्या सार्थमहनिद्रा रणति संप्रीत्वा तपःकामिणीस् आलिक्यामककीतिवारवितां वान्छन् यदा तिष्ठति ॥ श्रीमक्षित्वमृतिहर्षहर्षहर्ष्यस्याम सीमारवोद्यिणीवीणीवयात् पुरवयष्ट्र श्राणुदिशादन्तिन । श्रेषा दन्तिन एव मीतमतयो ज्ञाना वदि स्थीवते कि वीरादिन्ये पुनस्तव रणे सामनाय्वामणि (?)॥ निम्बस्तव्यस्त्रहरूवद्यतिन्पस्तम्भवीरावमर्यौ सप्रशोऽनूनवानाकृत्युवनतल्द्यामभावेकरस्य । महो भद्रमतीक प्रवल्तरकराधात्त्रसीताविकाशायाङ प्रवर्षित्वामधनप्रभुवद्योग्याप्तदिक्तकाल ॥ This last verse is not found in the Areal Ms

<sup>1)</sup> S me 50 e of the algorithes Snkt m, were pulsahed in the K yāmbudh ed. by Padmar JP n to eall a 1833 Bes des the Dr Upadhye has sor tinesed three Mss feth Kan ad committary.) It plun leaf M from the Laksmi Matha Kolhapur It not fework It pd sa Smdh sat k Spmb dhaned Ekatvasaptat, all accomped by K norm ommetaes fed fferent with result.) There a Ms t Arrahed Pt K Bhujab list to Dupadhye mentes from the injection of the leaf Ms was lent to Dupadhy by the list list of the part of the following of ervating respectively.

<sup>2)</sup> This omm tary de est be will edited db glt to light S lecting suitable eading dm king m r co eot n (th ugh som difficulties of interpretation remain. I m presenting some el ant e tracts fr i ton which these beer tions are based. The pening portion runs thus आनम्यान द वैतन्यसङ्कारमानमक्षयम्। रणीटभाषया वहंगे टीकामेकत्वसप्तते ॥ श्रीमत्पन्ननंदिपंडितदेवरस्यासन्नाशेष भ यजनगढ्गे बहिस्तत्वशुद्धातस्तत्वगळं गौणवृत्तिय शुद्धातस्तत्त्वपरमत वर्ग मुख्यवृत्तियं प्रतिपादिसिश्चद्वकारणमागि एकत्वसप्ततियंव भेषदमोदलोह शृष्टदेवतानमस्कार्म मंगळार्थमागि मान्तिपर्। अद्युक्तियं प्रतिपादिसिश्चद्वकारणमागि एकत्वसप्ततियंव भेषदमोदलोह शृष्टदेवतानमस्कार्म मंगळार्थमागि मान्तिपर्। अद्युक्तियं क्रिस्त्रावं eto. Then the concluding portion runs th

Padmanandi might be having more than one guru so it can be accepted that both Viranandi and Subhacandra were the gurus of Padmanandi R NARASHHACHARI perhaps did not distinguish between the text and the commentary of ES, that is why he observed that Nimba was praised as the crest jewel of samontas in the ES His second observation is that Padmanandi was a disciple of Subhacandra who died in 1123 A D This is not unlikely but there is no positive proof that this very Subhacandra was the queu of Padmanandi. The inscription's describing the glorious personality and recording the death of Subhacandra has no reference at all as far as seen to Padmanandi The commentary calls Subhacandra by the designation raddhanta-deva and the inscription also describes him Jaina-marga-i addhanta-payodhi in addition to siddhanta-varinidhi but that is a slender common point. More definite proof is needed because according to the inscriptions some other contemporary teachers of the name Subhacandra<sup>8</sup> were there

Padmanandi was a contemporary of Nimbadeva Nimbadeva was a mahasamant , a great feudatory of the Silahara king Gan laraditya he was a devout lay disciple of Maghanandi (styled as Killapure tirthakrt) he got constructed the Rupanarayanabasadi (rupa-narayana being the title of his master Gandaraditya) in Kolhapur and he made a grant on Kartika va 5 Saka 1058 (A D 1136) of some income (levied from merchants etc from places round about Kolhapur and Miraj which seem to have been under him ) to another temple (built by himself) dedicated to Parsvanatha in the market site of Kavadegolla This may be the same as the present day Manastambha Basadı near the Sukravara gate Nımbadeva was a devout Jama Inscriptions speak of him as the reservoir of many good qualities and a kalpa-vrksa to the learned yatis This means that our Padmanandi being a contemporary of Nimbadeva flourished near about A D 1136 1 e in the second quarter of the 12th century A D

To conclude Padmanandi is possibly later than Amitagati definitely earlier than Padmaprabha (who died in 1185 A D ) and a contemporary of Nimbadeva (known date 1136 A D ) So we can assign Padmanandi to the 2nd quarter of the 12th century A D

<sup>1)</sup> EC II SB I t p 68

<sup>2)</sup> Ib dem N 117 (43) I t p 82
3) Ib d m N 380 also A N U ADHYE Ś bhacand a d his Prākr t Grammar Annal of the BORIXIII pp 37 ff

<sup>4)</sup> Majo Grah M R port o th Pr capal ty of Kolhapu pp 357 465 466 etc EC II, SB Nos. 64 (40) Int o pp 61 74 & 85 P B DESAI James n South India etc. (Shelapur 1957),

<sup>5)</sup> This is partial f lilime t of the promise f paper on Nimbadeva made by D UPADHYR ye re back Annal of th BORI XIII p 40 Numba Sam uta was such an outstanding figure of his age that ubsequent gene at ons n ested his personality almost with a legendary

#### 6 Padhanandi His Personality

After presenting the above study it is possible now to get a broad outline of the personality of Padmanandi Padmanandi lived in the then Kannada speaking area and flourished during the middle of the 12th century A D He claimed among his gurus Viranandi and Subhacandra he received

There is available in K nada a w rk Nimba-eau nta-carite In 1931 Prof. Upadhyr came ac oss a Ms of it in the possessi n of the late lamented Pt. APPASHASTRI UDAGAONKAR who kindly loaned it to hm f som time and Prof K G Kunpang B p epared tr nscript of t which still with h m Prof Kundangar wrote is a n te on the work in the (K nnad ) J navijaya August 1931 Pt Appa Hastr s Ms i written n a D 1736 at Ashta (Dist Sangli) f llowing a Ms th re in the temple of Aj tan tha. This Ms was got prepared by the nun (kameta) Sā tim t the describe of Gun bhadra whe e mest ha been mitiated m the der (?) by Srī J nasena-Bhattāraka of K lhapur The name f the author of this N mb -sāvanta-c rst P is (= Parsva) wh calls h mself a sath on nd bhrty (followe) f J nase of the Se aga (1, tle Bhattaraka at K lhapu ) The author does of mention wie heled Hiselerthan 1736 b that bing thidt fith Ms and Pf Kunda from th lang age and style th t the uth fl urished n the 17th entury His w k might ha e been based some earlier pr bandhas o per istent trad tions. The wo k has fi e Samdhis nd there are 506 erses in atpad metre. In this work, Nimbadeva is sketched dev ut Jama, a patron of Jama m nks nd Ācāryas and very as highly p us and elg u muhl d and liked by th mmon peopl B nana of Kalyana (wh foll wed Jamism) ce he d b t th great fam f Gandar d ty deva and marched against h m with Nimbadeva, on behalf f his master G ndaraditya faced h m n th battl field t d th army but t last was crushed by the elephant of Bijjan f ght b B pana was verp wer d by th fea th t h w many m re su h br e generals m ght d etu ned to Kalyan with hs army next dy without der Gand ad ty furthe conti uing the battle. This the substance of the bography Pr f Kundangan has al eady po nted om h storical di crepan y n the abo e detail. The Silähära Gandaräditya contempor y of Chāluky V kramād tya Tr bhu anamallad (1076-1126) and h sister Candrikadevi was m rried to the latter He ruled from 1110 to 1136 against the Chālukyas is to be assigned to 1157 so the m rch was ag nst the Śilāhāra king Bh pa, and n t against Gandaraditya. Nimba built at least two temples f Jina in Kolhapu he was a dev ut disc ple f Maghanandi, n ut tanding teacher of his times spritualisti text like the Ekatvasaptat was e planed to him in Kannada he made arrangements for pious donations and the concluding verses of the comm of the ES depict him as a great hero. All these must have lingered in public memory in the area round about Kolhapur and Mira; for a long time with the result that poet like Pars was tempted to write a prabandha n Nimbadeva. Dr Upadhyr is ery thankful to his friend Prof K G Kundangar who spared his transcript, which at his request, he had prepared some thi ty years back. There was an idea of publishing it, but the text in this only available Ms is full of mistakes. When some more Mss are discovered, it would be possible to present a readable text. The riginal Ms is now n the Gurukula Library Bahubali (Dt Kolhapur) and Prof Kundangan has presented his transeript to the Karnatak University Library Dharwar

<sup>1)</sup> Wiranandi, the author of Acdrasons, wrote a Kannada vriti on it in 1153 A. D. See the Introto the Proposessons, p 104

instructions from Kanakanandi pandita 1 and he had studied well the adhyatmika works of Amrtacandra He shows extensive learning and is thoroughly grounded in the works of Kundakunda Pujyapada Gunabhadra Somadeva and others He has equal mastery on Sanskrit Prakrit and Kannada Among his prakaranas the I katva- aptati reached great eminence (and was quoted by a younger contemporary like Padmaprabha) not only by its lofty tone of spiritual contents but also by its being composed and commented upon for the instruction of Nimba Sāmanta the great faudatory of Silāhāras He calls him self a vratin sure mune and yatindea indicating that he was an outstanding monk He holds the instructions of his guru in high esteem (see I 197 II 54 IX 32 X 26 49 4 59 XXII 6 XXIII 16) He stands for rigorous practice of the basic ascetic virtues (I 40) and as a Digambara he laid great stress on self restraint (samyama) and celibacy The Vyavahara point of view is for the less intelligent and he has insisted on the mscaya point of view He preferred loneliness and shows unlimited zeal for the experience and realization of the Paramatman the eternal sentient effulgence and bliss More than once he has hinted that times are bad (VI 6 VII >7 etc.) for high religious ideals and that there is slackness He repeatedly preaches that the institutions of temple worship consecuation of images and sustenance of monks are a social obligation

<sup>1)</sup> It int y lea whith the tit will the ghlook. With tgis nto the detail bit. Kak disting bijst nitd hith the Pdm dhd temp y K kannd p dit de (met dith Tdln pt n f 1123 A IAXIV pp 1426) whis will gis y f Māgh dish had high disciple n N mbadev (EC II SBN 64(40) also I trig 8) f whim the ES a dit Kaladimm tywimp d

myb dddh the Pktdlt dby Pdm nad n 2) Sm ca al b t I tw p k as n mely XIII RS d XIV JS A 1 t cal k g j t nd bett t d by y o J (struct) d are dopp dle g beh d wl wh h f t kam ha-g ya j iy (XIV esp t fth p dg wl I d lk g-ca 18 31) theo ts j dj nt alyntrol Thuntrocl kh gh, th dh ph d bh are h g d to h Only u d t lly med ally nd na o ju ct group tael f try lith g g tod fdrt d The 3 dp ng t m to fth p t d mper t spect ly d ( d n wh re d and du) Geruds wtl S met mes the Atma ep d f the San kr t 18 nher ted and t gSnsk t fl f m d compou d exp essi n F g nd h mt pl L term t re / are -e a d mm n ing Sm Diwd doot lk thg n ndj d (XIII 50 60 d 51) re used. On the wh le the diale t sh ld be alled Mah ast ī w th y ut mmon to J na Mss By wy f ntrast, tm yal b n t d th t the d lect f the Jambud va-pannatts samgah (Shol pur 1958) f Pa man md there greater tende by toward soften ng of t to d and of reta n ng d and thi affects the declensio al and erbal f rms n ariou ways. Then the dialect of the Dh mmara ayan m (B mb y 19 2) of Pa manamd comes nearer that of the two praka rana b t t hows f rms lke dh mmad (13) khadamt (34) sıgadāe (43) jād (104) dh da kammā (189) etc whi h would be f reign in style in the hymns of Padmanandi Some of these texts are n t r tically edit d so no con lusion can be reached at present

for the layman (VII 21) The contemporary environments not being quite favourable for jnāna and caritra, he prefers to lay more stress on bhakt (IX 80 XXI 6 etc.) almost of the theistic pattern (XX). He is well read in Jama dogmatics, and in that frame work he has even harnessed the Vedāntic terminology and Bhakti cult (VIII IX, XX XXI and XXIII etc.). He is a poet of no mean order and some of the spiritual contexts are expressed by him with remarkable ease facility and dignity (XXIII). He is a saint of meditative mood more inward than outward in his religious approach. There are certain cantexts in these prakaranas which rank him with Bhartiphari. Guņa bhadra. Subhacandra. Amrtacandra and other religio-didactic poets of the middle ages.

### 7 Pp-THE SANSKRIT COMMENTARY

The anonymous Sanskrit commentary printed along with the text in the present edition is more a prosaic performance perhaps of a novice (having Hindi as his mother tongue) who has put down his jottings in his attempt to understand the text of Pp than a studied exposition explaining the text in a thorough manner. It is seen that minor details are explained with synonyms and real difficulties are passed over silently and in some places even the explanations are far from satisfactory

The Sanskrit expression of the commentary is loose about gender and agreement and mixed with Hindi sentences and words in some places (IV 12 etc.) We come across many forms obviously wrong but often reflecting the pattern of the New Indo Aryan for instance astavimsatayah for astavimsatah sarvam dharmam for sarvo dharmah (I 38) vana-tishanena (I 67) durjayah durjitah (I 99) stuyamanesu stutyamanesu (I 106) kathinena prapyate (I 166) ka āsearyah for kim asearyam (III 2) pramuktva for pramucya (XIII 39) etc. His Sanskrit renderings of Prakrit words are often incorrect for illustration amharisana mama sadrsanam hiyarchiya hrdayasthitā (XIII 5) jiyāna yāvatam (Ibid 21) ceiya areya puya (Ibid 19 33) etc. This being the only available commentary it was thought advisable to put it in print along with the text

## प्रस्तावना

## १ पद्मनन्दि पञ्चविंदाति की प्रतियोंका परिचय

इस्तिलिखित प्रतियाँ—प्रस्तुत संस्करण निम्न हस्तिलिखित प्रतियोंके आधारसे तैयार किया गया है।

१ 'क' प्रति—यह संस्कृत टीकासे युक्त प्रति स्थानीय श्राविकाश्रमकी संचालिका श्री त्र सुमतीबाई
शहाके सम्रह की है जो सम्भवत भट्टारक श्री लक्ष्मीसेनजी कोल्हापुरकी हस्तिलिखित प्रतिपरसे तैयार की
गई थी। प्रस्तुत संस्करणके लिये प्रथम कापी इसी परसे तैयार की गई थी।

२ 'श' प्रति—यह प्रति स्थानीय विद्वान् श्री प जिनदासजी शास्त्रीको है। इसकी ल्याई १३ इच और चौड़ाई ५ई इच है। पत्रसख्या १-१७८ है। इसके प्रत्येक पत्रमें एक और लगभग १० ११ पित्तिया और प्रति पित्तिमें लगभग ४४ ४५ अक्षर हैं। इसमें मूल स्रोक लाल स्थाहीसे तथा संस्कृत टीका काली स्थाहीसे लिखी गर है। इस प्रतिमें कहीं कहीं पीछेसे किसीके द्वारा संशोधन किया गया है। इससे उसका मूल पाठ इतना अष्ट हो गया है कि वह अपने यथार्थ स्वरूपमें पढ़ा भी नहीं जाता है। इसमें अन्यका प्रारम्भ ॥ ई नम सिद्धेस्य ॥ इस मगलवाक्यसे किया गया है। अन्तमें सामाप्तिस्चक निम्न वाक्य है—

।। इति ब्रह्मचर्याष्टकः ॥ इति श्रीमत्पद्मनद्याचार्यविरचिता पद्मनदिपचविशति ॥ श्रीवीतरागार्पणमस्तु ॥ श्रीजिनाय नम ॥

प्रतिके प्रारम्भमें उसके दानका उल्लेख निम्न प्रकारसे किया गया है— आ पद्मनदिपचिंशित सटीक दोशी रतनबाइ कोम नेमचट न्याहालचद ए श्रावक पासू गोपाल पडकुलेन दान कर्यू छे संवत् १९५१ फागण वद्य ११ गुरुवार ।

३ 'अ' प्रति— यह प्रति सम्भवत स्व श्री प नाथूरामजी प्रेमी बम्बईकी रही है। इसकी लबाई ११ई और चौड़ाई ५ई इच है। पत्रसंख्या १ १७५ है। इसके प्रत्येक पत्रमें एक ओर १२ पक्तियां और प्रतिपक्तिमें ३५ ३८ अक्षर है। माथका प्रारम्भ ॥ ॐ नम सिद्धेभ्य ॥ इस वाक्यसे किया गया है। अतिम समाप्तिसूचक वाक्य है—

मक्षचर्याष्टक समाप्त इति पद्मनदिकुदकुदाचार्यविरचित्त संपूर्ण ॥

इसमें युवितसगिववर्जनमष्टक' आदि इस अन्तिम स्रोक और उसकी टीकाको किसी दूसरे लेसकके द्वारा छोटे अक्षरोंमें १७५वें पत्रके नीचे लिखा गया है। इससे पूर्वके स्रोकका 'मुक्तवत कुशल न अस्ति' इतना टीकाश मी यहापर लिखा गया है। उपर्युक्त समाप्तिस्चक वाक्य भी यहांपर लिखा उपलब्ध होता है। इससे यह अनुमान होता है कि सम्भवत उसका अतिम पत्र नष्ट हो गया था और इसीलिये उपर्युक्त अन्तिम अशको किसीने दूसरी प्रतिके आधारसे १७५वें पत्रके नीचे लिख दिया है। आधार्य नहीं जो उस अतिम पत्रपर लेखकके नाम, स्थान और लेखनकालका भी निर्देश रहा हो। इस प्रतिका कागज इतना जीर्ण शीर्ण हो गया है कि उसके पत्रको उठाना और रखना भी कठिन हो गया है। वैसे तो इसके प्राय सब ही पत्र कुल न कुल खित हैं फिर भी ४० से १२६ पत्र तो बहुत शुटित हुए हैं। इसीलिये पाठमेद देनेमें उसका बहुत कम उपयोग हो सका है।

४ 'व' प्रति— इस प्रतिमें मन्यका मूछ माम सात्र है, संस्कृत टीका नहीं है। यह ऐ पत्राकाछ सरस्वती सबन बम्बईसे प्राप्त हुई थी जो यहां बहुत थोचे समय रह सकी है। उसका उपयोग पाठमेदोंनें कवित् ही किया जा सका है।

५ 'च' प्रति— यह प्रति संबके ही पुस्तकालयकी हैं। इसमें मूल स्रोकों के साथ हिन्दी (ह्रदारी) वचिनका है। संस्कृत टीका इसमें नहीं है। इसकी लबाई—चौडाई १३×७ है। पत्र संख्या १-२७९ है। इसके प्रत्येक पत्रमें एक ओर १२ पक्तिया और प्रतिपक्तिमें ४०-४४ अक्षर हैं। लिपि सुन्दर व सुवाच्य है। इसका प्रारम्भ इस प्रकार है—॥६०॥ ॐ नम सिद्धेम्य ॥ अथ पद्मनदिपचविंशतिका माथकी मूल स्रोकिनिका अर्थसहित वचिनका लिखिय है॥ अन्तमें—॥ इति श्री पद्मनदिमुनिराजविरचितपद्मनदि पंचविंशतिका वचिनका समाप्त ॥ इस वाक्यको लिखकर प्रतिके लेखनकालका उल्लेख इस प्रकार किया गया है— मिति भादी वदि॥ ३॥ बुधवासरे॥ संवत्॥ १९॥ २९॥ मुकाम चद्रापुरीमच्ये॥ सुम मवतु मगल ददातु॥ श्री॥ श्री॥ श्री॥ श्री॥ श्री॥

वचिनकाके अन्तमें २५ चौपाई छन्दोमें उसके लिखने आदिका परिचय इस प्रकार कराया गया है— द्वनहर देशमें जयपुर नगर है। उसमें रामसिंह राजा प्रजाका पालन करता था। वहा सांगानेर बजारमें खिन्दूकाका मन्दिर है। वहा साधमीं जन आकर धर्मचरचा किया करते थे। प्रमनिद्धविद्यतिके अर्थको सुनकर उनके मनमें सर्वसाधारणके हितकी दृष्टिसे वचिनकाका भाव उदित हुआ। इसके लिये उन सबने ज्ञानचन्दके पुत्र जींहरीलालसे कहा। तदनुसार उन्होंने उसे मूल वाक्योको सुधार कर लिखा और वचिनका लिखना प्रारम्भ कर दी। किन्तु 'सिद्धस्तुति' तक वचिनका लिखनेक प्रधात उनका देहावसान हो गया। तब पचोके आमहसे उसे हरिचन्दके पुत्र मन्नालालने पूरा किया। इस प्रकार वचिका लिखनेका निमित्त बतलाकर आगे उसके प्रचीस अधिकारोका चौपाई छन्दोमें ही निर्देश किया गया है। यह देश वचिनका १९१५वें सालमें मृगशिर कृष्णा ५ गुरुवारको पूर्ण हुई।

इसमें प्रथमत मूळ स्रोकको लिखकर उसका शब्दार्थ लिखा गया है और तत्पश्चात् भावार्थ लिखा गया है। भावार्थमें कई स्थानोपर प्रन्थान्तरोंके स्रोक व गाथाओ आदिको भी उद्धृत किया गया है।

सुद्रित प्रतियां—१ प्रस्तुत प्र'थका एक सस्करण श्री गांधी महालचन्द कस्तूरचन्दजी धाराशिवके द्वारा शक सं १८२० में प्रकाशित किया गया था। इसमें मूल खोकके बाद उसका मराठी पद्यानुवाद, फिर संक्षिप्त मराठी अर्थ और तत्पश्चात् संक्षिप्त हिन्दी (हिन्दुस्थानी) अर्थ भी दिया गया है। हिन्दी अर्थ प्राय मराठी अर्थका शब्दश अनुवाद प्रतीत होता है। अर्थमें मात्र मावपर ही दृष्टि रखी गई है।

२ दूसरा संस्करण श्री प गजावरळाळजी न्यावशास्त्रीकी हिन्दी टीकाके साथ 'आरती मवन' वनारससे सन् १९१४ में प्रकाशित हुआ है। यह हिन्दी टीका प्राय पूर्वोक्त (५ 'च' प्रति) हिन्दी वचनिकाका अनुकरण करती है।

इन दो संस्करणोंके अतिरिक्त अन्य भी संस्करण प्रकाशित हुए हैं या नहीं यह हमें ज्ञात नहीं है।

## २ ग्रन्थका खरूप व ग्रन्थकार

प्रन्यका नाम-प्रस्तुत प्रन्य अपने वर्तमानरूपमें २६ स्वतंत्र प्रकरणोंका संग्रह है। इसका नाम 'पद्मनन्द-पद्मविश्ति' कैसे और कब प्रसिद्ध हुआ, इसका निर्णय करना कठिन है। यह नाम स्वय प्रन्यकारके द्वारा निश्चित किया गया प्रतीत नहीं होता क्योंकि, वे जब प्राय सभी (२२,२३ और २४ को छोड़कर) प्रकरणोंके अन्तमें येन केन प्रकारण अपने नामनिर्देशके साथ उस उस प्रकरणका भी नामोक्केल करते हैं तब प्रमन्थके सामान्य नामका उल्लेख न करनेका कोई कारण शेष नहीं दिसता। इससे तो यही प्रतीत होता है कि प्रन्यकारने उक्त प्रकरणोंको स्वतक्षतासे पृथक् पृथक् ही रचा है न कि उन्हें एक प्रन्यके भीतर समाविष्ट करके। दूसरे, जब प्रायके भीतर २६ विषय वर्णित हैं तब पद्मविश्वति' की सार्थकता भी नहीं रहती है। उसकी जो प्रतिया हमें प्राप्त हुई हैं उनमें प्रकरणोंके अन्तमें जिस प्रकार प्रकरणका नामोक्केल पाया जाता है उस प्रकार उसकी संख्याका निर्देश प्राय न तो शब्दोंमें पाया जाता है और न अकोमें। हा उसकी जो मूल स्लोकोके साथ दूढारी भाषामय वचनिका पायी जाती है उसमें अधिकारोंका नाम और संख्या अवश्य पायी जाती है। किन्तु वहा भी पद्मविश्वति की सगति नहीं बैठायी जा सकी। वहा यथाक्रमसे २४ अधिकारोका उल्लेख करके आगे 'खानाष्टक के अन्तमें ॥ इति श्री श्नानाष्टकनामा पर्वीसमा अधिकार समाप्त भया॥ २५॥ यह वाक्य लिखा है तथा अन्तिम 'ब्रह्मचर्याष्टक'के अन्तमें ॥ इति ब्रह्मचर्याष्टक'के अन्तमें ॥ इति ब्रह्मचर्याष्टक'के अन्तमें ॥ इति ब्रह्मचर्याष्टक'के अन्तमें ॥ इति ब्रह्मचर्याष्टक समाप्त ॥ २५॥ ऐसा निर्देश है। इस प्रकार अन्तके दोनों अधिकारोंको २५वा स्त्रित किया गया है।

वचनिकाकारने ग्रन्थके अन्तमें इस वचनिकाके लिखनके हेतु आदिका निर्देश करते हुए जो प्रशस्ति लिखी है उसमें मी अन्तिम २ प्रकरणोकी क्रमसर याकी सगति नहीं बैठ सकी है। यथा—

> चौवीशम अधिकार जो कहा। श्रानत्यागअष्टक सरदक्को । अतिम ब्रह्मचर्य अधिकार आठ काव्यमें परम उदार ॥

यहा क्रमप्राप्त शरीराष्ट्रक को २४वां अधिकार न बतला कर उसके आगेके क्रानाष्ट्रक' को २४वां अधिकार निर्दिष्ट किया गया है। दूसरे इस वचनिकाके प्रारम्भमें जो पीठिकास्वरूपसे प्रन्थके अन्तर्गत अधिकारोंका परिचय कराया गया है वहां परमार्थिविशति' पर्यन्त यथाक्रमसे २३ अधिकारोका उद्धेस करके तत्पश्चात् 'शरीराष्ट्रक को ही २४वां अधिकार निर्दिष्ट किया गया है। जैसे— ' ता पीछै आठ काव्यनिविषे चौवीशमा शरीराष्ट्रक अधिकार वर्णन किया है। ता पीछै नव काव्यनिविषे ब्रह्मचर्याष्ट्रक अधिकार वर्णन करके प्राथ समाप्त किया''। उक्त दोनों वाक्योंके बीचमें सम्भवत प्रतिलेखकके प्रमादसे ''ता पीछैं आठ काव्यनिविषे पचीसमा खानाष्ट्रक अधिकार वर्णन किया है' यह वाक्य लिखनेसे रह गया प्रतीत होता है। इस प्रकार २४वें अधिकारके नामोक्केखमें पूर्व पीठिका और अन्तिम प्रशक्तिमें परस्पर विरोध पाया जाता है।

यदि अन्यकारको स्वय इस अन्यका नाम 'पश्चितिंगीत' अभीष्ठ होता तो फिर अधिकारोंकी यह संख्याविषयक असंगति दृष्टिगोचर नहीं होती। इनमेंसे कुछ क्रतियां (कैसे— एकत्वसप्ति आदि) स्वत्यक्ष्यसे भी आस होती हैं व प्रकाशित हो खुकी हैं। उनमें परस्पर पुनशक्ति भी बहुत है। अत एव जान पड़ता है कि प्रथकारने अनेक स्वतंत्र रचनाएँ की थीं जिनमेंसे किसीने पश्चीसको एकत्र कर उस संप्रह्का नाम 'प्यावन्दि-पविद्याति' रख दिया। तत्पश्चात् किसी अन्यने उनकी एक और रचनाको उसी संग्रहमें जोड़ दिया किन्तु नामका परिवर्तन नहीं किया। आश्चर्य नहीं जो किसी अन्य प्रनथकारकी भी एक रचना इसमें आ जुड़ी हो।

सब प्रकरणोंकी एककर्तृकता— यहा यह एक प्रश्न उपस्थित होता है कि वे सब प्रकरण किसी एक ही पद्मनन्दीके द्वारा रचे गये हैं, या पद्मनन्दी नामके किन्हीं विभिन्न आचार्योंके द्वारा रचे गये हैं, अश्वा अन्य मी किसी आचार्यके द्वारा कोई प्रकरण रचा गया है द इस प्रश्नपर हमारी दृष्टि प्रथके उन प्रकरणोंपर जाती है जहा प्रथकारने किसी न किसी रूपमें अपने नामकी स्चना की है। ऐसे प्रकरण बाईस (१२१ व २५) हैं। इन प्रकरणोंमें प्रथकर्ताने पद्मनन्दी, पद्मजनन्दी अम्मोजनन्दी, अम्मोक्तन्दी, क्या और अज्ञनन्दी इन पदोंके द्वारा अपने नामकी व कहीं कहीं अपने गुरु वीरनन्दीकी मी स्चना की हैं। इसके साथ साथ उन प्रकरणोंकी माधा रचनाशैली और नाम व्यक्त करनेकी पद्मतिको देखते हुए उन सबके एक ही कर्ताके द्वारा रचे जानेमें कोई स देह नहीं रहता। इनको छोड़कर एकत्वमावनादशक (२२), परमार्थविशति (२२), शरीराष्टक (२४) और ब्रह्मचर्याष्टक (२६) ये चार प्रकरण शेष रहते हैं, जिनमें प्रथकर्ताका नाम निर्दिष्ट नहीं है। श्री मुनि पद्मनन्दी अपने गुरुके अतिशय भक्त थे। उन्होंने गुरुको परमेशर तुल्य (१०४९) निर्दिष्ट करते हुए इस गुरुमिकको अनेक स्वलेंपर प्रगट किया हैं। यह गुरुमिक एकत्वमावनादशक प्रकरणके छठे श्लोकमें मी देखी जाती हैं। इससे यह प्रकरण उन्होंके द्वारा रचा गया प्रतीत होता है।

वह गुरुमिक्त एकत्वभावनादशकके समान परमार्थिवंशितमें भी दृष्टि गोचर होती हैं"। दूसरे, इस प्रकरणमें जो १०वां श्लोक आया है वह कुछ थोड़े-से परिवर्तित स्वरूपमें इसके पूर्व अनित्यपद्माशत (३-१७) में भी आ चुका है। तीसरे, इस प्रकरणमें अवस्थित १८वें श्लोक (जायेतोइतमोहतो अभिलिया मोक्षेऽिप सा सिद्धिहत्— इत्यादि) की समानता कितने ही पिछले श्लोकोंके साथ पायी जाती हैं। इसके अतिरिक्त प्रस्तुत प्रकरणके अन्तर्गत १९वा श्लोक तो प्राय (तृतीय चरणको छोड़कर) उसी

१ पद्यानन्दी १-१९८ २-५४ ३-५५ ४-७७ ६-६२ १ -४७ ११-६१ १२-६ १५-३ १६-२४ पद्भवतन्त्री ५-९ ७-२७ ९-३३ २५-८ कारनोजनन्त्री ८-२९ अस्मोरहनन्त्री १७-८ १८-६ पद्म १४-३३, १९-१ २ -८ कारजनन्त्री २१-१८

र देखिये खोस १-१९७, २-५४ ९-३२ १ -४९ ११-४ और ११-५९

रे. पुरुषदेशतोऽस्माकं नि **भेग**सपद प्रियम् ॥ २२-६

प्र देखिने कोक ९ (नित्सानन्यपदप्रदं गुरुवनो जागर्ति वेचेत्ति) और १६ (गुर्वक्षिद्वयद्समुक्तिपदनीप्राप्त्यर्थ निर्मन्यक्षाकातानन्यवृक्षात्)। ५. ब्रेसिये खोक १-५५ और ४०५३

कपमें पीछे (११५४) आ चुका है। ये सब ऐसे हेतु हैं कि जिनसे पिछले प्रकरणोंके साथ इस प्रकरणकी समानकर्तृकताका अनुमान होता है।

शरीराष्ट्रकका प्रथम स्रोक (दुर्ग धाशुचि आदि) पीछे अनित्यपद्याशत् (३-३) में आ चुका है। इसके अतिरिक्त गुरुमक्तिको प्रदर्शित करनेवाला वाक्य (मे हृदि गुरुवचन चेदित तत्तत्वदार्शि-५) यहा भी उपलब्ध होता है। इससे यह प्रकरण भी उक्त भुनि पद्मनन्दीके द्वारा ही रचा गया प्रतीत होता है।

अब ब्रह्मचर्याष्ट्रक नामका अन्तिम प्रकरण ही शेष रहता है। सो यहा यद्यपि ब्रन्थकारने अपने नामका निर्देश तो नहीं किया है फिर भी इस प्रकरणकी रचनाशैली पूर्व प्रकरणोके ही समान है। इस प्रकरणका अन्तिम स्रोक यह है—

युवितसंगिवविनमष्टक प्रति मुमुक्षुजनं भणित मया । सुरतरागसमुद्रगता जना कुरुत मा कुधमत्र मुनौ मयि ॥

यहा पूर्व पद्धतिके समान प्र"थकारने 'युवितसगविवजन अष्टक (ब्रह्मचर्याष्टक) के रचे जानेका उन्नेस किया है। साथमें उन्होने अपने मुनिपदका निर्देश करके अपने ऊपर कोध न करनेके लिये विषयानुरागी जनोसे प्रेरणा भी की है। यहा यह सारण रखनेकी बात है कि श्री पद्मनन्दीने कितने ही स्वलोंमें अपने नामके साथ 'मुनि पदका प्रयोग किया है। इससे इस प्रकरणके भी उनके द्वारा रचे जानेमें कोई बाधा नहीं दिखती।

प्रन्थके अन्तर्गत ऋषमस्तोत्र (१३) और जिनदर्शनस्तवन (१४) ये दो प्रकरण ऐसे हैं जो प्राहृतमें रचे गये हैं। इससे किसीको यह शका हो सकती है कि शायद ये दोनों प्रकरण किसी अन्य पद्मनन्दीके द्वारा रचे गये होंगे। परन्तु उनकी रचनापद्धति और भावभगीको देखते हुए इस सन्देह के किये कोई स्थान नहीं दिखता। उदाहरणके लिये इस स्तोत्रमें यह गाथा आयी है—

विष्पडिवज्जइ जो तुह गिराए मइ-सुइबलेण केवलिणो । वरदिद्विद्विष्टुणहजतपक्सिगणणे वि सो अघो ॥ ३४ ॥

इसकी तुल्ना निम्न श्लोकसे कीजिये---

य कल्पयेत् किमपि सर्वविदोऽपि वाचि संदिद्य तत्त्वमसमञ्जसमात्मबुद्ध्या । खे पत्रिणा विचरता सुदृशेक्षिताना संख्या प्रति प्रविद्धाति स वादमन्छ ॥ १-१२५ ॥

इन दोनों पद्योका अभिप्राय समान है, उसमें कुछ भी मेद नहीं है। इसीलिये माषामेदके होनेपर भी इसे उन्हीं पद्मनन्दिके द्वारा रचा गया समझना चाहिये। इसके अतिरिक्त इस स्तोन्न (२३ ३४) में आठ प्रातिहार्योके आश्रयसे जैसे भगवान् आदिनाथकी स्तुति की गई है वैसे ही शान्तिनाथ स्तोन्नमें उनके आश्रयसे शान्तिनाथ जिनेन्द्रकी भी स्तुति की गइ है। ऋषभजिनस्तोनके जत्थ जिण ते वि जाया प्ररगुरुपमुहा कई कुठा (३६)' इस वाक्यकी समानता भी सम्स्वतीस्तोनके निम्न वाक्यके साथ दश्चनीय है— कुण्डास्तेऽपि बृहस्पतिप्रमृतयो यसिन् भवन्ति ध्रुवम् (१५–३१)। इसी प्रकार ऋषभस्तोनकी तीसरी गाया और जिनदर्शनस्तवनकी सोलहवीं गायाके चम्मच्छिणा वि दिहे' और 'चम्मम्हणच्छिणा वि दिहे'

Ì

व्यदि परोद्धी समानताको देखते हुए वही प्रतीत होता है कि वह जिनदर्शनतावन भी प्रकृत प्रधानदीं मुनिके द्वारा ही रचा गया है। इससे तो यही विदित होता है कि प्रस्तुत मन्यकारका जैसे संस्कृतभाषावर अवाधित अधिकार था वैसे ही उनका प्राष्ट्रत माणाके ऊपर भी पूरा अधिकार था।

सुनि पश्चनन्दी और उनका व्यक्तित्व— पूर्व विवेचनसे यह सिद्ध हो चुका है कि प्रस्तुत प्रन्थके अन्तर्गत सब ही प्रकरणोंके रचिता एक ही मुनि पदानन्दी है। उन्होंने प्राय सभी प्रकरणोंने केवरु अपने नाम मात्रका ही निर्देश किया है, इसके अतिरिक्त उन्होंने अपना कोई विशेष परिचय नहीं दिया। इतना अवश्य है कि उन्होंने दो खलोंपर (१-१९७, २-५४) 'वीरनन्दी' इस नामोक्केस साथ अपने गुरुके प्रति कृतज्ञताका मान दिललाते हुए अतिशय मिक्त प्रदर्शित की है। इसके अतिरिक्त नामनिर्देशके विना तो उन्होंने अनेक खानोंमें गुरुक्तरूपसे उनका सारण करते हुए उनके प्रति अतिशय श्रद्धाका मान व्यक्त किया है'। जैसा कि उन्होंने परमार्थितिशतिमें व्यक्त किया है श्रीवीरनन्दी उनके दीक्षागुरु प्रतीत होते हैं। सम्भव है ये ही उनके विद्यागुरु भी रहे हों। यह सम्भावना उनके निम्न उन्नेक आधारसे की जा रही है—

रतत्रयाभरणवीरमुनीन्द्रपाद पश्चद्वयसरणसंजनितप्रभाव । श्रीपद्मनिद्मुनिराश्चित्युम्मदानपञ्चाशत ललितवर्णचय चकार ॥ २–५४ ॥

यहां दानपञ्चाशत् प्रकरणको समाप्त करते हुए मुनि पद्मनन्दीने यह भाव व्यक्त किया है कि मैंने जो यह बावन स्रोकमय सुन्दर प्रकरण रचा है वह रसन्नयसे विभूषित श्रीवीरनन्दी आचार्यके चरण-कमलेंकि सारणजनित प्रभावसे ही रचा है— अन्यथा मुझमें ऐसा सामर्थ्य नहीं था। इस उल्लेखमें जो उन्होंने 'सारण' पदका प्रयोग किया है उससे ऐसा प्रतीत होता है कि इस प्रकरणकी रचनाके समय आचार्य वीरनन्दी उनके समीप नहीं थे— उस समय उनका स्वर्गवास हो चुका था।

मुनि पद्मनन्दीके द्वारा विरचित इन कृतियों के पढनेसे ज्ञात होता है कि वे मुनिधर्मका दृढतासे पाछन करते थे। वे मूलगुणों के परिपालनमें थोड़ी सी मी शिथिलताको नहीं सह सकते थे (१-४०)। उनके लिये दिगम्बरत्वमें विशेष अनुराग ही नहीं था, बल्कि वे उसे संयमका एक आवश्यक खंग मानते थे (१-४१)। प्रमादके परिहारार्थ उन्हें एकान्तवास अधिक प्रिय था (१-४६)। वे अध्यात्मके विशेष प्रेमी थे— आत्मज्ञानके विना उन्हें कोरा कायक्केश पसन्द नहीं था (१-६७) उनकी अधिकांश कृतियां— जैसे एकत्वसप्तति, आलोचना, सद्रोधच द्रोदय, निश्चयपद्माशत् और परमार्थविशति— अध्यात्मसे द्री सम्बन्ध रखनेवाली हैं। वे व्यवहार नयको केवल मन्दबुद्धि जनोंके लिये अर्थावबोधका ही साधन मानते थे, उनकी दृष्टिमें मुक्तिमार्गका साधनमृत तो एक शुद्धनय (निश्चयनय) ही था (११८१२)।

### ३ ग्रंथकारकी खोज

प्रस्तुत अवके कर्ताका नाम पद्मनन्दी है। जैन साहित्यमें इस नामके अनेक अंथकार हुए हैं। मूक्सिके आदि आचार्य कुन्दकुन्दका एक नाम पद्मनन्दी भी था। जबूदीव-पण्णक्ति कर्ता पद्मनन्दीने अपनेको बीरतन्दीका प्रशिष्य तथा बक्षनन्दीका शिष्य कहा है तथा अपने विद्यासुरुका नाम श्रीविजय

१ देखिये पीछे प्र १५ का दिव्या में १ २ गुविद्वित्यवसम्मक्तिपदवीत्राच्यानिर्वन्वताजातानन्ववद्यातः ॥२३-१६॥

क्रिया है। उपलब्ध प्रमाणीपरसे इनका रचनाकांक विकासकी ११वीं शती सिद्ध होता है। इन्होंने अपना नाम 'वरपंउमणदि' प्रकट किया है। प्राकृत पद्मालक धन्मरसायण' के कर्ताने भी अपना नाम 'वरपंउमणदिमुणि' प्रकट किया है। इसके अतिरिक्त उक्त दोनों रचनाओं के कुछ साहस्य सी है (ध र ११८१२० और ज प १३, ८४८७ ध र १२२२७ व १३४१३६ और ज प १३, ९०९२)। अत एवं आश्चर्य नहीं जो ज दी प और घ र के कर्ता एक ही हों। एक वे भी पद्मानदी हैं जिनकी प्वसंप्रहवृत्ति हालमें ही भारतीय ज्ञानपीठ, काशीसे प्रकाशित हुई है। शाबना-पद्धित नामक ३४ पद्योंकी एक स्तुति तथा जीरापछी पार्श्वनायस्तोत्रके कर्ता पद्मनन्दी पद्मावस्त्री के अनुसार दिखी (अजमेर) की भट्टारक गद्दीपर प्रभाचनद्रके पद्मात् आरूढ हुए और वि सं १३८५ से १४५० तक रहे। वे जन्मसे ब्राह्मण वश के थे। उनके शिष्य दिखी-जयपुर ईडर और स्रतकी मद्भारक गद्दियोंपर आरूढ हुए। इन प्रथकारोंके अतिरिक्त कुछ पद्मनन्दी नामधारी आचार्योंके उक्तेस प्राचीन शिक्षकेसों व तामपटों आदिमें प्राप्त हुए हैं जो निम्न प्रकार हैं—

१ वि सं ११६२ में एक पद्मनन्दि सिद्धान्तदेव व सिद्धान्त चक्रवर्ती मूलमघ, कुन्दकुन्दान्वय, काणूर गण व तिंत्रिणीक गच्छमें हुए। (एपी कर्ना ७ सोरव न २६२)

२ गोल्लाचार्यके प्रशिष्य व त्रैकाल्ययोगीके शिष्य कौमारदेव व्रतीका दूसरा नाम आविद्धकर्ण पद्मनिद्ध सैद्धान्तिक था। वे मूलसंघ देशीगणके आचार्य थे जिनका उल्लेख वि सं १२२० के एक लेखमें पाया जाता है उनके एक सहधर्मी प्रमाचन्द्र थे तथा उनके शिष्य कुलमूषणके शिष्य माघनन्दी का संबंध कोल्हापुरसे था। (एपी कर्ना २ न ६४ (४०) संभवत ये वे ही हैं जि हें एक मान्य लेखमें मन्नवादी कहा गया है (एपी कर्ना २ न ६६ (४२)

३ एक पद्मनन्दी वे हैं जो नयकीर्तिके शिष्य व प्रभाच द्रके सहधर्मी थे और जिनका उद्घेष वि सं १२३८ १२४२, और १२६३ के लेखोंमें मिलता है। इनकी भी उपाधि 'मत्रवादिवर' पाई जाती है। संभवत य उपर्युक्त न २ के पद्मनन्दीसे अभिन्न हैं। (एपी कर्ना ३२७ (१२४) ३३३ (१२८) और ३३५ (१३०)

४ एक पद्मनन्दी वीरनन्दीके प्रशिष्य तथा रामनन्दीके शिष्य थे जिनका उक्केख १२वीं शतीके एक लेखमें मिलता है। (एपी कर्ना ८ सोराव न १४ २३३ व शिकारपुर १९७ देसाई जैनिजिम इन साउथ इंडिया प्ट २८ आदि)

५ अध्यात्मी ग्रुमचन्द्रदेवका स्वर्गवास वि सं १३७० में हुआ था और उनके जिन दो शिष्योंने उनकी स्मृतिमें लेख लिखवाया था उनमें एक पद्मनन्दी पडित थे। (एपी कर्ना ६५ (४१) व भूमिका पृ ८६)

६ बाहुबळी मरुधारिदेवके शिष्य पद्मनिन्द भट्टारकदेवका उक्केस वि सं १३६० के एक लेखमें आया है। उन्होंने उस वर्षमें एक जैन मन्दिरका निर्माण करवाया था। (एपी कर्ना हुन्सुर १४)

७ मूर्स्सन, कोण्डकुन्दान्वय, देशीगण, पुस्तक गच्छवर्ती त्रैनिबदेवके शिष्य पद्मनन्दिदेवका स्वर्गवास वि सं १३७३ (११४३३) हुआ था। (एपी कर्ना अ वे २६९ (११४) ्र अभाजनहके शिक्य पद्मनन्दीकी बढी प्रशंसा देवगढके कि. सं १४७१ के शिकारेखमें पाई आती है। (रा मित्र ज ए सो व ५२ प्र ६७-८०).

स्पष्ट है कि उपर्युक्त पद्मनन्दी नामधारी आचार्वोंने से कोई भी प्रेसा नही है जो प्रस्तुत प्रंथके कर्ता वीरनन्दीके शिष्य पद्मनन्दी मुनिसे अभिन्न स्वीकार किया जा सके। अत एव प्रस्तुत प्रथकर्तीके कारुदिका निर्णय हमें उनकी रचनाके आधारपर ही बाह्य व आभ्यन्तर प्रमाणोंपरसे करना है।

# ४ ग्रन्थकारका काल-निर्णय

प्रस्तुत माथके रचयिता श्री सुनि पद्मनन्दी कन हुए, इसका ठीक ठीक निश्चय करना कठिन है। तथापि उनकी इन कृतियोका उनसे पूर्व भीर पश्चात्कालीन माथकारोंकी कृतियोंके साथ मिलान करनेसे उनके समयकी सीमाओका कुछ निर्धारण किया जाता है—

पद्मनन्दी और गुणमद्र— जब हम तुल्नात्मक दृष्टिसे विचार करते हैं तब हमें उनकी इन कृतियोंपर आचार्य गुणमद्रकी रचनाका प्रभाव दिखाई देता है। उदाहरणार्थ गुणमद्र स्वामीने अपने आत्मानुकासनमें मनुष्य पर्यायका स्वरूप दिखलाते हुए उसे ही तपका साधन निर्दिष्ट किया है—

दुर्रुभमञ्जद्भमपष्पसमिविदितमृतिसमयमरूपपरमायु । मानुष्यमिहेव तपो मुक्तिस्तपसैव तत्तप कार्यम् ॥ १११ ॥

इसका प्रम्तुत प्रथके अतर्गत (१२२१) निक्न पद्यसे मिलान कीजिये-

दुष्प्राप बहुदु खराशिरग्रुचि स्तोकायुरल्पज्ञताज्ञातप्रान्तदिन जराहतमति प्रायो नरत्व मवे । अस्मिन्नेव तपस्तत शित्रपद तन्नैव साक्षात्मुख सीख्यार्थीति विचिन्त्य चेतसि तप कुर्यावरो निर्मरूम्।।

आत्मानुशासनके उपर्युक्त श्लोकमें मनुष्य पर्यायके लिये ये पाच विशेषण दिये गये हैं— दुर्लभ, अशुद्ध अपसुल, अविदितमृतिसमय और अल्पपरमायु । ठीक उसी अभिप्रायको सूचित करनेवाले वैसे ही पांच विशेषण पद्मविंशतिके इस श्लोकमें भी दिये गये हें— दुष्प्राप अशुचि, बहुदु खराशि, अल्पबताङ्गात प्रान्तदिन और स्तोकायु । वहा गुणमद्र स्वामीने यह कहा है कि मुक्तिकी प्राप्ति तपसे होती है और वह तप इस मनुष्य पर्यायमें ही होता है, अत उस मनुष्य पर्यायको पाकर तप करना चाहिये । यही यहां पद्मनन्दीने भी कहा है कि साक्षात् सुल मुक्तिमें है, उस मुक्तिकी प्राप्ति तपसे होती है, और वह तप इस मनुष्य पर्यायमें ही सम्मव है, यह सोचकर सुलार्थी मनुष्यको निर्मल तप करना चाहिये । इस प्रकार दोनों श्लोकोंमें कुछ शब्दभेदके होनेपर भी अर्थमें कुछ भी भेद नहीं हैं।

उन गुणभद्रका समय प्राय शक सं की ८वीं सदीका उत्तरार्थ (वि सं ९वीं सदीका अन्त और १०वींका पूर्वार्थ) है। अत एव उनकी कृतिका उपयोग करनेवाले श्रीमुनि पद्मनन्दी वि की १०वीं सदीके पूर्व नहीं हो सकते हैं।

१ इसके व्यक्तिरिक प्रप्र कि ९ १८ १-४९ १-७६ १-११८(३-३४ मी) ३-४४ और ३-५१ इन कोकीक कमसे कात्मानुसासनके इन कोकींते मिकान कीजिये----२३९-४ , १२५ १५ १३ ३४ ७५

पद्मनन्दी और सोमदेवस्ति- प्रस्तुत प्रथकी रचनामें सोमदेवकृत यद्मसिलक्का मी प्रभाव देखनेमें भाता है। उदाहरणके लिये यहाका यह क्षोक देखिये—

> त्वयि प्रभूतानि पदानि देहिना पद तदेक तदपि प्रयच्छति । समस्तरगुक्कापि सुवर्णविप्रहा त्वमत्र मात कृतचित्रचेष्टिता ॥ १५—१३॥

अब ठीक इससे मिलता-जुलता यह यशस्तिलकका भी स्त्रोक देखिये—
एक पद बहुपदापि ददासि द्वष्टा वर्णात्मकापि च करोषि न वर्णमाजम् ।
सेवे तथापि भवतीमथवा जनोऽर्थी दोष न पश्यित तदस्तु तवैष दीप ॥ यश (उ) पृ ४०१

इन दोनों ही क्षोकोंमें विरोधामासके आश्रयसे सरस्वतीकी स्तुति करते हुए यह कहा गया है कि है सरस्वति! तुम अनेक पदोंसे संयुक्त होकर भी एक ही पद (मोक्ष) को देती हो, तथा उत्तम अकारादि वर्णमय शरीरको धारण करती हुई उत्कृष्ट हो। अन्य इन क्षोकोको भी देखिये—

सर्वेषामभय प्रवृद्धकरुणैर्वद्दीयते प्राणिना दान स्यादभयादि तेन रहित दानत्रय निष्फलम् । आहारीषथ शास्तदानविधिभि क्षुद्रोग-जाड्याद् भय यत्तरपात्रजने विनश्यित ततो दान तदेक परम् ॥ आहारात् सुस्तितीषधादितितर नीरोगता जायते शास्तात् पात्रनिवेदितात् परमवे पाण्डित्यमत्यद्भतम् । एतस्तर्वगुणप्रमापरिकर पुसोऽभयाद् दानत पर्यन्ते पुनरुत्रतोन्नतपदप्राप्तिर्विमुक्तिस्ततः ॥ प प विं ७ १११२

सौरूप्यमभयादाहुराहाराद् भोगवान् भवेत् । आरोम्यमीषधा ज्ञेय श्रुतात् स्थात् श्रुतकेवली ॥ अभय सर्वसत्त्वानामादौ दद्यात् सुधी सदा । तद्धीने हि वृथा सर्व परलोकोचितो निधि ॥ दानमन्यद् भवेन्मा वा नरश्चेदभयप्रद । सर्वेषामेव दानाना यतस्तदानमुत्तमम् ॥ यश्च (उ) प्र ४०३ ४०४

दोनों ही प्राधोंके इन श्लोकोंमें समानरूपसे चतुर्विध दानके फलका निर्देश करके सब दोनोंमें अभयदानको प्रमुखता दी गई है।

प प वि में गृहस्थके छह आवश्यकोंका निर्देशक जो देवपूजा गुरूपास्ति (६-७)' आदि श्लोक आया है वह ज्योंका त्यों (मात्र पूजा'के स्थानमें सेवा' है) यशस्तिलक (उ ए ४१४) में प्राप्त होता है। प प वि (२-१०) में मुनिके लिये शाकपिण्ड मात्रके दाताको अनन्त पुण्यभाक् बतकाया है। यही भाव यश (उ ए ४०८) में इन शब्दों में प्रगट किया गया है-

मुनिभ्य शाकपिण्डोऽपि भक्तया काले प्रकस्पित । मनेदगण्यपुण्यार्थ भक्तिश्चिन्तामणिर्यत ॥

बशक्तिलक (उ प्र २५७) में परलोकके साधनार्थ निम्न क्लोकका उपयोग किया गया है—

तदर्शन-तिनेहातो रक्षोद्देष्टेर्भवस्मृते । मृतानन्वयनाञ्चीव प्रकृतिक सनातन ॥

इसके अन्तर्गत हेतुओंमेंसे 'मृतानन्वयनात्' हेतुका उपयोग प वि (१-१३७) में प्राय उसी

हममें ही किया गया है।

सीमंदेव स्त्रिने देशयतियों (श्रावकों ) के बतको म्हमुण (यहा उ ए ३२७) और उत्तरमुण (यहा उ. ए ३३३) के मेदसे दो प्रकारका बतकाकर उनमें म्हमुण और उत्तरमुणीका निर्देश इस प्रकारसे किया है—

> मध-मांस-मञ्जूत्यागा सहोदुम्बरपञ्चका [कै ]। अष्टावेते गृहस्थानामुक्ता मृत्रगुणा खुते ॥ अणुवतानि पञ्चेव त्रिप्रकारं गुणत्रतम् । शिक्षात्रतानि चत्वारि गुणा स्युद्धीदशोचरे ॥

उनका अनुसरण करते हुए यहा मुनि पक्षनन्दीने मी इन मूलगुणों और उत्तरगुणोंका इसी प्रकारसे पृथक पृथक निर्देश अपने उपासकसंस्कार (६, २३२४) में किया है। इतना ही नहीं, बल्कि उत्तरगुणोंके निर्देशक उस क्षोकको तो प्राय ( चतुर्थ चरणको छोदकर) उन्होंने जैसाका तैसा यहां है लिया है।

इस प्रकारसे यह निश्चित है कि मुनि पद्मनन्दीने अपनी इन क्रुतियोंमें यशस्तिककके उपासका-ध्ययनका पर्याप्त उपयोग किया है। यशस्तिकककी प्रशस्तिके अनुसार उसकी समाप्तिका काल श सं ८८१ (+१३५=१०१६ वि स) है। अत एव मुनि पद्मनन्दीका रचनाकाल इसके पद्मात् ही समझना चाहिये, इसके पूर्वमें वह सम्भव नहीं है।

पद्मनन्दी और अमृतचन्द्रसूरि— पद्मनन्दीने प्रस्तुत प्रन्यके अन्तर्गत निश्चयपञ्चाशतप्रकरणमें व्यवहार और शुद्ध नयोंकी उपयोगिताको दिखलाते हुए शुद्ध नयके आश्रयसे आत्मतत्त्वके विषयमें कुछ कहनेकी इच्छा इस प्रकार प्रकट की है—

व्यवहृतिरबोधजनबोधनाय कर्मक्षयाय शुद्धनय । स्वार्थं मुसुक्षुरहृमिति बक्ष्ये तदाश्रित किंचित् ॥ ८ ॥

यहां पद्मनन्दीने व्यवहारनयको अबोध (अज्ञानी) जनोको प्रतिबोधित करनेका साधन मात्र बतलाया है। इसका आधार अमृतचन्द्र सूरिविरचित पुरुषार्थसिक्झुपायका निम्न श्लोक रहा है—

अबुषस्य बोधनार्थं मुनीश्वरा देशयन्त्यभूतार्थम् । व्यवहारमेव केवरुमवैति यस्तस्य देशना नास्ति ॥ ६ ॥

इस स्रोक्क पूर्वार्घमें प्रयुक्त शब्द और अर्थ दोनोंको ही उपर्युक्त स्रोक्कमें प्रहण किया गया है। छन्द (आर्या) भी उक्त दोनों स्रोकोंका एक ही है। इससे आगेके ९-११ स्रोकोंपर भी पुरुषार्थसिद्ध्य पायके स्रोक ४ और ५ का प्रभाव स्पष्ट दिसता है।

उक्त अमृतचन्द्रसूरिका समय प्राय वि सं की ११वीं सदीका पूर्वार्ध हैं। अत एव मुनि पमनन्दी इनके पश्चाद ही होना चाहिये।

पद्मनन्दी और अमितगति— आचार्य अमितगतिका श्रायकाचार प्रसिद्ध व विस्तृत है। उन्होंने अपने सुमाषितरक्ससंदोहके अन्तिम (३१) प्रकरणमें भी संक्षेपसे उस श्रायकाचारका निरूपण किया है।

१ विश्वपद्मासत्के ९वें कोकका पूर्वार्थ भाग समयप्रास्तकी निम्न गावाका प्रायः छायात्रवाद है— ववहारोऽसूक्त्यो भूक्त्यो देखियो हु सुद्धकको । भूक्त्यमस्तिको सञ्च सम्मादिही हवदि जीवो ॥ १९ ॥

२ औ एं. केसाशयम् जो सार्वाचे जैनसन्देशके सोयांक ५ (४ १०७-८०) में अस्तयन्त्र स्रिका यद्यी सवय विद्धि किया है।

वुक्तात्मक हृष्टिसे विचार करनेपर उसका प्रमाव पद्मनन्दीकी इन कृतियों कुछके ऊपर दिस्तता है। उद्महृत्यंक रूपमें यहा (६, २९ ३०) विनयकी आवश्यकताको बतलाते हुए उसके स्वरूप और फलका निर्देश इस प्रकार किया है—

विनयश्च यथायोग्य कर्तव्य परमेष्टिषु । दृष्टि-बोष चरित्रेषु तद्वत्सु समयाश्रिते ॥ दर्शन-ज्ञान-चरित्र-तप प्रमृति सिद्ध्यति । विनयनेति त तेन मोक्षद्वारं प्रचक्षते ॥

यह भाव अमितगति-श्रावकार (१३) में इस प्रकारसे व्यक्त किया गया है—

संघे चतुर्विधे भक्तया रत्नत्रयराजिते । विधातव्यो यथायोग्य विनयो नयकोिवदै ॥ ४४ ॥ सम्यन्दर्शन चारित्र-तपोज्ञानानि देहिना । अवाप्यन्ते विनीतेन यशासीव विपश्चिता ॥ ४८ ॥

अमितगति श्रावकाचारके इन श्लोकोका उपर्युक्त दोनों श्लाकोंमं न केवल भाव ही लिया गया है, बिक्क कुछ शब्द भी ले लिये गये हैं'।

अमितगति श्रावकाचारके चतुर्थ परिच्छेदमें कुछ थोड़े-से विस्तारके साथ चार्वाक, विज्ञानाद्वैतवादी, श्रावादी सास्त्र, नैयायिक असर्वज्ञतावादी मीमासक एव बौद्ध आदिके अभिप्रायको दिखलाकर उसका निराकरण किया गया है। इसका विचार अति सक्षेपमें मुनि पग्रनन्दीने भी प्रस्तुत प्रन्थ (१,१३४-३९) में किया है। यद्यपि इन मत मतान्तरोंका विचार अष्टसहस्री श्लोकवार्तिक प्रमेय कमरूमातंण्ड एव न्यायकुमुदच द्र आदि तर्कप्रधान प्रन्थोंमें बहुत विस्तारके साथ किया गया है फिर भी मुनि पग्रनन्दीने उक्त विषयपर अमितगतिकृत श्रावकाचारका ही विशेषरूपसे अनुसरण किया है। यथा—

आत्मा कायमितश्चिदेकनिलय कर्ता च भोक्ता स्वय संयुक्त स्थिरता विनाश-जननै प्रत्येकमेकक्षणे ॥ प १-१३४॥

कुर्यात् कर्म ग्रुभाशुभ स्वयमसौ भुङ्के स्वय तत्फल सातासातगतानुभृतिकलनादात्मा न चान्यादश । विद्रप स्थिति-जन्म-भङ्गकलित कर्मादृत संस्रतौ मुक्तौ ज्ञान-हगेकमूर्तिरमलस्रैलोक्यचूडामणि ॥ प १—१३८॥

इसकी तुल्ला अ आ के निम्न श्लोकसे कीजिये-

निर्बाधोऽस्ति ततो जीव स्थित्युत्पत्ति-व्ययात्मक । कर्ता भोक्ता गुणी सूक्ष्मो ज्ञाता दृष्टा तनुप्रमा ॥ ४–४६ ॥

इसके अन्तर्गत प्राय समी विशेषण उपर्युक्त प प विं के श्लोकोंमें उपस्थित हैं।

आचार्य अमितगितने इस श्रावकाचारकी प्रशस्तिमें अपनी गुरुपरम्पराका तो उछेस किया है, पर मन्थरचनाकारूका निर्देश नहीं किया। फिर भी उहींने सुभाषितरत्नसंदोह, धर्मपरीक्षा और पश्चसंमहकी समापिका कारू कमसे वि सं १ ५० १ ७० और १ ७३ निर्दिष्ट किया है। इससे उनका समय निश्चित है। अत एव उनके श्रावकाचारका उपयोग करनेवाले सुनि पद्मनन्दी वि सं की ११ वीं सदीके उत्तरार्थमें या उनके पश्चात् ही होना चाहिय, इसके पूर्व होनेकी सम्भावना नहीं है।

१ जैसे— विनयश्व यथायोग्य कत्य और विधातव्यो यथायोग्यं आदि ।

पद्मनन्दी, जयसेन सीर पद्मम मरुभारी देव — अब हम यह देखनेका प्रवक्त करेंगे कि वे ११ श्री सदीके कितने पद्मात् हो सकते हैं। इसके लिये यह देखना होगा कि उनकी इन कृतियोंका उपयोग किसने और कहापर किया है। प्रस्तुत पद्मविंशतिके अन्तर्गत एकत्वससितिके 'दर्शनं निश्चय पुसि' आदि स्ठोक (१४) को पद्मास्त्रिकायकी १६२ वीं गाथाकी द्रीकामें जयसेना चार्यने 'तथा चोक्तमात्माश्रितनिश्चयरक त्रयक्तश्यम्' लिखकर उद्भुत किया है। इसी स्ठोकको पद्मम मरुधारी देवने मी नियमसार (गा ५१५५) की टीकामें तथा चोक्तमेकत्वससती' लिखकर उसके नामोक्टेखके साथ ही उद्भुत किया है। इसके अतिरिक्त पद्मम मरुधारी देवने उक्त नामोक्टेखके साथ इसी नियमसारकी ४५ ४६ गाथाओकी टीकामें उस एकत्व सप्ततिके ७९वें स्ठोकको तथा १० वीं गाथाकी टीकामें ३९ ४१ स्रोकोंको मी उद्भुत किया है। पद्मममक स्वर्गवास वि सं १२४२ में हुआ था तथा जयसेनका रचनाकाल उससे पूर्व किन्तु आचारसारके कर्ता वीरनन्दी (वि सं १२१) से पश्चात् सिद्ध होता है। अत एव पद्मनन्दीका समय इसके आगे नहीं जा सकता है। निष्कर्ष यह निकलता है कि वे वि सं १०७५ के पश्चात् और १२४ के पूर्व किसी समयमें हुए हैं।

पद्मनन्दी और वसुनन्दी-मुनि पद्मनन्दीने देशत्रतोह्योतन प्रकरण (७-२२) में कुदुरुके पत्रके बरावर और जौके बरावर जिनगृह और जिनप्रतिमाके निर्माणका फल अनिर्वचनीय बतलाया है। यह वर्णन वसुनन्दि श्रावकाचारकी निम्न गाथाओंसे प्रभावित दिखता है—

कुत्युभरिदलमेते जिणभवणे जो ठवेइ जिणपिडम । सरिसवमेत्त पि लहेइ सो णरो तित्थयरपुण्ण ॥ ४८१ ॥ जो पुण जिणिदभवण समुण्णय परिद्वि-तोरणसमम्म । णिम्मावइ तस्स फल को सक्कइ विष्णिउ सम्बन्ध ॥ ४८२ ॥

इसी प्रकार उन्होंने दानोपदेशन' प्रकरण (४८ ४९) में जो पात्रके मेद और उनके लिये दिये जानेवाले दानके फलका विवेचन किया है उसका आधार उक्त आवकाचारकी २२१ २३ व २४५ ४८ गाथायें तथा धर्मोपदेशामृतके ३१वें स्रोकमें एक एक व्यसनका सेवन करनेवाले युधिष्ठिर आदिके जो उदाहरण दिये गये हैं उनका आधार १२५ ३२ गाथायें रहीं प्रतीत होती हैं। आचार्य वसुनन्दी अमित गतिके उक्तरवर्ती और प आशाधरके पूर्ववर्ती प्राय वि सं की १२वीं सदीके अन्यकार हैं।

पद्मनन्दी और प्रभाचन्द्र— आचार्य प्रभाचन्द्रने रतकरण्डश्रावकाचारके 'धर्मामृत सतृष्ण ' आदि स्रोक ( ४ १८) की टीकामें पस्तुत प्रन्थके अन्तर्गत उपासकसंस्कार प्रकरणके अधुवाशरणे चैव' आदि दो स्रोको ( ४३ ४४) को उस्तृत किया है। आचार्य प्रभाचन्द्र विक्रमकी १३वीं सदीमें प आशाधरजीके पूर्वमें हुए हैं।

पद्मनन्दी और प आशाधर-श्री पण्डितप्रवर आशाधरजीने अपने अनगारधर्मामृतकी सोपज्ञ टीकामें मुनि पद्मनन्दीके कितने ही स्रोकोंको उद्भृत किया है। उदाहरणार्थ उन्होंने ९वें अध्यायके ८० और ८१ कोकोंकी टीकामें 'अत एव श्रीपद्मनन्दिपादैरिप सचेलतादूषण दिक्यात्रमिदमधिजगे' इस आदरसूचक वाक्यके साथ धर्मोपदेशामृतके 'म्लाने शालनत' आदि स्रोक (४१) को उद्धृत किया है। इसके अतिरिक्त इसी अध्यायके ९३वें स्रोककी टीकामें उक्त प्रकरणके ४३वें, तथा ९७वें स्रोककी टीकामें ४२वें स्रोकको मी

उद्भृत किया है। इसी प्रकार अनगारवर्मामृतके ही आठवें अध्यायके २१वें स्क्रोककी टीकामें सद्कोषचन्द्रोदयके प्रथम श्लोकको, २३वें स्लोककी टीकामें इसी प्रकरणके १८,१६ और ४४ इन तीन स्लोकोंको, तथा ६४वें स्लोककी टीकामें उपासकसंस्कारके ६१वें स्लोकको उद्धृत किया है। इस टीकाको पं आशायरजीने वि सं १३ में समाप्त किया है। अत एव मुनि प्रधनन्दीका इसके पूर्वमें रहमा निश्चित है।

पद्मनन्दी और मानतुङ्ग- आचार्य मानतुङ्गविरचित भक्तामर स्तोत्रमें एक स्रोक इस प्रकार है-को विसायोऽत्र यदि नाम गुणैरशेषैत्त्व संश्रितो निरवकाशतया मुनीश । दोषैरुपात्तविबुधाश्रयजातगर्वे स्वप्नान्तेरऽपि न कदाचिदपीक्षितोऽसि ॥ २७॥

इसकी तुलना पद्मन दीके निम्न श्लोकसे कीजिये-

सम्यग्दर्शनबोधवृत्तसमताशीलक्षमाधैर्घनै
सकेताश्रयविज्ञनेश्वर भवान् सर्वेर्गुणैराश्रित ।
मन्ये त्वय्यवकाशलिब्धरहितै सर्वत्र लोके वय
संग्राह्या इति गर्वितै परिहृतो दोषैरशेषैरपि ॥ २१-१ ॥

इन दोनो श्लोकोंका एक ही अभिप्राय हैं।

इसके अतिरिक्त जिस प्रकार भक्तामर स्तोत्र (२८३५) में आठ प्रातिहार्यों के आश्रयसे भगवान् आदिनाथकी स्तुति की गई है उसी प्रकार प्रस्तुत ग्रायके अन्तर्गत ऋषभस्तोत्र (२३३४) में भगवान् आदिनाथकी तथा शान्तिनाथस्तोत्र (१८) में शानिनाथ तीर्थकरकी मी स्तुति की गई है ।

पद्मनन्दी और कुमुदचन्द्र— भक्तामरके समान कल्याणमन्दिर स्तोत्र (१९२६) में आचार्य कुमुदचन्द्रके द्वारा भी आठ प्रतिहार्योंके आश्रयसे भगवान् पार्श्वजिनेन्द्रकी स्तुतिकी गई है। वे वहा अशोक इक्षका उल्लेख करते हुए कहते हैं—

धर्मोपदेशसमये सिवधानुभावादास्ता जनो भवति ते तरुरप्यशोक । अभ्युद्गते दिनपतौ समहीरुहोऽपि कि वा विबोधमुपयाति न जीवलोक ॥ १९॥ इसकी तलना ऋषभस्तोत्रकी निम्न गाथासे कीजिये—

> अच्छतु ताव इयरा फुरियविवेया णमतसिरसिहरा । होइ असोओ रुक्सो वि णाह तुह संणिहाणत्थो ॥ २४ ॥

<sup>9</sup> यथिप मानतुष्ठाचार्यका काल निश्चित नहीं है फिर भी दोनों क्लोकोंके भावको देखते हुए ऐसा प्रतीन होता है कि मुनि पद्मनन्दीने भक्तामरके उक्त क्लोकका अपने क्लोकमें विश्वविकरण किया है। जैसे भक्तामरस्तोत्रम गुणै इस सामान्य पदका प्रयोग कर किसी विशेष गुणका उल्लेख नहीं किया। उसे मुनि पद्मनन्दीने सम्यग्दशन वंने इस पदके द्वारा स्पष्ट कर दिया है। भक्तामरम जिस अशेष' शब्दका प्रयोग गुणके साथ [गुणरशेष ] किया गया है उस अशेष शब्दका प्रयोग यहां दोषके साथ [दोषरशेष ] किया गया है अरे गुणोंकी अशेषता दिखलानेके लिये सर्वे पदको अधिक प्रहण किया गया है।

२ शांतिनाथस्तोत्रके प्रथम और द्वितीय कोकोंकी भक्तामरके ३१ और ३२वें कोकोंके साथ मावकी मी बहुत कुछ समानता है। भक्तामरके २२ और ३२ वें कोकसे ऋषभस्तोत्रकी गाथा ८ और २८ मी कुछ समानता रखती है। इसके अतिरिक्त भक्तामरस्तोत्र (२४ २५) में ब्रह्मा ईश्वर अनङ्गकेतु बुद्ध शकर और पुरुषोत्तम आदि नामोंके द्वारा जिनेन्द्रकी स्तुति की गई है। तदनुसार ऋषभस्तोत्र (५१) मं भी ये सब नाम जिनेन्द्रके ही निर्दिष्ट किये गये हैं।

इंसका और उक्त क्षोकके पूर्वार्थका न केवल मान ही समान है, बस्कि शब्द भी समान हैं'।

पश्च नन्दी और शुमचन्द्र— शुमचन्द्रकृत श्वानार्णवमें जैन धर्म और सिद्धान्त संबंधी प्राय सभी विवयंका विश्वद प्ररूपण पाया जाता है। इसकी अनित्यभावनाका वर्णन अस्तुत प्रथके अनित्यभाशत्से तुख्नीय है। विशेषत ज्ञाना० अनित्यमा के पद्य २० २१ का प्रस्तुत अनित्यपद्याशतके पद्य १६ से साम्य ध्यान देने योग्य है। ज्ञानार्णवके उक्त दोनों पद्य आचार्य प्रथमाद विरचित इष्टोपदेशके ९वें पद्यके आधारसे रचे गये प्रतीत होते हैं। ज्ञानार्णवका रचनाकाल लगभग १२वीं शती पाया जाता है।

पद्मनन्दी और श्रुतसागर स्रि-श्रुतसागर स्रिने दर्शनप्रामृत गा ९ और मोक्षप्रामृत गा १२ की टीकामें एकत्वसप्तिके साम्य स्वास्थ्य समाधिश्व' आदि क्षोक (६४) को उद्धृत किया है। इसके अतिरिक्त उन्होंने द प्रा गा ३० की टीकामें धर्मोपदेशायूतके 'वनशिखिनि' आदि ७५वें क्षोककों तथा बोधप्रामृत गा ५० की टीकामें एकत्वसप्तिके ७९वें क्षोककों भी उद्धृत किया है।

उन्होने एक श्लोक (मद्यमांससुरावेश्या—आदि) चारित्रप्राभृतकी २१वीं गाथाकी टीकामें उद्भृत किया है। वह श्लोक प्रस्तुत प्रन्थके दो प्रकरणों (१-१६ व ६-१०) में पाया जाता है। मेद केवल इतना है यहा मद्य' शब्दके स्थानमें 'द्यूत' पद है। इसके अतिरिक्त और कुछ मी मेद नहीं है। श्रुतसागर सूरि वि सं १६वीं सदीमें हुए हैं।

उक्त समस्त तुलनात्मक विवेचनका मिथतार्थ यह है कि पश्चित्तिक प्रथकारने संभवत कुन्दकुन्द, उमास्वाति, पूज्यपाद, अकलक, गुणभद्र, मानतुग, कुमुदचन्द्र सोमदेवसूरि, असृतचन्द्रस्रि और अमितगतिकी रचनाओंका उपयोग किया है। इनमें समयकी दृष्टिसे सबसे पीछेके आचार्य अमितगिति हैं, जिनके प्रथोंमें सबसे पिछला कालनिर्देश वि सं १०७३ का पाया जाता है। अत एव प वि का रचनाकाल इससे पश्चात् होना चाहिये। तथा जिन प्रथोंमें इस रचनाके किसी प्रकरणका स्पष्ट उल्लेख व अवतरण पाया जाता है उनमें सबसे प्रथम पद्मप्रम मलधारी देव कृत नियमसारकी टीका है। इन मलधारी देवके स्वर्गवासका काल वि सं १२४२ पाया जाता है। अत एव सिद्ध होता है कि पचिवंशतिकार पद्मनन्दी वि सं १ ७३ और १२४२ के बीचमें कभी हुए हैं। इस सीमाको और भी संकुचित करनेमें सहायक एकत्वसप्ततिकी कलड टीका है जिसका परिचय अन्यत्र दिया जा रहा है और जो वि सं ११९३ के बीच सिद्ध होता है। यह भी असंभव नहीं कि मूल्याय और एकत्वसप्ततिकी कलड टीका के रचित्रता पद्मनन्दी एक ही हों। किन्तु इसका पूर्णत निर्णय कुछ और स्पष्ट प्रमाणोंकी अपेक्षा रखता है।

१ इसी प्रकार शांतिनायस्तोशके प्रथम और द्वितीय तथा सरस्वतीस्तोशके ३१वें क्लोककी भी कल्याणमहिरके २६ २५ और दूसरे कोकसे कुछ समानता दिखती है।

र तरवार्यवार्तिक (११४९) और यद्यस्तिलक (उ पृ २०१) में यह एक कोक उत्पृत किया गया है— हतं ज्ञानं कियाहीनं हता चाज्ञानिनां किया। धावन् किला घको दग्धः पदमक्षि च पहुरू ॥ धर्मोपदेशामृतके उस कोक (बनविक्तिन मृतोऽन्यः आदि) में थी मही आव निहित हैं।

## ५ पद्मनिद पचविंदातिकी संस्कृत टीका

प्रस्तुत ग्रन्थके साथ जो संस्कृत टीका प्रकाशित की गई है उसके रचयिताका कहीं नामनिर्देश नहीं है। इससे यह ज्ञात नहीं होता कि उसकी रचना कब और किसके द्वारा की गई है। उसके रचयिता किस प्रदेशके रहनेवाले थे मुनि थे या गृहस्थ तथा किसके शिष्य व किस परम्पराके थे इत्यादि बातोंके जाननेका कोई उपाय नहीं है। इतना अवश्य है कि टीकाका जो स्वरूप है उसको देखते हुए ऐसा प्रतीत होता है कि उसके रचयिता गणनीय विद्वान् नहीं थे। उनकी यह टीका बहुत साधारण है। उससे मूल कोकोंका न तो अथ ही स्पष्ट होता है और न भाव भी। उसमें जहा तहा केवल कुछ ही शब्दोंका, विशेषत सरल शब्दोंका अर्थ मात्र व्यक्त किया है। उदाहरणार्थ निम्न क्षोक और उसकी टीकाको देखिये—

रजकशिलासदृशीभि कुर्कुरकर्परसमानचरितामि । गणिकामिर्यदि संग कृतमिह परलोकवार्तामि ॥ १२४॥

इह लोके संसारे । यदि चेत् । गणिकाभि वेश्यामि । संग कृत तदा परलोकवार्तामि कृत पूर्यता पूर्णम् (१) । किलक्षणाभि वेश्यामि । रजकशिलासदृशीभि कुर्कुरकर्परसमानचरितामि ॥ २४॥

इस प्रकार उक्त स्ठोककी टीकामें केवल इह का अर्थ लोके संसारे यदि' का अर्थ 'चेत्' और 'गणिकाभि का अर्थ वेदयाभि मात्र किया गया है। इसके अतिरिक्त उसके शब्दार्थ और मावार्थको कुछ भी स्पष्ट नहीं किया गया है।

इसके आगे २७वें स्ठोकका यह अतिम चरण है— नित्य वश्चनिहंसनोज्झविधों लोका कुतो मुद्यत॥ इसका टीककार अर्थ करते हैं— भो लोका । नित्य सदा। वश्चनिहंसनो झविधौ । कुतो मुद्धत कस्मान्मोह गच्छत ।

इस प्रकारसे उसका भाव कुछ भी स्पष्ट नहीं होता है। यहा ये एक दो ही उदाहरण दिये गये हैं। वस्तुत प्रस्तुत टीकाकी प्राय सर्वत्र यही स्थिति है।

इसके अतिरिक्त इस टीकामें जहा तहा अथकी असगित भी देखी जाती है। जैसे— श्लोक १-७५ में 'अश्रद्धान पदका अर्थ आलस्यसहित' १-१ ४ में मृत्पिण्डीभृतभृतम् का अर्थ मृतप्राणिपिण्डसदृशम्' १-१०९ में याति' का अर्थ यातिर्गमन न इसी श्लोकमें मृत' का अर्थ मरण न जरा जर्जरा जाता का अर्थ 'यत्र मुक्तो जरा न यत्र मुक्तो जरया कृत्वा जर्जरा सिद्धा न १-११८ में आस्थाय' का अर्थ स्थित्वा' इसीमें 'न विद ' का अर्थ क्वापि वय न विद तथा श्लोक १-१३७ में मृतानन्वयतो न मृत जिततो का अर्थ अवयत निश्चयत । आत्मा भृतो न इद्रियरूपो न पृथिव्यादिजनितो न भृतजिनितो न और 'कथमि अर्थिक्या न युज्यते का अर्थ उत्पादव्ययप्रौव्यत्रयात्मिका किया न युज्यते । अपि तु सर्वेषु द्रव्येषु प्रौव्यव्ययोत्पादिकया युज्यते' । इस श्लोकका भाव टीकाकारको सर्वथा दृद्यगम नहीं हुआ है ।

टीकाकार संस्कृत भाषाके साथ ही सिद्धान्तके भी कितने ज्ञाता थे, इसका अनुमान 'लिब्धिपञ्चक-सामग्री' आदि स्त्रोक (४-१२) की टीकाको देलकर मली भांति किया जा सकता है। टीकाकी आया- टीकाकारने जिस संस्कृत भाषामें इस टीकाकी रचना की है वह अतिशय अशुद्ध है। इस टीकाकी रचना करते हुए उ हैं बीच बीचमें हिन्दी वाक्यों व शब्दोंका भी अवस्थन लेना पढ़ा है (देखिये खोक ४-१२)। उनकी भाषाविषयक वे अशुद्धियां कुछ इस प्रकार हैं— वनतिष्ठनेन (१-६७), दुर्जय दुर्जीत (१-९९) स्तुत्यमानेषु (१-१०६), किनेन प्राप्यते (१-१६६), मनोइन्द्रियरहिता (१ -३२), बाह्यपदार्था अन्यानि किं न सन्ति (११-२२) आकृष्टयद्मसूत्रात्=आकर्षितसूत्रात् (११-६) तत्यते तस्या स्त्रिया पते वस्त्रभात् (१२-१०) कियत् आनन्द परिस्कुरति (१३-३), छचेन (१३-१४) प्रमुक्तवा (१३-३९) ब्रह्माप्रमुखा किरणा खचोते योज्यते (१३-५१), तेज सौस्यहते अकर्तृ= सौस्यहते तेज अकर्तृ हन् हिंसागत्यो देवादीना सुखेन गमनस्य तेज, तस्य तेजस अकर्तृ अकारकम् (१७-७), घनधातात्=धनत धातात् शरीरस्य संनिधि निकट न जायते (२४-७) उभयथा द्विप्रकारं (२५-२) इत्यादि।

संस्कृतके समान प्राकृतका भी उनका ज्ञान अरूप ही दिखता है। उदाहरणस्वरूप उनके द्वारा टीकामें किये गये ऋषभस्तोत्रके अतर्गत कुछ शब्दोंके अर्थको देखिये—

५ अम्हारिसाण=मम सहशानाम् ५ हियइच्छिया=हृदयस्थिता ८ स विय=श्रची सुरदेवइन्द्राणी च ९ सुरायल=सुरालय मन्दिर, १४ सासछम्मेण=श्वासठकेन १६ वराई=वराकिनी १९३२ विय= मो अर्च्य मो पू य २ सुय व=मृतगवत् २१ जियाण=यावताम् ३२ अहोकयजडोह=अहो इत्याश्चर्ये। जलीव समुद्र ३३ हिययपईइअर=हृद्यप्रदीपकर ३३ विय=भो अर्च्य, ४५ हरिणकमल्लीणो= वन्द्रकमलीन ५५ वत्थसत्थे=वस्तुशाक्षे।

#### ६ एकत्वसप्ततिकी कन्नड टीका

प्रस्तुत प्राथका चतुर्थ प्रकरण एकत्व-सप्तिकी अपेक्षाकृत अिक प्रसिद्ध रही है उसकी स्वतत्र प्राचीन प्रतिया भी उपलम्य होती हैं और उसके अन्य प्रन्थकारों द्वारा उद्धरण भी पाये जाते हैं। इस प्रकरणपर कन्नड भाषात्मक एक टीका भी उपलम्य है जिसके लगभग ५ पद्य संस्कृत टीका सहित सन् १८९३ में प पद्मराज द्वारा सम्पादित होकर काव्याम्बुधि नामक प्राथमालामें प्रकाशित हुए थे। हाँ उपाध्येजी ने इसका तम तीन हस्तिलेखित प्राचीन प्रतियोंका अवलोकन किया है। इस कनाड़ी टीकाकी शैली दार्शनिक न समास बहुल है। उसमें संस्कृत व प्राकृतके अनेक अवतरण भी पाये जाते हैं जो कुन्दकुन्द और अमृतच द्र आचार्योंकी रचनाओंसे लिये गये सिद्ध होते हैं। टीकाकारका नाम है पद्मतन्दी। इस नामके साथ पडितदेव, व्रती व मुनिकी उपाधिया पाई जाती हैं। सौमाम्यसे उन्होंने अपना जो परिचय दिया है वह ऐतिहासिक दृष्टिसे बड़ा महत्त्वपूर्ण है। वे शुभचन्द्र राद्धान्तदेवके अग्नशिष्य थे और उनके विद्यागुरु थे कनकनन्दी पण्डित। उन्होंने अमृतचन्द्रकी वचनचिद्रकासे आध्यात्मक प्रकाश प्राप्त किया था, और निम्बराजके संबोधनार्थ एकत्व-सप्तित दृक्तिकी रचना की थी। टीकाकी प्रशक्ति प्रमतन्दी और निम्बराज दोनोंकी खूब प्रशसा की गई है। अनुमानत ये निम्बराज वे ही हैं जो पार्थकवि इस 'निम्बराज दोनोंकी खूब प्रशसा की गई है। कान्यके क्राव्यके नायक हैं। इस काव्यकी उपकम्य एक मात्र प्राचीन अति वि सं १७९३ की है। कान्यके क्राव्यके स्वान्ति सिद्ध होता है कि निम्बराज

शिकाहारवंशीय गण्डरादित्य नरेशके सामन्त थे। उन्हींने कोल्हापुरमें अपने अधिपतिके नामसे 'रूपनारायण वसिंद' नामक जैन मन्दिरका निर्माण कराया था तथा कार्तिक वदि ५ शक सं १०५८ (वि सं, १९९३) में कोल्हापुर व मिरजके आसपासके प्रामोंकी आयका दान भी दिया था। मूल्प्रन्यकार व टीकाकारके नाम-साम्य व रचनाकालको देखते हुए यह भी प्रतीत होता है कि वे एक ही व्यक्ति हों, किन्तु न तो उनके दीक्षा व शिक्षा गुरुओके नाम एकसे मिलते और न वृत्तान्तमें इसका कोई स्पष्ट संकेत प्राप्त होता। इस कारण उनका एकत्व स देहात्मक ही है।

## ७ पद्मनिद पचविदातिकी हिन्दी वचनिका

ऊपर 'च' प्रतिके परिचयमें उस प्रतिके साथ उपलम्य वचिनका'का परिचय दिया जा चुका है। यह बचिनका दुदारी (राजस्थानमें जयपुरके आसपास बोली जानेवाली) हिन्दी भाषामें लिसी गई है। उक्त प्रतिकी प्रशक्तिके अनुसार दुदाहर देशवर्ती जयपुर नगरके राजा रामसिंहके राज्यकालमें सागानेर बाजारमें स्थित सिन्दुकाके जैन मन्दिरमें पद्मनिंह पचिवशतिका स्थाध्याय व उसपर धर्मचर्चा चला करती थी। एक वार सब पचोके हृदयमें यह भावना उत्पन्न हुई कि इस प्राथकी भाषा-वचिनका लिसी जाय। यह कार्य वहांके ज्ञानच द्रके पुत्र जौहरीलालको सौपा गया। किन्तु वे आठवें प्रकरण सिद्धस्तुति' तककी बचिनका लिसकर स्वर्गवासी हो गये। तब शेष प्रनथको पूरा करनेका कार्य हरिच द्रके पुत्र मन्नालालको सौंपा गया और उन्होंने उसे संवत् १९१५ मृगशिर कृष्णा ५ गुरुवारको समाप्त किया। इस प्रकार यह हिन्दी टीका केवल एक सौ तीन वर्ष पुरानी है और उसे जौहरीलाल और मन्नालाल इन दो विद्वानोने कमसे रचा है। इस रचनामें प्रथम मूल सस्कृत या प्राकृत पद्य उसके नीचे हिन्दीमें शब्दार्थ और तत्पश्चात् उसका भावार्थ लिखा गया है।

#### ८ बिषय परिचय

'पद्मनन्दि पञ्चविंशति' इस माथनामसे ही सूचित होता है कि प्रस्तुत माथमें श्रीमुनि पद्मनन्दिके द्वारा रचित पद्मीस विषय समाविष्ट हैं जो इस प्रकार हैं—

१ धर्मोपदेशामृत— इस अधिकारमें १९८ श्लोक हैं । यहा सर्वप्रथम (श्लोक ६) धर्मके उपदेशका अधिकारी कौन है इसको स्पष्ट करते हुए यह बतलाया है कि जो सर्वज्ञ होकर क्रोधादि कषायोंकी वासनासे रहित हो चुका है वह निर्वाध सुखके देनेवाले उस धर्मका उपदेश या व्याख्यान किया करता है और वही इस विषयमें प्रमाण माना जाता है । हेतु इसका यह बतलाया है कि लोकमें असत्यभाषणके दो ही कारण देखे जाते हैं— अज्ञानता और कषाय । जो भी कोई किसी विषयका असत्य विवेचन करता है वह या तो तिद्वषयक पूर्ण ज्ञानके न रहनेसे वैसा करता है या फिर कोध मान अथवा लोम आदि किसी कषायिकोषके वशीमृत होकर वैसा करता है । इसके अतिरिक्त उस असत्यभाषणका अन्य कोई कारण दिश्रगोचर नहीं होता । इसीलिये जो इन दोनों कारणोंसे रहित होकर सर्वज्ञ और वीतराग बन चुका है वही यथार्थ धर्मका वक्ता हो सकता है और उसे ही इसमें प्रमाण मानना चाहिये ।

कोई यात्री जब एक देशसे किसी दूसरे देश अथवा नगरको जाता है तब वह अपने साथ पाधेयको— मार्गमें खानेके योग्य सामश्रीको—अवस्य रख लेता है। इससे उसकी यात्रा धुखसे समाप्त होती है—उसे मार्गमें कोई कह नहीं होता। यह सावधानी इस लोककी बात्राके लिये हैं। फिर मला जब प्राणी इस लोककी छोककर दूसरे लोकको (गत्यन्तरको) जाता है तब क्या उसे इस लम्बी यात्राके लिये पायेयकी आवश्यकता नहीं है। है और अवश्य है। वह पायेय है धर्म, जो उस परलोककी बात्राको सरल व सुसद बनाता है।

उस धर्मका स्वस्प यहा (७) व्यवहार और निश्चय इन दोनों दृष्टियोंसे दिखलाया गया है। उनमें प्रथमत व्यवहारके आश्रयसे जीवदयाको— अशरणको शरण देने व उसके दुलमें स्वय दुलके अनुभव करनेको— धर्म कहा है। उसके गृहस्थधमें और मुनिधर्मकी अपेक्षा दो मेद, रक्तत्रय— सम्यग्दर्शन सम्यग्दान एव सम्यक्- चारित्र— की अपेक्षा तीन मेद तथा उत्तमक्षमा आदिकी अपेक्षासे दस मेद निर्दिष्ट किये गये हैं। यह सब धर्म व्यवहारोपयोगी है और इसे शुम उपयोगके नामसे कहा जाता है। यह जीवको दुर्गतिसे— नरक व तियंच योनियोंके दुलसे— बचाकर उसे मनुष्य और देवगतिके मुलको प्राप्त कराता है। इसलिये यह अपेक्षाकृत उपादेय है किन्तु सर्वथा उपादेय तो वही धर्म है जो जीवको चतुर्गतिके दुलसे छुटकारा दिलाकर उसे अजर-अमर बना देता है। तब जीव शाश्वत पदमें स्थित होकर सदा निर्वाध मुलका अनुमव किया करता है। इस धर्मको शुद्धोपयोग या निश्चय धर्मके नामसे कहा गया है। इसके स्वरूपका निर्देश करते हुए यहा यह बतलाया है कि मोहके निमित्तसे उत्पन्न होनेवाले समस्त संकल्प विकल्पोंसे रहित होकर जो शुद्ध आनन्दमय आत्माकी परिणति होती है उसे ही यथार्थ धर्म समझना चाहिय। उसमें वचन और शरीरका संसर्ग नहीं रहता।

पूर्वोक्त व्यवहार धर्मको जो यहा उपादेय बतलाया है वह इस निश्चय धर्मका साधक होनेकी दृष्टिसे है। किन्तु जो प्राणी सासारिक सुलको—अभीष्ट विषयोपभोगजनित क्षणिक व सवाध इन्द्रियतृप्तिको—ही अन्तिम सुल मानकर उक्त व्यवहार धर्मको उसीका साधन समझते हैं और यथार्थ धर्मसे विसुल रहते हैं, उन अज्ञानी व कदाप्रही जनोंको लक्ष्यबिन्दु बनाकर उस व्यवहार धर्मको भी हेय बतलाया गया है, क्योंकि वह मोक्षका साधन नहीं होता। यहा (८) धर्मवृक्षकी मूलभूत उस जीवदयाको समीचीन चारित्रकी उत्पादक व मोक्ष महलपर आरोहण करानेवाली नसैनी कहा गया है। साथ ही धर्मा मा जनोंके लिये यह प्रेरणा भी की गई है कि उन्हें निरन्तर अन्य प्राणियोंके विषयमें दयाई रहना चाहिये, क्योंकि, प्राणीमें समस्त व्रत, शील एव अन्यान्य उत्तमोत्तम गुण एक मात्र उसी जीवदयाके ही आश्रयसे रहते हैं। स्वस्य प्राणीके विषयमें तो क्या किन्तु जो रोगाकान्त है उसे भी यदि सम्पत्ति आदिका प्रलोभन देकर कोई मारना चाहे तो वह उसे स्वीकार न करके उसकी अपेक्षा एक मात्र अपने जीवनको ही प्रिय समझता है। वह उस जीवनके आगे तीनों लोकोके भी राज्यको तुच्छ समझता है। बस, यही कारण है जो इस जीवितदानके आगे अन्य सब दानोंको तुच्छ गिना गया है (१०)। इस जीवदयाके विना तप व त्याग आदि सब ही व्यर्थ होते हैं।

उपर्युक्त गृहस्य धर्म और मुनिधर्ममें अधिक श्रेष्ठ तो मुनिधर्म ही है फिर भी चूकि मोक्षके मार्गभूत रसत्रमके बारक साधु ही होते हैं और उनके शरीरकी स्थिति उन गृहस्थेंके द्वारा मक्तिपूर्वक दिये गये मोजनके आश्रित होती है, अत एव उन गृहस्थेंका धर्म (गृहिधर्म) भी अभीष्ठ माना गया है (१२)। जो धर्म वत्सक गृहस्थ अपने छह आवश्यकोंका परिपालन करता हुआ मुनिधर्मको स्थिर स्खनेके लिये मुनियोंको नियन्तर आहारादि दिया करता है उसीका गृहस्थ जीवन प्रश्नसनीय है। इसके विपरीत जो गृहस्थ धर्मसे

विमुख होकर-जिनपूजन और पात्रदानादिसे रहित होकर-केवल धनके अर्जन और विषयेकि भोगनेमें ही मस्त रहते हैं उनके गृहस्थजीवनको एक प्रकारका ब धन ही समझना चाहिये (१३)।

गृहिधर्ममें आवकके दर्शन व अत आदिके मेदसे ग्यारह स्थान (प्रतिमार्थे) निर्दिष्ट किये गये हैं। इनके पूर्वमें सात व्यसनोका परित्याग अनिवार्थ है क्योंकि उसके विना व्रत आदि प्रतिष्ठित नहीं रह सकते हैं। व्यसन वे हैं जो पुरुषोंको कल्याणके मार्गसे अष्ट करके उ हें अकल्याणमें प्रवृत्त किया करते हैं। यहा (१६३१) उन ब्तादि यसनोंका पृथक् पृथक् स्वरूप बतलाकर उनमें रत रहनेसे जिन युधिष्ठिर आदिको कष्ट भोगना पड़ा है उनका उदाहरणके रूपमें नामोक्षेत्र भी किया गया है।

हिंसा असत्य चोरी मैथुन और परिग्रह इन पापोंका परित्याग जहा श्रावक एक देशरूपसे करता है वहा मुनि उनका परित्याग पूर्ण रूपसे किया करते हैं। इसीलिये गृहस्थके धर्मको देशचरित्र और मुनिके धर्मको गकलचारित्र कहा जाता है। इस सकल चारित्रको धारण करनेवाले मुनि सम्यग्दर्शन सम्यक्तान और सम्यक्चारित्ररूप रक्तत्रयके साधनमें तत्पर होकर मूलगुण उत्तरगुण पाच आचार और दस धर्मोंका परिपालन किया करते हैं। इसमें वे प्रमाद नहीं करते तथा जीउनके अन्तमें समाधि (सहेखना) को धारण करनेके लिये सदा उत्सुक रहते हैं (३८)। उनमें मूलगुणोंके परिपालनकी प्रमुखता है। जो तपस्वी मूलगुणोंका परिपालन न करके उत्तरगुणोंके परिपालनका प्रयत्न करता है उसका यह प्रयत्न उस मूर्खके समान बतलभया गया है जो अपने शिरके छेदनेमें उद्यत शत्रुसे अपने शिरोरक्षणका तो प्रयत्न नहीं करता किन्तु अगुलिके रक्षण मात्रमें संलग्न हो जाता है (४)।

वे मुनिके मूलगुण २८ हैं जो इस प्रकार हैं— पाच महाजत, पाच समितिया, पाचों इद्रियोंका निरोध समता आदि छह आवश्यक छोच वस्त्रका परित्याग स्नानका परित्याग मूमिशयन दन्त्वर्षणका त्याग, स्थितिभोजन और एकभक्त (एक वार भोजनप्रहण)।

इन मूलगुणोंमेंसे यहा प्रथकार श्री मुनिपद्मन दीने अचेलकत्व (वस्नत्याग) लोच स्थितिभोजन और समताका ही मुल्यतासे स्वरूप दिललाया है। वे दिगम्बरत्वकी आवश्यकताको प्रगट करते हुए कहत हैं कि जब वस्न मेला हो जाता है तब उसे स्वच्छ करनेके लिये जलादिका आरम्भ करना पडता है, और जहां आरम्भ है वहा सयमकी रक्षा सम्भव नहीं है। दूसरे जब वह जीर्ण शीण होकर फट जाता है तो मनमें व्याकुलता होती है तथा दूसरोसे उसके लिये याचना करना पड़ती है। इससे आत्मगौरव नष्ट होकर दीनताका माव उत्पन्न होता है। फिर यदि किसीने उसका अपहरण कर लिया तो क्रोध मडक उठता है। इस प्रकारसे वस्नको मुनिमार्गमें बाधक समझकर दिगम्बरत्वको स्वीकार करना ही योग्य हे (४१)। कुछ मुनियोंकी भोगाकाक्षाको दलकर यहा यह कहा गया है कि जब साधुके लिये शब्याके हेतु धासको भी स्वीकार करना लजाजनक व निन्ध माना जाता है तब भला गृहस्थके योग्य रुपये पैसे आदिको स्वीकार करना या

९ जाप्रतीव्रकषायककशमनस्कारापितैदुष्कृतैश्वतायं तिर्यत्तमस्तरदिष खूनादि यच्छ्रेयस । पुसो व्यस्यातं तद्विदो व्यसनमित्याख्यात्त्वतस्तवृतं कुर्वातापि रसादिसिद्धिपरता तस्सोदरीं दूरगाम् ॥ सा ध ३ ९८

२ पंच य महम्बयाइ समिदीआ पच जिणवरुष्ट्रिष्ठा । पंचित्रियरोहा छप्पि य आतासय। स्त्रेची ॥ अचेत्रकमण्णाणं खिदिसयणम<sup>नं</sup>तघसणं चेव । ठिदिभोयणेयभत्तं मूलगुण अद्ववीसा दु ॥ मूला १ २३

इससे मसता स्वाना उनके लिये कहा तक योग्य है ' यह तो उस सुनिमार्थसे पतनकी पराकाष्ठा है। यदि जान निर्मन्य कहे नानेवाले उन साधुओंकी यह दुरवस्था हो यई है तो इसे क़लिकालके प्रमावके सिवाय जीर क्या कहा जा सकता है ' ( ५२ )।

इस प्रकार सामान्यसे साधुके स्वरूपको दिखला कर आगे आचार्य और उपाध्यायोंका मी पृथक् पृथक् (५९ ६१) स्वरूप बतलाया गया है। तत्पश्चात् समीचीन साधुओंकी प्रशस्त करते हुए उनसे अपने कर्म्याणकी प्रार्थनाकी गई है (६२ ६६)। वर्तमानमें इस भरतक्षेत्रके मीतर केवल्जानियोंका अस्तित्व नहीं पाया जाता, फिर भी परम्परासे उनकी वाणी (जिनागम) प्राप्त है और उसके आश्रयस्त ये स्त्व्ययके धारक साधु ही हैं, अत एव उनकी उपासना करना श्रावकका अवस्थक कर्म है। इस प्रकार उन समीचीन साधुओं की पूजा मक्तिसे साक्षात् जिन और उस जिनागमकी भी पूजा हो जाती है (६८)। ऐसे महात्माओंके जहापर चरण कमल पडते हैं वह मूमि तीर्यका रूप धारण कर लेती है और उनकी सेवामें नम्रीमृत हुए देव भी किंकरके समान उपस्थित रहते हैं। पूजा और स्तुति आदि तो दूर ही रही किन्तु उनके नामस्मरणसे भी प्राणी पापसे मुक्त हो जाते हैं (६८–६९)।

ये मुनिजन सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान और सम्यक् चारित्र स्वरूप जिस रत्नत्रयमें दृढ होते हैं उसका स्वरूप इस प्रकारसे निर्दिष्ट किया गया है—तत्त्वार्थ देव और गुरुके श्रद्धानका नाम सम्यग्दर्शन है। स्व और पर दोनोंको सन्देह व विपरीततासे रहित होकर यथावत् जानना, इसे सम्यग्ज्ञान कहते हैं। प्रमादनिमित्तक कर्मके आस्रवसे विरत होनेको चारित्र कहा जाता है। इन तीनोंका ही नाम मोक्षमार्ग है और वह जन्म-मरणरूप ससारका नाशक है (७२)। यह व्यवहार रत्नत्रयका स्वरूप है। निश्चय रत्नत्रयका स्वरूप निम्न प्रकार है— आत्मा नामक निर्मल ज्योतिके निर्णयका नाम सम्यग्दर्शन, तद्विषयक बोधका नाम सम्यग्ज्ञान और उसीमें स्थित होनेका नाम सम्यक् चारित्र हैं। यह निश्चय रत्नत्रय समुदित रूपमें कर्मवन्थको निर्मूल करनेवाला है। परन्तु व्यवहार रत्नत्रय बाह्य पदार्थोंको विषय करनेके कारण पर है जो ग्रुभाग्रुभ बन्धका ही कारण है। इस प्रकार व्यवहार रक्तत्रय संसारका कारण और निश्चय रक्त्रय मोक्षका कारण है (८१)।

मुनुश्च तपस्तियोंको अज्ञानी जनके द्वारा पहुचायी गई बाधाको शान्तिके साथ सहन करते हुए उनके ऊपर कोष नहीं करना चाहिये, इसीका नाम उत्तम क्षमा है। ये उत्तम क्षमा आदि दस धर्म संवरके कारण हैं। इनका यहां पृथक् पृथक् वर्णन किया गया है (८२ १०६)।

सब ही प्राणी दुस्तसे भयमीत होकर सुस्तको चाहते हैं और निरन्तर उसीकी प्राप्तिके लिये प्रयत्न भी करते हैं। परन्तु यथार्थमें सबको उस सुस्तका लाम नहीं हो पाता। इसका कारण उनका सुस्त-दुस्त विषयक अविवेक हैं। उन्हें सातावेदनीयके उदयसे जो कुछ कारूके लिये वेदनाके परिहारस्वरूप सुस्तका आभास होता है उसे ही वे यथार्थ सुस्त मान लेते हैं जो वस्तुत स्थायी यथार्थ सुस्त नहीं हैं (१५१), क्योंकि वे जिस इष्ट सामझीके संयोगमें सुस्तकी कल्पना करते हैं वह संयोग ही स्थायी

१ प्रस्तुत ग्रन्थमें इनका सहस्य अनेक स्थानपर देखा जाता है। जैसे-फोक ४- १४ सीर ११ १२ १४ आदि।

२ स श्रीतेन्समिति-धर्मानुनेश्वा-परिषद्वत्रध-दावित्रै । ते स्. ५--१

नहीं है। अत एव जब उस अमीष्ट सामग्रीका वियोग होता है तब पुन वह संताप उत्पन्न होता है। इस प्रकार जिस संयोगसे मुखकी करूपना की जाती है वह अन्तत दुख ही हैं। मुख तो आकुलताके अभावमें है जो मोक्षमें ही उपलब्ध होता है। वहा दिव्य ज्ञानमय आत्मा अनन्त काल तक निराकुल व बाधारहित शाश्वतिक मुखका उपमोग करता है (१०९)।

आत्मस्वरूपके व्याख्यानमें उसके वचनोंको प्रमाण माना जा सकता है जो सर्वज्ञ होकर राग-द्वेषादि से रहित होता हुआ वीतराग भी हो चुका है। उसन जो अग और अगबाह्यरूप जिस समस्त श्रुतकी प्ररूपणा की है उसमें एक मात्र आत्मतत्त्वको उपादेय और अन्य सबको हेय बतलाया गया है। चूकि वर्तमान कालमें आयु और बुद्धिके हीन होनेसे समस्त श्रुतके पढनेकी शक्ति नहीं है अत एव मुक्तिके साधव मात्र श्रुतका ही अभ्यास करना उचित है (१२४२७)।

आत्माके सम्बाधमें विभिन्न संप्रदायोंमें अनेक प्रकारकी करूपनायें की गई हैं। यथा- माध्यमिक यदि उसे शून्य मानते हैं तो चार्वाक पृथिव्यादि मृतोंसे उत्पन्न हुआ उसे जड मानते हैं। इसी प्रकार सास्त्र उसे अकर्ता (भोक्ता) सीत्रान्तिक क्षणिक तथा वैशेषिक नित्य व ब्यापक मानते हैं। इन मत-मता तरोंका मी यहा सक्षेपमें विवेचन किया गया है (१३४-३९)। तत्पश्चात उस आत्माचे यथार्थ स्वरूपको दिसलाकर यह बतलाया है कि यह मनुष्य पर्याय आधकर्तकीय न्यायसे करोड़ों कल्पकालेंकि वीत जानेपर बड़ी कठिनतासे पाप्त होती है। फिर उसके पाप्त हो जानेपर भी यदि प्राणी मिथ्या उपदेशादिको पाकर विषयोंमें मुग्ध रहा तो प्राप्त हुई वह मनुष्य पर्याय यों ही नष्ट हो जाती है। अथवा, मनुष्य पर्यायके प्राप्त हो जानेपर भी यदि उत्तम कुल और बुद्धिकी चतुरता आदि प्राप्त नहीं हुई तो भी वह व्यर्थ ही जानेवाली है क्योंकि ये सब साधन उत्तरोत्तर टुर्लभ हैं। सौभाग्यसे इस सब सामप्रीको पा करके भी जो मनुष्य सुखप्रत धर्मका आराधन नहीं करता है वह उस मूर्खके समान है जो हाथमें भाये हुए अमूल्य रत्नको यों ही फेंक देता है। कितने ही मनुष्य यह विचार किया करते हैं कि अभी हमारी आयु बहुत है शरीर व इन्द्रिया भी पृष्ट हैं तथा लक्ष्मी आदिकी अनुकूलता भी है, फिर मला अमी धर्मके लिये क्यो व्याकुल हों उसका सेवन भविष्यमें निश्चिन्तता पूर्वक करेंगे, इत्यादि । परन्तु उनका यह विचार अज्ञानतासे परिपूर्ण है क्योंकि मृत्यु किस समय आकर उन्हें अपना मास बना लेगी इसका कोई नियम नहीं हैं (१६७-७ )। इस प्रकार मृत्युके अनियत होनेपर बुद्धिमान् मनुष्य बे ही समझे जाते हैं जो इस दुर्रुभ साधन सामग्रीको पा करके विषयतृष्णासे मुक्त होते हुए आत्महितको सिद्ध करते हैं (१७१-७८)। अन्तमें (१७९-९८) अनेक प्रकारसे धर्मकी महिमाको दिखलाकर इस प्रकरणको समाप्त किया गया है।

२ दानोपदेशन—इस अधिकारमें ५४ श्लोक हें। यहा प्रथमत व्रततीर्थके प्रवर्तक आदि जिनेन्द्र और दानतीर्थके प्रवर्तक श्रेयास राजाका सरण किया गया है। पश्चात् दानकी आवश्यकता और महत्त्वको प्रगट करते हुए यह बतलाया है कि श्रावक गृहमें रहता हुआ अपने और अपने आश्रित कुटुम्बके

१ संयोगतो दु समनेकमेद यतोऽश्तृते जन्मवने शरीरी । ततिक्षधासौ परिवर्जनीयो यियासुना निर्कृतिमास्मनीनाम् ॥ वाजिका ३८

भरज-शोषण बादिके लिये जो अनेक प्रकारके जारम्भ द्वारा घनका उपार्जन करता है. उसमें उसके हिंसा आदिके कारण अनेक प्रकारके पापका संचय होता है । इस पापको नष्ट करनेका यदि कोई सावन उसके पास है तो वह दान ही है। यह दान श्रावकने छह आवश्यकों (६,७) में प्रमुख है। जिस प्रकार पानी बस्रादियें छने हुए रुधिरको धोकर उसे स्वच्छ कर देता है उसी प्रकार सत्पात्रदान आवक्षके कृषि व वाणिज्य आदिसे उत्पन्न पाप-मलको घोकर उसे निष्पाप कर देता है! (५ ७.१३)। इस वानके निमित्तरे दाताके जो पुण्य कर्मका बन्ध होता है उसके प्रभावसे उसे मविष्यमें भी उससे कई गुणी रूक्नीकी प्राप्ति होती है। उदाहरण स्वरूप यदि छोटे-से भी वटके बीजको योग्य मिर्में वो दिया जाता है तो वह एक विशाल वृक्षके रूपमें परिणत होकर वैसे असंख्यात बीजोंको तो देता ही है, साथ ही वह उस महती छायाको भी देता है जिसके आश्रित होकर सैकड़ो मनुष्य शाति प्राप्त करते हैं' (८,१४,३८)। रतन्त्रयके साधक मुमुक्ष जनोंको आहारादि प्रदान करनेवाला सद्ग्रहस्य न केवल साधुको ही उन्नत पदमें स्थित करता ह बश्कि वह स्वय भी उसके साथ उन्नत पदको प्राप्त होता है। उदाहरणके किये राज जब किसी ऊचे भवनको बनाता है तब वह उस भवनके साथ साथ स्वय भी कमश ऊचे स्थानको प्राप्त करता जाता है (९)। जो गृहस्थ सम्पन्न होता हुआ भी पात्रदान नहीं करता, उसे वस्तुत धनवान् नहीं समझना चाहिये वह तो किसी अन्यके द्वारा धनके रक्षणार्थ नियुक्त किये गये सेवकके समान ही है। कोषाध्यक्ष सब धनकी सम्हाल और आय-व्यायका पूरा पूरा हिसान रखता है, परन्त वह स्वय उसमेंसे एक पैसेका भी उपभोग नहीं कर सकता (३६)। पात्रदानादिके निमित्तसे जिस गृहस्वकी लोकमें कीर्ति नहीं फैलती उसका जन्म लेना और न लेना बराबर है। वह धनसे सम्पन्न होता हुआ भी रंकके समान है (४०)। क्रूपण मनुष्य यह तो सोचता है कि प्रथम तो मुझे धनका कुछ संचय करना है भवनका निर्माण कराना है, तथा पुत्रका विवाह भी करना है, तत्पश्चात् दान करूगा आदि परन्तु वह यह नहीं सोचता कि मै चिरकाल तक स्थित रहनेवाला नहीं हू न जाने कब मृत्य आकर इस जीवन लीलाको समाप्त कर दे। जिसका धन न तो भोगनेमें ही आता है और न पात्रदानमें भी लगता है उसकी अपेक्षा तो वह कौवा ही अच्छा है जो काव काव करता हुआ अन्य कीवोंको बुलाकर ही बलिको साता है ( ४५ ४६ )। अन्तमें उत्तम, मध्यम व जघन्य पात्र, कुपात्र और अपात्रके स्वरूपको तथा उनके लिये दिये जानेवाले दानके फलको भी बतलाकर ( ४८ ४९ ) इस प्रकरणको समाप्त किया गया है ।

३ अनित्यपश्चाग्रत्—इस अधिकारमें ५५ श्लोक हैं। यहा शरीर, स्ती, पुत्र एवं धन आदिकी स्वामाविक अस्थिरताको दिखलाकर उनके संयोग और वियोगमें हर्ष और विषादके परित्यागके लिये प्रेरणा की गई है। आयुकर्मके अनुसार जिसका जिस समय प्राणान्त होना है वह उसी समय होगा। इसके लिये धर्म न करके शोक करना ऐसा है जैसे सर्पके चले जानेपर उसकी लकीरको पीटते रहना (१०)। जिस प्रकार रात्रिके होनेपर पक्षी इधर उधरसे आकर किसी एक दृक्षके ऊपर निवास करते

१ गृहकर्मणापि निवित्तं कमें विमार्षि सञ्ज गृहविमुक्तानाम् । अतिश्रीनां प्रतिपूजा रुविरमळं वादते वारि ॥ र धा ११४

२ क्षितिगतमिव वटबीज पात्रगतं दावमल्पमपि काले । प्रकृतिच्छागाविभवं बहुकलमिहं शरीरमृताम् ॥ र आ ११६

<sup>्</sup> अकीर्स तप्यक्ते नेतंबतरापोऽद्वसाकवः । तत्तरप्रसादाय सदा भेयसे कीर्तिमर्भगेत् ॥ सा घ २, ८५.

और फिर प्रमातके हो जानेपर पुन अनेक दिशाओं में चले जाते हैं उसी प्रकार भाणी अनेक योनियोंसे आकर विभिन्न कुलोंमें उत्पन्न होते हैं और फिर आयुके समाप्त होनेपर उन कुलोंसे अन्य कुलोंमें चले जाते हैं। ऐसी अवस्थामें उनके लिये शोक करना अज्ञानताका घोतक है (१६)। इस प्रकारसे अनेक विशेषताओं के द्वारा मृत्युकी अनिवार्यता और अन्य सभी चेतन-अचेतन पदार्थोंकी अस्थिरताको दिखलाकर यहा इष्टवियोगमें शोक न करनेका उपदेश दिया गया है।

8 एकत्वसप्ति— इस अधिकारमें ८ श्लोक हैं। यहां चिदानन्दस्वक्रप परमात्माको नमस्कार कर यह बतलाया है कि वह चित्त्वरूप यद्यपि प्रत्येक प्राणिक भीतर अवस्थित है, फिर भी अपनी अज्ञानता के कारण अधिकतर प्राणी उसे जानते नहीं हैं। इसीलिये वे उसे बाह्य पदार्थों में खोजते हैं। जिस प्रकार अधिकतर प्राणी लकड़ीमें अव्यक्त स्वरूपसे अवस्थित अग्निको नहीं प्रहण कर पाते उसी प्रकार कितने ही प्राणी अनेक शाक्षोमें उलझकर उसे नहीं प्राप्त कर पाते। वह चेतन तत्त्व अनेक धर्मात्मक है। परन्तु कितने ही म दबुद्धि उसे जात्य धहस्ती न्यायके अनुसार एकान्तरूपसे ग्रहण करके अपना अहित करते हैं। कुछ मनुष्य उसको जान करके भी अभिमानके वशीमृत होकर उसका आश्रय नहीं लेते हैं। जो धर्म वास्तवमें प्राणीको दुलसे वचानेवाला है उसे दुर्बुद्धि जनोंने अन्यथा कर दिया है। इसीलिय विवेकी जीवोंको उसे परीक्षापूर्वक ग्रहण करना चाहिये (१-९)।

जो योगी शरीर व कर्मसे पृथक् उस ज्ञानानन्दमय परब्रह्मको जान लेता है वही उस स्वरूपको प्राप्त करता है। जीवका राग-द्रेषके अनुसार जो किसी पर पदार्थसे सम्बाध होता है वह बाधका कारण है तथा समस्त बाह्य पदार्थोंसे मिन्न एक मात्र आत्मस्वरूपमें जो अवस्थान होता है, यह मुक्तिका कारण है। बाध-मोक्ष, राग द्रेष, कर्म आत्मा और शुभ-अशुभ इत्यादि प्रकारसे जो द्रेत (दो पदार्थोंके आश्रित) बुद्धि होती है उससे संसारमें परिश्रमण होता है तथा इसके विपरीत अद्देत (एकत्व) बुद्धिसे जीव मुक्तिके सन्मुख होता है। शुद्ध निश्चयनयके आश्रित इस अद्देत बुद्धिमें एक मात्र अखण्ड आत्मा प्रतिभासित होता है। असमें दर्शन ज्ञान और चारित्र तथा किया-कारक आदिका कुछ भी मेद प्रतिभासित नहीं होता। और तो क्या उस अवस्थामें तो जो शुद्ध चैतन्य है वही निश्चयसे में हू' इस प्रकारका भी विकल्प नहीं होता। मुमुश्च योगी मोहके निमित्तसे उत्पन्न होनेवाली मोक्षविषयक इच्छाको भी उसकी प्राप्तिमें बाधक मानते हैं। फिर भला वे किसी अन्य बाह्य पदार्थकी अभिकाण करें, यह सर्वथा असम्भव है (५२ ५३)।

जिने द्र देवने उस परमात्मतत्त्वकी उपासनाका उपाय एक मात्र साम्यको बतलाया है। स्वास्त्य, समाधि, योग, चित्तनिरोध और शुद्धोपयोग ये सब उसी साम्यके नामान्तर हैं। एक मात्र शुद्ध चैतन्यको छोडकर आञ्चति अक्षर, वर्ण एव अन्य किसी भी प्रकारका विकल्प नहीं रहना इसका नाम साम्य है (६३६५)। आगे इस साम्यका और भी विवेचन करके यह निर्देश किया है कि कर्म और रागादिको हेय समझकर छोड़ देना चाहिये और उपयोगस्वरूप परंज्योतिको उपादेय समझकर प्रहण करना चाहिये (७५)। अन्तमें इस आत्मतत्त्वके अभ्यासका फल शाश्वतिक मोक्षकी प्राप्ति बतलाकर इस प्रकरणको समाप्त किया गया है।

९ दिग्देशेभ्य समा एस संवस्ति नगे नगे । खलकार्यवशाखाति देशे दिश्च प्रमे प्रमे ॥ इष्टोपदेश ६

भ यतिमाननाष्टक— इस अधिकारमें ९ स्टोक हैं। यहां उन मुनियोंकी स्तुति की गई है जो पांचीं इन्द्रियोंपर निजय मात करके निषयभोगींसे निरक्त होते हुए ऋतुनिशेषके अनुसार अनेक प्रकारके कहकी सहते हैं और अथानक उपसर्गके उपस्कित होनेपर भी कभी समाचिसे निचलित नहीं होते।

६ उपासकसंस्कार इस अधिकारमें ६२ छोक हैं। यहा सर्वप्रथम वत और दानके प्रथम प्रवर्तक आदि जिनेन्द्र और राजा श्रेयांसके द्वारा धर्मकी स्थितिको दिखलाकर उसका स्वरूप बतलाया है। प्रश्चात् सम्पूर्ण और देशके मेदसे दो मेदरूप उस धर्मके स्वामियोंका निर्देश किया है। उनमें देशत उस धर्मको धारण करनेवाले श्रावकोंके ये छह कर्म आवश्यक बतलाये गये हैं—देवपूजा, निर्श्वन्थ गुरुकी उपासना, स्वाध्याय संयम, तप और दान (७)। तत्पश्चात् सामायिक व्रतके स्वरूपका दिग्दर्शन कराते हुए उसके लिये सात व्यसनोंका परित्याग अनिवार्य निर्दिष्ट किया गया है (९)।

आगे मधाकमसे (१४१७,१८१९ २०२१ २२२५ २५३० ३१३६) गृहस्वके उन देवपूजा आदि छह आवश्यकोका विवेचन करके जीवदया (३७४१) की आवश्यकता दिसलायी गई है। तत्पश्चात् कर्मक्षयकी कारण होनेसे बारह अनुप्रेक्षाओं के स्वरूपको बतलाकर उनके निरन्तर चिन्तनकी प्रेरणा की गई है (४२५८)। अन्तमें जो उत्तमक्षमादिरूप दस धर्म मुनियों के लिये निर्दिष्ट किये गये हैं उनका सेवन यथाशक्ति आगमोक्त विधिसे आवकों को मी करना चाहिये, यह निर्देश करते हुए विशुद्ध आत्मा और जीवदया इन दोनों के संमेलनको मोक्षका कारण बतलाकर इस अधिकारको पूर्ण किया गया है।

७ देशवतोद्योतन—इस अधिकारमें २० श्लोक हैं। यहां अनेक मिध्यादृष्टियोंकी अपेक्षा एक सम्यन्दृष्टिको प्रशासका पात्र बतलाया है तथा उस सम्यन्दृष्ट्यांको साथ मनुष्यमवके प्राप्त हो जानेपर तपको महण करनेकी ही प्रेरणा की है। यदि कदाचित् कुदुम्ब आदिके मोह अथवा अशक्तिके कारण उस तपका अनुष्ठान करना सम्भव न हो तो फिर सम्यन्दृष्ट्यांको साथ छह आवश्यकों, आठ मूल्यगुणों व पाच अणुवतादिक्षप बारह उत्तरगुणोंको तो धारण करना ही चाहिये। साथ ही रात्रिमोजनका परित्याग करते हुए पवित्र व योग्य बखसे छाने गये जलका पीना तथा शक्तिके अनुसार मीन आदि अन्य नियमोंका पालन करना भी आवकके लिये पुण्यका वर्षक है (४६)। चूकि आवक अनेक पापप्रचुर कार्योंको करके धनका उपार्जन करता है, अत एव इस पापसे मुक्त होनेके लिये उसके लिये दानकी आवश्यकता और उसके महत्त्वको दिखलाकर सत्यात्रके लिये आहारादिक्षप चार प्रकारके दानकी विशेष प्रेरणा की गई है (७१७)।

श्रावकने छह आवश्यकों देवदर्शन व पूजन प्रथम है। देवदर्शनादिके विना उस गृहस्थाश्रमको परथरकी नाव जैसा निर्दिष्ट किया गया है (१८)। इसके लिये बैस्यालयका निर्मापण अतिशय पुण्यवर्षक है। कारण यह कि उस बैस्यालयके सहारे मिन और श्रावक दोनोंका ही धर्म अवस्थित रहता है। धर्म, अर्थ, काम और मोक्ष, इन चार पुरुवार्थों सर्वश्रेष्ठ मोक्ष ही है। यदि धर्म पुरुवार्थ उस मोक्षके साधक स्थम अनुष्ठित होता है तो वह भी उपादेश है। इसके विपरीत यदि वह मोगादिककी असिलायासे किया जाता है तो वह धर्म पुरुवार्थ भी पापरूप ही है। कारण यह कि अणुक्रत या महानत दोनोंका ही उद्देश एक मात्र मोक्षकी आर्थि है, इसके जिना वे भी दुसके ही कारण हैं (२५-२६)।

- ८ सिद्धस्तुति—इस अधिकारमें २९ स्त्रोक हैं। यहां प्रथमत सिद्धोंको नमस्कारपूर्वक उनसे अपने कल्याणकी धार्थना करते हुए ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंके क्षयसे कमश्च सिद्धोंके कौन-से गुण प्रादुर्मूत होते हैं इसका निर्देश किया गया है (६)। तत्पश्चात् उनके ज्ञान-दर्शन एव सुलादिकी विशेष प्रस्त्रणा की गई है।
- ९ आलोचना— इस अधिकारमें ३३ श्लोक हैं। यहा जिनेन्द्रके गुणोंका कीर्तन करते हुए यह बतलाया है कि मन, वचन और काय तथा कृत कारित व अनुमोदन, इनको परस्पर गुणित करनेपर जो नी स्थान (मनकृत, मनकारित और मनानुमोदित आदि) प्राप्त होते हैं उनके द्वारा प्राणीके पाप उत्पन्न होता है। उसे दूर करनेके लिय जिने द्र प्रभुके आगे आत्मनिन्दा करते हुए वह मेरा पाप मिष्या हो' ऐसा विचार करना चाहिय। अज्ञानता या प्रमादके वशीभृत होकर जो पाप उत्पन्न हुआ है उसे निष्कपट मावसे जिने द व गुरुके समक्ष प्रगट करना इसका नाम आलोचना है। यद्यपि जिनेन्द्र भगवान सर्वज्ञ होनेसे उस सब पापको स्वय जानते हैं फिर भी आत्मशुद्धिके लिये दोषोकी आलोचना करना आवश्यक है। कारण कि साधुके मूल और उत्तर गुणोंके परिपालनमें जो दोष दृष्टिगोचर होते हैं उनकी आलोचना करनेसे हृदयके भीतर कोई शल्य नहीं रहता (७९)।

आगे यहा यह भी कहा गया है कि प्राणिक व्यसंख्यात सकल्प विकल्प और तदनुसार उसके असंख्यात पाप भी होते हैं। ऐसी अवस्थामें आगमोक्त विधिसे उन सब पापोंका प्रायश्चित्त करना सम्भव नहीं है। अत एव उन सबके शोधनका एक प्रमुख उपाय है अपने मन और इन्द्रियोंको बाह्य पदाथोंकी ओरसे हटाकर उनका परमात्मखरूपके साथ एकीकरण करना। इसके लिये मनके ऊपर विजय प्राप्त करना आवश्यक हैं। कारण कि उस मनकी अवस्था ऐसी है कि समस्त परिप्रहको छोड़कर वनका आश्रय ले लेनेपर भी वह मन बाह्य पदाथोंकी ओर दौड़ता है। अत एव उसके ऊपर विजय प्राप्त करनेके लिये उसे परमात्मखरूपके चिन्तनमें लगाना श्रेयस्कर है। इस प्रकार विवेचन करत हुए अन्तमें यह निर्दिष्ट किया गया है कि सर्वज्ञ प्रभुने जिस चरित्रका उपदश दिया है उसका परिपालन इस कलि कालमें दुष्कर है। अत एव जो भन्य जीव इस समय तन्मय होकर उस सर्वज्ञ वीतराग प्रभुकी केवल भक्ति ही करता है वह उस हद भक्तिके प्रसादसे संसार समुद्रके पार हो जाता है (३)।

- १० सद्घोधचन्द्रोदय— इस अधिकारमें ५ श्लोक हैं। यहा भी चित्स्वरूप परमात्माकी महिमाको दिखलाकर यह निर्दिष्ट किया है कि जिसका चित्त उस चित्त्वरूपमें लीन हो जाता है वह योगी समस्त जीउराशिको आत्मसदृश दखता है। उसे अज्ञानी जनके कर्मकृत विकारको देखकर किसी प्रकारका क्षोभ नहीं होता। यहा यह भावना की गई है कि यह पाणी मोहनिद्राके बशीमृत होकर बहुत काल तक सोया है। अब उसे इस शास्त्रको पढकर प्रबुद्ध (जागृत) हो जाना चाहिये औ
- ११ निश्चयपश्चाश्चात्—इस अधिकारमें ६२ श्लोक हैं। यहा प्रथमत मन व वचनकी अविषयमृत (अचिन्त्य व अवर्णनीय) परंज्योति एव गुरुके जयवत रहनेकी प्रार्थना करके यह निर्देश किया है कि संसारमें सब प्राणियोंने जन्म-मरणके कारणभूत विषयोको सुना है तथा उनका परिचय व अनुमव श्री प्राप्त किया है किन्तु सुक्तिकी कारणभूत वह परंज्योति उन्हें प्राप्त नहीं हुई। इसका कारण यह है कि उसका ज्ञान प्राप्त होना दुर्लभ है, और उससे भी अधिक दुर्लभ है उसका अनुभव (१७)।

उसके जाननेमें हेतुम्त जो नय है वह दो प्रकारका है— गुद्ध नय और व्यवहार नय। इनमें व्यवहार नय तो अज्ञानी जनको प्रनोध करनेके लिये है कर्मक्षयका कारण यथार्थमें गुद्ध नय ही है। व्यवहार नय यथावस्थित वस्तुको विषय न करनेके कारण अभूतार्थ और गुद्ध नय यथावस्थित वस्तुको विषय करनेके कारण मृतार्थ कहा जाता है। वस्तुका यथार्थ स्वरूप अनिर्वचनीय है, उसका वर्षन जो बचनों द्वारा किया जाता है वह व्यवहारके आश्रयसे ही किया जाता है। चूकि मुख्य और उपचारके आश्रयसे किया जानेवाला सब विवरण उस व्यवहारके उपर ही निर्मर है, अत एव इस हिटसे उसे भी पूज्य माना गया है (८११)।

आगे शुद्ध नयके आश्रयसे रक्षत्रयके स्वरूपको बतलाकर यह निर्देश किया है कि जिसने समस्त परिमहको छोड़कर जगलका आश्रय ले लिया है तथा जो वहा स्थित रहकर सब प्रकारके उपद्रवोंको भी सह रहा है वह यदि सम्यग्ज्ञानसे रहित है तो फिर उसमें और वनके वृक्षमें कोई मेद नहीं समझना चाहिये क्योंकि, वह भी तो विवेकसे रहित होकर इसी प्रकारके कष्टोंको सहता है (१६)। इस प्रकारसे सम्यग्ज्ञान और उस चित्त्वरूपकी महिमाको बतलाकर निश्चयसे में कौन व कैसा हू तथा मेरा कर्म व तत्कृत राग द्वेषादिसे क्या सम्बाध है इत्यादि विचार किया गया है। जो आत्माको बद्ध देखता है वह संसारमें बद्ध ही रहता है और जो उसे मुक्त देखता है वह मुक्त ही हो जाता है, अर्थात् जन्म-मरणहूप संसारसे छूट जाता है। जब जीवको विशुद्ध आत्माका अनुभवन होने लगता है तब वह इन्द्रकी भी विभृतिको तृणके समान तुच्छ समझता है।

- १२ ब्रह्मचर्यरक्षावर्ति— इस अधिकारमें २२ स्रोक हैं। यहां प्रथमत दुर्जेय काम-सुमटको जीत लेनेवाले मुनियोंको नमस्कार करके ब्रह्मचर्यके स्वरूपका निर्देश करते हुए यह कहा है कि 'ब्रह्म'का अर्थ विशुद्ध ज्ञानमय आत्मा होता है उम आत्मामें चर्य अर्थात् रमण करनेका नाम ब्रह्मचर्य है। यह निश्चय ब्रह्मचर्यका स्वरूप है। वह उन मुनियोंके होता है जो क्रियोकी तो बात ही क्या किन्तु अपने शरीरसे भी निर्ममत्व हो चुके हैं। ऐसे जितेद्रिय तपस्वी सब ब्रियोको यथायोग्य माता बहिन व बेटीके समान देखते हैं। इस ब्रह्मचर्यके विषयमें यदि कदाचित् स्वममें दोष उत्पक्त होता है तो वे रात्रिविभागके अनुसार आगमोक्त विभिन्ने उसका प्रायक्षित करते हैं। उस ब्रह्मचर्यके रक्षणका मुख्य उपाय यद्यपि मनका संयम ही है फिर भी गरिष्ठ व कामोद्दीपक भोजनका परित्याग भी उसके संरक्षणमें सहायक होता हैं। (१३) इस ब्रह्मचर्यको सुरक्षित रखनेके लिये यहा ब्रियोंके निन्ध रूप व खावण्य आदिकी अस्थरताको दिखलाकर (१२१५) रागपूर्ण दृष्टिसे उनके अंगोपांगोंको देखना, उनके समीपमें रहना, उनके साथ बार्ताखाप करना और उनका स्पर्श करना, इस सबको अनर्थ परम्पराका कारण बतलाया गया है (९)।
- १३ ऋषमस्तोत्र— यह प्रकरण प्राकृत मानामें रचा गया है। इसमें ६० गाथायें हैं। यहा प्रन्यकर्ता नाभिराय एव मरुदेवीके पुत्र भगवान् ऋषभ जिनेन्द्रकी स्तुति करनेमें इस प्रकार अपनी असमर्थताका अनुभव करते हैं जिस श्रकार कुएँमें रहनेवाळा श्रद्ध मेंटक समुद्रके विस्तार आदिका वर्णन नहीं कर सकता।

वे भगवान् जब सर्वार्थसिद्धिसे च्युत होकर माता मरुदेवीके गर्भमें आनेवारे थे, उसके छह महिने पूर्वसे ही नाभिरायके घरपर रतोंकी वर्ष प्रारम्भ हो गई। उस समय देवोंने आकर मरुदेवीके बरफों नमस्कार किया। तत्पश्चात् प्रमुका जन्म हो जानेपर जब सौधर्म इन्द्रने उन्हें मेरु पर्वतपर अभिवेकार्थ छ जानेके छिये अपनी गोदमें छिया तब उद्दे देखकर उसमें अपने निर्निमेष हजार नेत्रोंको सफरू समझा (६९)।

इस अवसर्पिणी कालके चतुर्थ पर्वमें जब चौरासी लाख पूर्व तीन वर्ष और साढे आठ माह शेष रहे थे तब भगवान् ऋषभ देवका जम हुआ था। यह परिवर्तनका समय था— भोगमूमिका अन्त होकर कर्ममूमिकी रचना प्रारम्भ होनेवाली थी। उस समय कल्पवृक्ष धीरे धीरे नष्ट होते जा रहे थे। इससे प्रजाजन मूख आदिसे पीडिन होने लगे थे। तब भगवान् ऋषभदेवने उहें यथायोग्य खेती आदिकी शिक्षा दी। इस प्रकार उन्होंने बहुत-से कल्पवृक्षोंके कार्यको अकेले ही पूरा कर दिया (१३)। उनकी आयु चौरासी लाख पूर्वकी थी। इसमेंसे गृहस्थ अवस्थामें उनके तेरासी लाख पूर्व बीत चुके थे।

एक समय वे सभाभवनमें सुन्दर सिंहासनके ऊपर स्थित होकर इन्द्रके द्वारा आयोजित नीलाजना अप्सराके नृत्यको देख रहे थे। इसी बीच नीलाजनाकी आयुके क्षीण हो जानेसे वह क्षणभरमें अदृहय हो गई। यद्यपि इन्द्रने उसके स्थानपर उसी समय दूसरी अप्सराको खड़ा कर दिया फिर भी यह बात भगवान्की दिन्य दृष्टिके ओझल नहीं रही। फिर क्या था उन्होंने उस नीलांजनाकी क्षणनश्वरताको देखकर राजलक्ष्मीके भी क्षणनश्वर स्वरूपको जान लिया। तब उन्होंने उस राजलक्ष्मीको जीण तृणके समान छोडकर दीक्षा महण कर ली (१५१६)। इस प्रकार तपश्चरण करते हुए उनके एक हजार वर्ष बीत गये तब उन्होंने अनुपम समाधिके द्वारा चार घातिया कर्मोंको नष्ट करके केवलज्ञानको प्राप्त किया (१९)।

इस प्रसंगमें यहा समवसरणमें विराजमान भगवान् आदि जिने द्रके सिंहासनादि आठ प्रातिहार्योका वर्णन किया गया है (२३३४)। उस समय भगवान्ने अपनी दिव्य वाणीके द्वारा विश्वको हितकारी मोक्षमार्गका उपदेश दिया। उसको सुनकर मुमुश्च जन मोहसे रहित होते हुए उस मार्गपर निराकुरुतापूर्वक इस प्रकार चलने लग जिस प्रकार कि चौरादिकी बाधासे रहित मार्गपर व्यवहारी जन निश्चिन्ततापूर्वक चला करते हैं (३७)। इस प्रकार तीथकर प्रकृतिके उदयकी महिमाको प्रगट करते हुए प्रन्थकार सुनि पद्मनन्दीने इस स्तुतिको समाप्त किया है।

१४ जिनदर्शनस्तवन—यह प्रकरण भी प्राकृत भाषामय है और उसमें ३४ गाशाओं के द्वारा जिनदर्शनकी महिमाको दिखलाया गया है।

१५ अतदेवतास्तुति-इस प्रकरणमें ३१ श्लोकोंके द्वारा जिनवाणीकी स्तुति की गई है।

९ स्रसमदुसम्मिम् णामे सेसे चउसीदिलक्खपुन्वाणि । वासतए अडमासे इगिपक्खे उसहउप्पत्ती ॥ ति प ४ ५५३

२ प्रजापतिर्य प्रथमं जिजीविषु शशास कृष्यादिषु कर्मसु प्रजा । प्रमुद्धतस्य पुनरद्भुतोदयो ममत्यतो निर्विविदे विद्यास्य ॥ बृहत्स्य २

३ ति प ४ ५८३ ५९ (कुमारकारू २ लाखपूर्व+राज्यकारू ६३ लाखपूर्व=८३ लाखपूर्वे )।४ आ पु १७ १-

१६ सर्पंश्राति च्हा प्रकरणमें २४ कोकोंक द्वारा अमसे ऋगमादि २४ शीर्यकरेंकी स्त्रति की गई है।

१७ सुप्रमाताष्ट्रकः— यह ८ कोकोंकी एक स्तुति है। प्रमात कास्के होनेपर रात्रिका अन्यकार नष्ट होकर सब जोर सूर्यका प्रकाश फैल जाता है। तथा उस समय जनसमुदायकी निद्रा भग होकर उनके नेत्र खुल जाते हैं। ठीक इसी प्रकारसे मोहनीय कर्मका क्षय हो जानेसे जिन भगवान्की निद्रा— मोहनिर्मित जबता — नष्ट हो जाती है तथा ज्ञानावरण, दर्शनावरण और अन्तराय कर्मोंके निर्मूक नष्ट हो जानेसे उनके अनन्त ज्ञान-दर्शनका प्रकाश सर्वत्र फैल जाता है। इस प्रकार उन्हें उस समय अपूर्व ही उत्तम प्रमातका लाभ होता है।

१८ श्रान्तिनाथस्तोत्र—यहा ९ श्लोकों द्वारा तीन छत्र आदिसप आठ प्रातिहार्योका उल्लेख करके मगवान शान्तिनाथ तीर्थंकर की स्त्रुति की गई।

१९ जिनपूजाष्टक- यहा १० क्षोकोंमें त्रमसे जल-चन्दनादि आठ द्रव्योंके द्वारा जिन मगवान्की पूजा की गई है।

२० करुणाष्टक— इस ८ श्लोकोंके प्रकरणमें अपनी दीनता दिखशाकर जिनेन्द्र देवसे दयाकी याचना करते हुए संसारसे अपने उद्धारकी प्रार्थना की गई है।

२१ कियाकाण्डचूलिका— इस प्रकरणमें १८ श्लोक हैं। उनमें प्रथम ९ श्लोकोंमें समस्त दोगोंसे रहित और सम्यन्दर्शनादि अनेक गुणोंसे विभूषित जिन भगवान्की स्तुति करते हुए उनसे यह प्रार्थना की गई है कि मैं अनन्त गुणोंसे सम्यन आपकी स्तुति नहीं कर सकता। साथ ही मुझे इस समय मोक्षका कारणम्त समस्त आगमज्ञान व चारित्र भी नहीं प्राप्त हो सकता हू। अत एव मै आपसे यही याचना करता हू कि मेरी भक्ति सदा आपके विषयमें बनी रहे और मै इस मव और परमवमें भी आपके चरण्युगककी सेवा करता रहा। आप मुझे अपूर्व रकत्रय प्रदान करें।

तलकात जिन भगवान्से यह प्राथना की गई है कि रबत्रय एव मूल व उत्तर गुणों आदिके सम्बन्धमें अभिमान व प्रमादके वश होकर जो मुझसे अपराध हुआ है तथा मन, वचन, काय और इस, कारित, अनुमोदनासे जो मैने प्राणिपीडन भी किया है व उससे कर्मका संचय हुआ है वह सब आपके चरण-कमलके सारणसे मिथ्या हो। अन्तमें जिनवाणीका सारण करते हुए इसे क्रियाकाण्डक्ष कर्पकृतका पत्र बतलका उसके जयकी प्रार्थना की गई है और इस क्रियाकाण्डव्हिकाके पदनेके फलकी चोक्ला भी की गई है।

२२ एकत्वमावनादश्यक— इस प्रकरणमें ११ छोक हैं। यहा परंज्योतिस्वक्रपसे मिसद्ध व एकत्वक्रप अद्वितीय पदको प्राप्त आत्मातस्वका विवेचन करते हुए यह कहा गया है कि जो उस आत्म तस्वको जानता है वह स्वय दूसरोंके द्वारा पूजा जाता है, उसका भाराच्य फिर अन्य कोई नहीं रहता। उस एकत्वका झान दुर्छय अवश्य है, पर मुक्तिको प्रदान वही करता है। और मुक्तिमें जो निर्वाध मुख प्राप्त है वह संसारमें सबीव दुर्छम है।

२३ परमार्थिद्यहि इस प्रकरणमें २० क्षोक हैं। महांपर भी शुद्ध किया (बहैत) की प्रशासा करते हुए यह कहा गया है कि जो जानता देखता है वही में हू, उसको झोककर और कोई की दूसरा स्करण मेरा नहीं है। यदि मेरे अन्त करणमें शाधितक छलको प्रदान करनेवाले गुरूके बचव जागते हैं तो फिर मुझसे कोई स्नेह करे या न करे, गृहस्य मुझे मोजन दें चाहे न दें, तथा जनसमुदाय यदि मुझे नम्म देखकर निन्दा करता है तो भले ही करता रहे, फिर भी मुझे उससे कुछ भी खेद नहीं है। मुझे और दुस जिस कर्मके फल हैं वह कर्म आत्मासे पृथक है यह विवेकज्ञादि जिसे प्राप्त हो जुकी है उसके भी मुझी ह अथवा दुसी हूं यह विकल्प ही नहीं उत्पन्न होता। ऐसा योगी कभी ऋतु आदिके कृष्टको कह नहीं मानता।

२४ द्वारीराष्ट्रक यहा ८ श्लोकोंक द्वारा शरीरकी स्वाभाविक अपवित्रता और अस्थिरताको दिसकाते हुए उसे नाडीव्रणके समान भयानक और कडुवी त्वड़ीके समान उपभोगके अयोग्य बतल्यमा गया है। साथ ही यह भी कह दिया है कि एक ओर जहा मनुष्य अनेक पोषक तत्त्वोंके द्वारा उसका संरक्षण करके उसके स्थिर रखनेमें उद्यत होता है वहीं दूसरी ओर वृद्धत्व उसे कमश जर्जरित करनेमें उद्यत होता है और अन्तमें वही सफल भी होता है —प्राणीका वह रक्षाका प्रयत्न व्यर्थ होकर अन्तमें बह सरीर कीडोंका स्थान या भस बन जाता है।

२५ स्नानाष्ट्रक— यहा ८ श्लोकोंमें यह कहा गया है कि मलसे परिपूर्ण घड़ेके समान निरन्तर मल-मूत्रादिसे परिपूर्ण रहनेवाला यह शरीर कभी जलखानके द्वारा पवित्र नहीं हो सकता है। उसका यद्यार्थ खान तो विवेक है जो जीवके चिरसंचित मिथ्यात्व आदिरूप अन्तरग मलको घो देता है। इसके विषरीत उस जलके खानसे तो प्राणिहिसाजनित केषल पाप मलका ही संचय होता है। जो शरीर प्रतिदिन खानको प्राप्त होकर भी अपवित्र बना रहता है तथा अनेक सुगिधत लेपनोसे लिस होकर भी दुर्ग घन्नो ही छोड़ता है उसको शुद्ध करनेवाला संसारमें न कोई जल है और न वैसा कोई तीर्थ भी है।

२६ ब्रह्मचर्याष्ट्रक—इस नौ स्रोकमय प्रकरणमें यह निर्देश किया गया है कि विषयसेवनके लिये चूकि अधिकतर पशुओंका मन ही लालायित रहता है अत एव उसे पशुकर्म कहा जाता है। वह विषयसेवन जब अपनी ही स्नीके साथ भी निन्ध माना जाता है तब मला परस्ती या वेश्योंके सम्बन्धमें तो कहना ही क्या है यह विषयोपमोग एक प्रकारका वह तीक्ष्ण कुठार है जो संयमरूप वृक्षको निर्मूछ कर देता है।

+>->0

# विषय – सूची

|                                                                                           | स्रोक                                 |                                           |
|-------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------------------------|
| १. धर्मोपदेकामृत                                                                          | १–१९८, प्र १                          | दुर्जनकी संगतिकी मां<br>सुनिवर्मका स्वरूप |
| वादि जिनेन्त्रका सारण                                                                     | 38                                    | चेतन मात्माको छोदन                        |
| बान्तिनामका सारण                                                                          | 43                                    | कर्मबन्धका का                             |
| धर्मीपवेष्टा क्रियवेषका सारण                                                              | •                                     | मूखगुर्गोके बिना उत्तर                    |
| भूगोंका स्वस्प व उसके मेव                                                                 | •                                     | षातक है                                   |
| धर्मकी मूकश्रुत दवाके धारणकी प्रेर                                                        |                                       | वसके दोवोंको दिखक                         |
| प्राणियों के वधमें पित्रादिके वधका दो                                                     | व सम्भव है ९                          | केशोंका कोच वैराग्या                      |
| वीवितका दान सर्वश्रेष्ठ दान है                                                            | <b>1</b>                              | स्थितिभोजनकी प्रतिश                       |
| द्याके विना दान तप व ध्यानादि ।                                                           | -                                     | समवाभाव                                   |
| सुनिषर्सके बालम्बन सद्गृहस्य हैं                                                          | 12                                    | प्रमादरहित होकर एक                        |
| गृहस्थाभमका स्वरूप<br>गृहस्थाभमेके ग्यारह स्थानीका निर्देश                                | 12                                    | सतारके सारूपको देव                        |
| गृहस्थवमक ग्यारह स्थानाका लदश<br>समक्ष ब्रह्मियान व्यसनोंके परिस्थाग                      |                                       | राग-द्वेषके परित्यागके                    |
|                                                                                           | · · · · ·                             | सम्मव नहीं है                             |
| महापापसक्य सात व्यसनीका नाम                                                               |                                       | ससारसमुद्रसे पार हो                       |
| धृत सब न्यसनोंमें प्रमुख है                                                               | 36-66                                 | मोहको कुश करनेके वि                       |
| मांसका सारूप व उसके मक्षणमें निर                                                          | ·                                     | सहना ज्यर्थ है                            |
| मधका खरूप व उसके पीनेसे हानि                                                              | २१ २२                                 | जो कषायोंका निप्रह न                      |
| बोबीकी शिका समान वेहवार्थे नरकव                                                           | 1                                     | परीषहसद्दन म                              |
| भासेट (शिकार) में निर्देशतासे दीन<br>प्राणियोंका स्थर्थ वध किया जा                        |                                       | समस अनथींका कारण                          |
|                                                                                           | - 1                                   | शस्याके छिचे घास भा                       |
| परवध और घोसादेहीका फरू परभव                                                               |                                       | निर्प्रन्थता नष्ट ह                       |
| प्रकारसे भोगना पडता है                                                                    | २७-२८                                 | क्रोबादिसे कादाचित्क                      |
| परसी सीर परधनके बहुरागसे होनेव                                                            | f                                     | कर्मका बन्ध ह                             |
| हानियां                                                                                   | २९-३                                  | मोक्षकी भी विभक्तावा                      |
| उक्त चूरावि सात व्यसमेंके कारण व                                                          |                                       | परिप्रहाविकी निन्दा                       |
| हुए युधिहर नाविके वदाहरण                                                                  | t t                                   | साधुमधंसा                                 |
| भ्यसम् सात् ही गईं और भी बहुत-                                                            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | भाचार्यका सहस                             |
| म्बसर्गेसि होनेवाकी हामिको दिसका<br>विद्यास रहनेकी धेरणा                                  | 1                                     | उपाच्यायका साह्य                          |
|                                                                                           | 88                                    | साधुनोंका स्वरूप व उ                      |
| मिण्यासी आदिनी संगतिको छोदक<br>संस्कृतिकी संगतिक क्रिये अस्य                              |                                       | सारमञ्जानके विशा वि                       |
| सर्वाच्याको स्टास्ट साथ्याको साध्याको साध्याको ।<br>स्रोकेक्याको हुटोके सध्याने साध्याकोत | 7 7 3                                 | अध्यक्षितक स्वतः स                        |
| कारकाका दुराक सञ्चस साधुकनार<br>इ <b>स्ता</b> क्रिय है                                    | म जसक्त<br>हर                         | भार्य है                                  |
| water and section of the                                                                  | ••• • ₹                               | 7 %                                       |

|                                                            | -46446       |
|------------------------------------------------------------|--------------|
| दुर्जनकी संयतिकी जनेका तो मरना अच्छा है<br>सुनिवर्मका सक्य | Ž0<br>ŽC     |
| चेतन कात्माको छोक्कर परमें अञ्चराग                         | ·            |
| कर्मबन्धका कारण है                                         | *4           |
| मूछगुर्णोके बिना उत्तरगुर्णोके पाकनका प्रयस्त              |              |
| धातक है                                                    | *            |
| वसके दोवोंको विवकाकर विगम्बरत्वकी प्रशंसा                  | 41           |
| केशोंका कोच वैराग्यादिको बढानेबाका है                      | 85           |
| स्थितिभोजनकी प्रतिज्ञा                                     | 8.5          |
| समताभाव                                                    | 28-84        |
| प्रमादरहित होकर एकान्तवासकी प्रतिज्ञा                      | 84           |
| सतारके सक्तपको देसकर हवें विवादकी न्वर्यता                 | 80           |
| राग-द्वेषके परित्यागके बिना संबर व निर्जरा                 |              |
| सम्मव नहीं है                                              | 84           |
| ससारसमुद्रसे पार होनेकी सामग्री                            | 46           |
| मोहको कुश करनेके बिना तप आदिका क्रेश                       |              |
| सहना न्यर्थ है                                             | 4            |
| जो कषार्थोंका निप्रह नहीं करता है उसका                     | -            |
| परीचहसदन माधाचार है                                        | 41           |
| समस्त अनथाँका कारण अर्थ ( धन ) ही है                       | 42           |
| शस्याके लिये वास भाविकी भी अपेक्षा करनेपर                  | •            |
| निर्धन्थता नष्ट होती है                                    | <b>પ</b> ર્  |
| को बादिसे कादाबितक और परिप्रद्वे आयतिक                     | •            |
| कर्मका बन्ध होता है                                        | 48           |
| मोक्षकी भी बमिळावा उसकी प्राप्तिमें बावक है                | -            |
| परिप्रदाविकी निन्दा                                        | 45           |
| सा <b>ध्रमं</b> सा                                         | 40-44        |
| <b>णाचार्यका सारुम</b>                                     | 49-40        |
| डपाध्यायका साहम                                            | 4.9          |
| लाप्तबोंका स्वरूप व उनकी सद्दगदीकवा                        | <b>49-44</b> |
| मारमञ्चानके विना किया गया काय क्रेस धानन                   |              |
| (क्सक) से रहित खेतकी रहाके समाव                            |              |
| स्वर्थ है                                                  | ₹o           |

|                                               | <b>म्होक</b> |                                               | <b>4614</b> 5 |
|-----------------------------------------------|--------------|-----------------------------------------------|---------------|
| सुनियोंकी पूजा जिनागम भीर जिनकी पूजाके        |              | अतीन्द्रिय बाल्माके सम्बन्धमें कुछ कर्नेकी    |               |
| ही समान फलपद है                               | 86           | व्रतिञ्चा                                     | 110           |
| तीर्थका सारूप                                 | ६९           | र्श्वगारादिमधान काव्य और उनकी रचना करनेव      | । हि          |
| रसम्बद्धारक सुनिका तिरस्कार करनेवाले नरकने    | 5            | कवियोंकी निन्दा                               | 111-12        |
| यात्र होते हैं                                | •            | बीशरीरका स्वरूप                               | 118-14        |
| मुनियोंकी स्तुति जसम्भव है                    | 9            | भीकी मयंकरता                                  | 114-18        |
| ज्यवद्वार सम्यादर्शनादिका स्वरूप व उन तीनोंके | ;            | मोहकी महिमाको दिखळाकर उसके खागक               | ľ             |
| विना सुक्तिकी ससम्मावना                       | <b>७२</b> ६  | उपदेश                                         | 119-21        |
| सम्बारकां नके बिना ज्ञान और चरित्र मिथ्या कडे |              | वीतराग व सर्वज्ञ भासका ही वचन प्रमाण हो       |               |
| जाते हैं                                      | 9            | सकता है उसके वचनमें सन्देह करना               |               |
| <b>रत्नुस्वप्रशं</b> सा                       | c            | मूर्खता है                                    | 358-54        |
| उक्त सम्यादर्शनादि जात्मस्वरूप है             | 9            | अनेक मेह प्रमेदरूप समस्त श्रुतमें शान्माको ही |               |
| श्चद्दनपका भारमतस्य असम्ब है                  | 6            | उपादेश कहा गया है                             | 124-20        |
| निवाय सम्यग्दर्शनादिका खरूप                   | 61           | परोक्ष पदार्थके विषयमें जिनवचनको प्रमाण       |               |
| उत्तम क्षमाका स्वरूप                          | <b>२</b>     | मानना चाहिबे                                  | 126           |
| कोथ सुनिधर्मका विवातक है                      | ૮રૂ          | ज्ञानकी महिमा                                 | १२९ हु १      |
| क्रोजके कारणोंके उपस्थित होनेपर मुनिजन        |              | मर्थपरिज्ञानकी कारण जिनवाणी है                | 122           |
| क्या विचार करते हैं                           | 68-64        | आत्माका ही नाम धर्म है                        | 188           |
| मार्दव धर्मका स्वरूप                          | 6 66         | माध्यमिक बादि अन्य वादिवोंके द्वारा कस्पित    |               |
| बार्जन धर्मका स्वरूप                          | ८९-९         | भारमाके सारूपका निर्देश करके उसके             |               |
| सत्य बचनका स्वरूप व उसकी उपादेयता             | ९१९३         | यथार्थ स्वरूपका विग्दर्शन                     | 158           |
| ग्रीच धरीका सारूप व बाह्य शीचकी               |              | भारमाके भस्तिस्वकी सिद्धि                     | 984-8€        |
| <b>व्यक्तिन्य</b> स्ता                        | ९४ ९५        | मन्य वादियोंके द्वारा परिकरिपत माध्माके       |               |
| संबन्नका स्वरूप व उसकी उपादेयता               | <b>९६</b> ९  | म्यापकत्व भाविका निराकरण                      | 180           |
| तपका स्वरूप व उसकी डपादेशता                   | 96 9         | भात्माका कर्तृत्व भौर मोकूख                   | 126           |
| त्याग व आर्किचम्यका स्वरूप                    | 3 3          | उस भारमाके सक्यको नय प्रमाणादिके भाश्रय       | ब्रे          |
| द्युनियोंकी दुकेंभता                          | 9 8          | प्रहण करना चाहिबे                             | 125           |
| ममत्त्रके सभावमें शरीर व शास आदिको            |              | राग इषके परित्यागका छपदेश                     | 18 -84        |
| परिग्रह नहीं कहा जा सकता                      | 9 2          | परमात्मा इसी शरीरके भीतर स्थित है             | 184           |
| प्रश्नाचर्यका स्वरूप व उसके चारकोंकी प्रश्नसा | 3 8-4        | पर पदार्थीमें इष्टानिष्ट करपनाका निवेध        | 120-23        |
| बे इस धर्म मोक्ष-महक्रपर चढनेके खिचे नरीनी    | कि           | तस्ववित् कीन है                               | 844           |
| प्रावस्थानोंके समान हैं                       | 9 €          | सुख-दुसका अविवेक                              | 141           |
| सारमका सरम                                    | 1 0          | माल्माको परसे मित्र समझना यही समस             | l             |
| विद्पका सहय                                   | 3 6          | उपदेशका रहसा है                               | 144           |
| युक्तिका सारूप                                | 1 9          | योगीका सक्य                                   | 342           |

कोक 16 19 o F 79--78

\$\$ 44-4A २६ ₹७

**₹**₹ 18-1€

| ,                                                                       | ভৌক   |                                                                          | को          |
|-------------------------------------------------------------------------|-------|--------------------------------------------------------------------------|-------------|
| परसे निव बालक्षणका विचार व उसका करू ३५                                  | 18-63 | वानके विमा विश्वतिकी निषक्कताके उदाहरण                                   | 16          |
| गुणका सपवेश विश्व अञ्चलके समान है ।                                     | 42    | दान बन्नीकरणमंत्रके समान है                                              | 19          |
| योगि-यविक्रीका स्वकृत व उनको नमस्कार १                                  | 48    | दानजनित पुण्यकी राजकक्ष्मीसे तुक्रना                                     | ¥0          |
| उस धर्मका वर्णन केवली ही कर सकते हैं                                    | 88    | दानके विना मञ्जूष्यमक्की विश्वकता                                        | 23-         |
| वह अभै-रसायन मिध्यात्वादि बन्धकारणोंका                                  |       | दानसे रहित विभूतिकी अपेक्षा तो निर्धनता ही                               |             |
| परिलाग करनेपर ही प्राप्त हो सकती है ।                                   | 84    | श्रेष्ठ है                                                               | \$\$        |
| मनुष्य पर्वाय व उत्तम कुछ बादि दुर्छभ हैं फिर                           |       | दानके विना गृहस्थाश्रमकी व्यर्थता                                        | ₹¥-         |
| उनको पाकर भी धर्मन करना मूर्खता है १६                                   | 14-49 | सत्पात्रदान परकोकयात्रामें नाइदाके समान है                               | ₹ ६         |
| श्वरीरको स्वस्य व बायुको दीर्घ समझकर भविष्यमें                          | 1     | दानका संकल्प मात्र भी पुण्यवर्धक है                                      | ₹७          |
| धर्मके भाषरणका विचार करना नितान्त                                       |       | पात्रके भानेपर दानादिसे उसका सन्मान न करन                                | 7           |
| जबता दे १                                                               | ĺ     | भग्निष्टता है                                                            | २८          |
| •                                                                       | १ ७२  | दानसे रहित दिन पुत्रके मरणदिनसे भी दुरा है                               | २९          |
| परिवर्तमञ्जीक संसारमें जीवित और धन                                      |       | धर्मके निमित्त होनेवाले सब विकल्प दानसे ही                               |             |
| · ·                                                                     | 8- 6  | सक्छ होते हैं                                                            | Ę           |
| सृत्युके भनिवार्ष होनेपर विवेकी जन उसके<br>क्षित्रे क्षोक नहीं करते हैं | 300   | दानके बिना भी अपनेको दानी प्रगट करनेवाका                                 |             |
| •                                                                       | _     | महान् दुसका पात्र होता है                                                | \$3         |
| *****                                                                   | 6-69  | भपनी सम्पत्तिके अनुसार गृहस्थको थोड़ा न<br>थोड़ा दान देना ही चाहिबे      |             |
| •                                                                       | २८६   |                                                                          | १२          |
|                                                                         | 8-94  | पानकी अनुमोदनासे मिथ्यादृष्टि पश्च भी उत्तम<br>भोगसूमिको प्राप्त करता है | -           |
|                                                                         | 30    | दानसे रहित मनुष्यकी अविवेकताके उदाहरण                                    | 33          |
| भर्मोपदेशास्त्रके पानके छिये प्रेरणा १                                  | 36    | जो भन दानके उपयोगमें आता है वही भन वस्तु                                 | <b>₹</b> 8- |
|                                                                         |       | अपना है                                                                  | <b>3 9</b>  |
| २ दानोपदेशन १-५४, पृ                                                    | 98    | धनका क्षय पुण्यके क्षयसे होता है न कि दानसे                              | •           |
| बत-तीर्थके प्रवर्तक जावि जितेन्त्र और दान                               |       | कोभ सब ही उत्तम गुणेंका बातक है                                          | २०<br>३९    |
| तीर्घके प्रवर्तक श्रेयांस राजाका सारण १                                 | {     | •                                                                        | 4.5         |
| श्रेषांस राजाकी प्रश्नंसा २                                             | -3    | दानसे जिसकी कीर्तिका प्रसार नहीं हुआ वह<br>जीवित रहकर भी खतके समान है    | ¥           |
| कोमी जीवोंके उदासर्थ दानोपदेशकी प्रतिज्ञा ४                             |       | मनुष्यमवकी सफलता दानमें है अन्यथा उदस्को                                 | •           |
| सत्यात्रदान मोहको तष्ट करके मनुष्यको सद्गृहस्य                          | {     | पूर्ण तो कत्ता भी करता है                                                | 81          |
| बनाता है ५                                                              |       | दानको छोडकर अन्य प्रकारसे किया जानेवाका                                  | •           |
| भनकी सफलता दावमें है                                                    |       |                                                                          | 85          |
| सत्यात्रदानसे प्रम्य बटबीजके समान बदवा ही है ८                          |       | प्राणीके साथ परकोकर्में धर्म ही जाता है न कि धन                          | ¥¥          |
| मिक्से दिया गया दान हाता और पात्र दोनोंके                               | }     | सब बनीह सामग्री पात्रदानसे ही ग्रास होती है                              | 88          |
| किये हिसकर होता है ९                                                    |       | जो म्यक्ति धनके संचय व प्रश्नविवाहाविको                                  |             |
| दागकी महिसा ९                                                           | -18   | कस्पर्मे रसकर मनिष्यमें दानकी भावचा                                      |             |
| सर्वाश्रद्धानके विमा शृहस्य बीवन निष्पत्त है 💎 🤫                        | •     | रसता है उसके समान मूर्ख वृसरा नहीं है                                    | 84          |

|                                                                      | <b>श्लोक</b> |                                                    | स्रोक |
|----------------------------------------------------------------------|--------------|----------------------------------------------------|-------|
| क्रुपण गुहस्वसे सो कोमा ही बन्छा है                                  | 86           | संब्रोग-वियोग व जन्म-मक्नादि व्यविनावादी हैं       | 44    |
| क्रुपणके धनकी स्थिरतापर प्रन्थकारकी कल्पना                           | 8            | दैवकी प्रवस्ताको देखकर भन्नी रव होगा               |       |
| <b>उत्तम पात्र आदिका स्वरूप व</b> उनके लिये दिये                     | }            | चाहिये                                             | 42-48 |
| गये दानका फल                                                         | ४८ ४९        | अतित्वपद्धादात् अववत होये                          | 4949  |
| दानके चार मेद                                                        | 4            |                                                    |       |
| जिनाक्यके लिये किया गया भूमिदान सस्कृतिकी                            |              | ४ एकत्वसप्तति १-८०, दृ                             | १११   |
| स्थिरता का कारण है                                                   | 49           | परमात्मा व चिदात्मक ज्योतिको गमस्कार               |       |
| कृपणको दानका उपदेश नहीं रुचता वह तो                                  |              | विसत्त्व प्रत्येक प्राणीमें है पर मज्ञानी उसे      | 3-8   |
| आसम्ममन्यके लिये ही श्रीतकर होता है                                  |              |                                                    |       |
| प्रकरणके अन्तमें गुर वीरनन्गीके उपकारका स्मरण                        | 48           | जानते नहीं                                         | 8     |
|                                                                      |              | अनेक शास्त्रज्ञ भी उसे काष्ट्रमें स्थित अधिके      |       |
| ३ अनित्यपश्चाशत् १-५५,                                               | पृ ९३        | समान नहीं जानते हैं                                | 4     |
| प्रकरणके प्रारम्भमें जिनका स्मरण                                     |              | कितने ही समझाये जानेपर भी उसे स्वीकार              |       |
| शरीरका स्थरूप व उसकी मस्थिरता                                        | •<br>₹~₹     | नहीं करते                                          | Ę     |
| शरीरादिक स्वभावत अस्थिर होनेपर उनके लिये                             | , <b></b>    | कितने ही अनेकान्तात्मक वस्तुस्वरूपको               |       |
| श्रीक व हचका मानना योग्य नहीं                                        |              | एकान्तरूपसे प्रहणकर जात्यन्य पुरुषोंके             |       |
| बम सर्वत्र विद्यमान है                                               | 8 3          | समान नष्ट होते हैं                                 | •     |
| यम समय ग्यमनाय ट<br>उद्यप्राप्त कर्मका फल समीको भोगना पडता है        | 31           | कितने ही थोडा-सा जानकर भी उसे गर्वके वश            |       |
|                                                                      |              | प्रहण नहीं करते                                    | 6     |
| दैवकी प्रबद्धताका उदाहरण                                             | 33           | लोगोंने धर्मके स्वरूपका बिकृत कर दिया है           | 9     |
| मृत्युके प्राप्त बनते हुए भी अज्ञानी जन स्थिरता<br>का अनुभव करते हैं |              | कौन सा धर्म यथार्थ है                              | 1     |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                | <b>38-83</b> | चैतन्यका ज्ञान और उसका संयोग दुर्छभ है             | 11    |
| ससारकी परिवर्तनशीलताको देखकर गर्वके                                  |              | भन्य जीव पाच लिब्बगोंको पाकर मोक्षमार्गमें         |       |
| लिये भवसर नहीं रहता                                                  | 85-83        | स्थित होता है                                      | 12    |
| मनुष्य सम्पत्तिके लिये कैसा अनर्थ करता है                            | 88           | मुक्तिके कारणभूत सम्बन्दर्शनाविका स्वरूप           | 15-18 |
| शोकसे होनेवाली हानिका दिग्दशन                                        | <i>ધુપ</i>   | ह्युद्ध निश्चयनयकी अपेक्षा वे सम्यग्दर्शनादि भिन्न |       |
| आपसिस्बरूप ससारमें विवात करना उचित नहीं है                           | प्रद         | न होकर अखण्ड आत्मखरूप हैं                          | 94    |
| जीवित भाविको नश्वर देखकर भी भारमहित                                  |              | प्रमाण नय और निशेष अविचीन पदमें                    |       |
| नहीं करना पागलपनका स्चक है                                           | 8            | उपयोगी हैं                                         | 14    |
| सृत्युके आगे कोई भी प्रयत्न नहीं चलता                                | 86           | निश्चय भीर व्यवहार दृष्टिमें आत्माषकोद्धन          | 90    |
| मञ्जूष्य की-पुत्रादिमें मे-मे करता हुवा ही                           |              | जो एक मखण्ड भारमाको जानता है वही                   |       |
| कारका प्राप्त वन जाता है                                             | ४९           | सुक्तिको प्राप्त दोता है                           | 15-15 |
| विमोको स्त्युके द्वारा विभक्त बायुके खण्ड                            |              | केवलज्ञाम-दर्शनस्यस्य भारता ही जातते देखने         |       |
| ही समझना चाहिये                                                      | ч            | योग्य है                                           | 20-21 |
| औरोंकी तो बात क्या इन्द्र और चन्द्र भी                               |              | योगी गुरूपदेशसे भारमाको जानकर कृतकृत हो            |       |
| मृत्युके श्रास बनते हैं                                              | 43           | न्सता है                                           | 有老    |

# विक-स्वी

|                                                                            | ক্তাক          |                                                     | <b>A</b> 12       |
|----------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------------------------------------------------|-------------------|
| जो प्रेमले इस परमक्योतिकी यात भी सुगता                                     |                | ५ यतिभावनाष्टक १-९, ष्ट                             | १२५               |
| है उसे मुक्तिका भाजन अध्य समझना                                            |                |                                                     | •                 |
| चाहिये                                                                     | २३             |                                                     | 5~8<br>1          |
| जो कर्मसे पृथक् एक भारमाको जानता है वह                                     |                | _ 4 4                                               | <b>~~ 6</b><br>∪{ |
| उसके सक्यको पा लेता है                                                     | २४             | ऋतुविशेषके भनुसार कष्ट सहनेवाछे शान्त               | •                 |
| परका संस्थान्य बन्धका कारण है                                              | સ્પ            | मुनियोंके मार्गसे जानेकी समिखाया                    | 8                 |
| करीके अमावने जात्मा ऐसा शास्त हो जाता है                                   |                | उत्कृष्ट समाधिका स्वरूप व उसके धारक                 | •                 |
| वैसा वायुके अभावमें समुद्र                                                 | २६             | अन्तरात्वके ज्ञाता वे मुनि हमारे लिये शान्तिके      | -                 |
| आधा-परका विचार                                                             | ₹७-३८          | निमित्त होवें                                       | 6                 |
| वही आस्मज्योति ज्ञान-दर्शनादिरूप सब कुछ है                                 | 86-48          | यतिभावनाष्ट्रकके पढ़नेका फल                         | 9                 |
| मोशकी मी इच्छा मोश्रमासिमें बाथक है                                        | પ્રફ           |                                                     | ~                 |
| मन्य वीवको चैतन्यस्वरूप आत्माका विचार<br>कर जन्मपरम्पराको नष्ट करना चाहिये | પથ પછ          | ६ उपासकसस्कार १-६२, प्र                             | १२८               |
| मनेक स्पोंको प्राप्त उस परसञ्चोतिका वर्णन                                  | 10 10          | धर्मस्थितिके कारणमूत लाहि जिनेन्द्र                 |                   |
| करना सम्भव महीं है                                                         | ५८ ६१          | व श्रेयांस राजाका स्वरण                             | 1                 |
| जो जीव उस भारमतस्वका विचार ही करता है                                      | (.             | धर्मका सारूप                                        | <b>ર</b>          |
| वह देवोंके द्वारा पूजा जाता है                                             | ६२             | वीर्वतर ससार किनका है                               | <b>a</b>          |
| सर्वज्ञ देवने उस परमज्योतिकी प्राप्तिका उपाय                               | •              | धर्मके दो मेद और अनके स्वामी                        | 8                 |
| साम्बभावको बतलाया है                                                       | 48             | गृहस्य धर्मके हेतु क्यों माने जाते हैं              | ч                 |
| साम्यके समागार्थक नाम व उसका सक्य                                          | ₹¥ <b>~</b> ₹९ | कलिकालमें जिनालय सुनियोंकी स्थिति और                | _                 |
| समता-सरोवर के बाराधक बात्मा-हसके लिये                                      | , . , .        | दानधर्मके मूख कारण श्रावक हैं<br>गृहस्थोंके घट कर्म | •                 |
| नगरकार                                                                     | •              | सामायिक व्रतका स्वरूप                               | 4                 |
| शानी बीवको तापकारी मृत्यु भी अमृत ( मोक्ष )                                |                | सामायिकके छिवे सात व्यसनोंका खाग बावश्य             | -                 |
| सगके खिंबे होती है                                                         | 9              | न्यसनीके धर्मान्वेषणकी बोखता नहीं होती              | 11                |
| विवेकके विंवा मनुष्य पर्याय शादिकी व्यर्थता                                | ७२             | सात गरकोंने भपनी समृद्धिके किये मानो                | ••                |
| विवेका स्वरूप                                                              | ७३             | एक एक व्यसनको नियुक्त किया है                       | 15                |
| विवेकी जीवके छिये ससारमें सब ही दुसक्प                                     |                | पापरूप राजाने धर्म-शञ्जुके विनाशार्थ अपने           | •                 |
| प्रतिमासित होता है                                                         | 48             | राज्यको सात स्यसनोसि स्रसागसास्य                    |                   |
| निवेकी जीवंके किये हेय क्या और उपाहेस क्या है                              | ७५             | किया है                                             | 13                |
| मैं किस सक्य हूं                                                           | • <b>t</b>     | भक्तिसे जिनदर्शनादि करनेवाले स्वयं वंदनीव           |                   |
| एकत्वसस्तिके किने गंगा गर्गकी उपमा                                         | **             | हो जाते हैं                                         | 18                |
| वह प्रावसस्रति संसार-समुद्रसे पार होनेमें                                  |                | जिनवर्शनादि न करनेवाकोंका जीना व्यर्भ है            | 14                |
| पुक्के समाच है                                                             | 30             | उपासकोंको मात काक्सें और तस्वशाद                    |                   |
| सुके क्यी और तकुत विक्रत बादि सब बाध्मासे                                  |                | क्या करणा चाहिये                                    | 14-14             |
| मिश्र असिमासिक होसे हैं                                                    | 90             | ज्ञान-कोचनकी प्राप्तिके कारणपूरा गुरुजोंकी          |                   |
| वृष्यांवर्त्वसिके कारवास काविका सक                                         | 4              | डपासमा                                              | 16-19             |

|                                               | श्लोक      | ]                                                  | শ্চীৰ      |
|-----------------------------------------------|------------|----------------------------------------------------|------------|
| चक्कुओं और कानोंसे संयुक्त होकर भी अन्ये      | ,          | देशवतको किस अवस्थाने प्रदण करना योग्य है           | *          |
| व वहिरे कीन हैं                               | 2 21       | उपासकके द्वारा अमुद्रेष समस्य अस्तिभान             | 4          |
| देशवत सफळ कव होता है                          | २२         | वती गृहस्थका स्वरूप                                | •          |
| नाट सूळ गुणों और बारइ उत्तर गुणोंका निर्देश   | 85-58      | देशमतीक देवाराधनादि कार्योंने दान म्युस है         | `<br>'     |
| पर्वीमें क्या करना चाहिये                     | २५         | 1                                                  | •          |
| आवकको ऐसे देशादिका आश्रय नहीं करना            |            | भाहारादि चतुर्विध दानका स्वरूप व उसकी              |            |
| चाहिये जहां सम्यक्तव व वत सुरक्षित न          |            | भावश्यकता                                          | 4-11       |
| रह सकें                                       | २६         | सब दानोंसे अभवदान मुख्य क्यों है                   | 11-14      |
| भोगोपभोगपरिमाणकी विश्वयता                     | २७         | पायसे उपार्जित धनका सनुपयोग दान है                 | 18-18      |
| रलक्ष्यका पाछन इस प्रकार करे जिससे जन्मान     | तरमें      | पात्रोंके उपयोगमें भानेबाका धन ही सुखप्रद है       | 14         |
| तस्वश्रद्धान वृद्धिगत हो                      | २८         | दान परम्परासे मोक्षका भी कारण है                   | 16-10      |
| डवासकको बथायोग्य परमेष्ठी रत्नत्रय भौर        |            |                                                    |            |
| उसके धारकोंकी विनय करना चाहिये                | २९         | जिनदर्शनादिके विना गृहस्थाश्रम परवरकी नाव          |            |
| विनयको मोक्षका द्वार कहा जाता है              | Ę          | जैसा है                                            | 16         |
| उपासकको दान भी करना चाहिये                    | B 1        | दाता गृहस्य चिन्तामणि आदिसे श्रेष्ठ है             | 38         |
| दानके विना गृहस्य जीवन कैसा है                | ३२ ३५      | धर्मस्थितिकी कारणभूत जिनप्रतिमा और                 |            |
| साधर्मियोंमें वास्तव्यके विना धर्म सम्भव नहीं | ३६         | जिनभवनके निर्माणकी बावश्यकता                       | २ –२३      |
| दयाके विना धर्म सम्भव नहीं                    | Ę          | भणुवर्तीके भारणसे स्वर्ग-मोक्ष प्राप्त होता है     | २४         |
| व्याकी महिमा                                  | १८-१९      | चार पुरुषायोंमें मोक्ष उपादेश व शय हेय हैं         | २५         |
| ञ्जुनि और आवकोंके वत एक मात्र अहिंसाकी        |            | अणुवर्ती आर महावर्तीसे एक मात्र मोक्ष ही           |            |
| सिद्धिके लिये हैं                             | 8          | साध्य है                                           | 28         |
| केवल प्राणिपीडन ही पाप नहीं बल्कि उसका        |            | देशबतोह्यातन जयवत हो                               | े .<br>२७  |
| सकस्य भी पाप है                               | 83         | विशामताह्वातम् आक्रमतः हा                          | •          |
| भारह भनुपेक्षाभोका सक्य व उनके चितनकी         | ļ          |                                                    |            |
| <u> </u>                                      | ४२ ५८      | ८ सिद्धस्तुति १-२९, पृ                             | 1880       |
| इस मेदरूप धर्मके सेवनकी प्रेरणा               | ષ્વ        | <b>अवधिक्वानियोंके भी अविध्यभूत तिर्दोका वर्णन</b> |            |
| मोक्षप्राप्तिके छिये अन्तस्तस्य और बहिस्तस्य  | ,          | अशस्य है                                           | 1          |
| दोनोंका ही भाश्रय लेना चाहिये                 | 6          | नमस्कारपूर्वक सिद्धोंसे मगळयाचना                   |            |
| भारमाका स्वरूप व उसक चिन्तनकी घेरणा           | 6.9        | •                                                  | <b>≨~8</b> |
| डपासकसंस्कारके अनुष्ठानसे अतिशय निर्मेख       | `          | भारमाको सर्वज्यापक नयों कहा जाता है                | 4          |
| धर्मकी प्राप्ति होती है                       | <b>६</b> २ | माठ कर्मीक क्षयसे प्रगट होनेबाले गुणीका            |            |
|                                               | ``         | निर्देश                                            | 4          |
| ७ देशवतोस्रोतन १-२७, प्र                      | 020        | कर्मीकी दुक्तप्रदता                                | •          |
| ७ देशवतीस्पोतन १-२७, पृ                       | 195        | जब एकेन्द्रियादि जीव भी उत्तरोत्तर हीन कर्मा-      |            |
| षर्मीपर्देशमें सर्वज्ञके ही वचन प्रमाण हैं    | 9          | नरणसे मधिक सुसा व झानसे संयुक्त 🕻                  |            |
| सम्बन्धिः एक भी प्रशासनीय है                  |            | तव कर्मसे सर्वथा शहत सिद्ध वर्षों म                |            |
| न कि मिथ्याददि बहुत भी                        | 2          |                                                    | 4-1+       |
| मोश-मुक्षका बीज सम्यग्दर्शन और संसार मुक्षका  |            | कर्मजन्य श्रुषा भाविके भमावमें सिद्ध सदा           |            |
| बीज मिध्यादर्शन है                            | 2          | ही यस रहते हैं                                     | 4.9        |

|                                                   | स्रोक    |                                                                                          | श्रीव                                   |
|---------------------------------------------------|----------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| सिक्जोतिक बारायनसे योगी सार्थ भी सिक् हें         | ř        | एक सात्र परमास्माकी वारणों जानेसे सब कुछ                                                 |                                         |
| जासा है                                           | <b>9</b> | सिंद होता है                                                                             | •                                       |
| सिव्यं भोतिकी विविधकपता                           | 12       | मन वचन काय व छठ कारित अनुमोदना                                                           |                                         |
| वनेकान्त सिदान्तका जनगाइन करनेवाका ही             |          | रूप नी स्थानी द्वारा किया गया पाप                                                        |                                         |
| सिद्धाव्याके रहसको जान सकता है                    | 18       | मिथ्या हो                                                                                | •                                       |
| तस्वज्ञ और अवस्वज्ञकी दृष्टि किस प्रकारसे ग्रुव   |          | सर्वज्ञ जिनके जाननेपर भी दोबोंकी बाछोचना                                                 |                                         |
| भीर मञ्जूष पदको करती है                           | 34-90    | भारमञ्जूबिके लिये की जाती है                                                             | 6-9                                     |
| सांगोपांग श्रुतके मन्यासका फर सिद्धत्वकी          |          | भागमानुसार भसंख्यात दोवोंका प्रायक्रित<br>सम्भव नहीं                                     |                                         |
| प्राप्ति है                                       | 96       |                                                                                          | 3                                       |
| बद्द सिद्धोंका वर्णन मेरे छिबे मोक्षपासादपर       |          | जो नि स्प्रहतापूर्वक भगवान्को देखता है वह<br>भगवान्के निकट पहुंच जाता है                 | 33                                      |
| चड़नेके छिने नसेनी जैसा है                        | 19       | मनका नियमण अतिशय कठिन है                                                                 | 15-18                                   |
| मुक्तात्मरूप तेषका सरूप                           | ₹        | मन अनवानको छोदकर बाह्य पदार्थीकी और                                                      | 14-10                                   |
| नव-निक्षेपाविके जाश्चित जिवरणसे रहित सिद्ध        |          | क्यों जाता है                                                                            | 14                                      |
| अवयंत हों                                         | २१       | सब कर्मोंमें मोद्द ही अतिशय बक्टवान् है                                                  | 15                                      |
| सिद्धारूपके जानकार साम्राज्यको भी तृणके           |          | जगतको क्षणभगुर देसकर मनको परमात्माकी                                                     | **                                      |
| समान तुष्छ समझते हैं                              | २२       | मोर छगाना चाहिबे                                                                         | 10                                      |
| तिबोंका सारण करनेवाले भी वंदनीय हैं               | ₹\$      | मञ्जूम जुम भीर जुद्ध उपयोगका कार्व                                                       | 16                                      |
| दुद्मानोंमें भन्नणी कौन है इसके छिये बाणका        |          | में जिस उबोति स्वरूप हूं वह कैसी है                                                      | 15                                      |
| <b>उदाह</b> रण                                    | 88       | जीव बीर परमात्माके बीच मेद करनेवाका कर्म है                                              | हे २                                    |
| सिद्धामञ्चानसे शून्य शासान्तरोंका ज्ञान व्यर्थ है | २५       | शरीर भीर उससे सम्बद्ध हन्ध्रियां तथा रोग                                                 |                                         |
| अवन्त ज्ञान दर्भनसे सम्पन्न सिदोंसे शिवसुक्तकी    |          | भावि पुद्गलस्य हैं जो भारमासे                                                            |                                         |
| याचना                                             | २६       | सर्वया भिन्न हैं                                                                         | 29-28                                   |
| भाष्माको गृहकी उपमा                               | 20       | प्रमादिक पाच ब्रम्योंमें एक पुद्राक ही राग-द्वेषके<br>वहा कर्म-नोकर्मक्ष होकर जीवका अहित |                                         |
| सिद्धोंकी ही गति नादि नभीष्ट है                   | २८       | किया करता है                                                                             | <b>24-28</b>                            |
| सिद्धीकी वह स्तुति केवछ अक्तिके वदा की गई है      | 29       | सचा सुख बाह्य विकल्पोंको छोडकर बास्सोन्युख                                               | ,                                       |
|                                                   |          | होनेपर प्राप्त होता है                                                                   | ₹७₹८                                    |
| ९ बालोचना १-३३, १                                 | १२८      | वासावमें देतबुद्धि ही ससार और मद्रेत ही                                                  | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, |
|                                                   |          | मोक्ष है                                                                                 | २९                                      |
| मनसे परमाध्यक्षक्पका चिन्तम करनेपर                |          | इस कछिकास्टमें चारित्रका परिपाछन न हो                                                    |                                         |
| मधीहकी प्राप्तिमें बाधा नहीं का सकती              | 9        | सकनेसे भापकी भक्ति ही मेरा संसारसे                                                       |                                         |
| सन्तुक्य विजयरणोंकी भाराभमा क्यों करते हैं        | ₹        | उदार करे                                                                                 | £0                                      |
| जिनसेवाचे संसार-सञ्ज्ञका भग नहीं रहता             | ŧ        | सुक्तिपद मोक्समार्गके पूर्ण करनेकी प्रार्थना                                             | <b>3</b> 1                              |
| वीनों कोकोंने सारभूत एक परमाला ही है              | A        | बीरनन्दी गुरुके संदुपदेशसे मुझे तीन कोकका                                                |                                         |
| मननामहाद्यक्षकम् परमात्मके वाग हेनेपर             |          | राज्य भी समीह मही है                                                                     | **                                      |
| निह जामनेके किमे शेष 🕉 मही स्ट्रता                | 43       | वाकोचनाके प्रक्रिका प्रक                                                                 | 21                                      |

|                                                                | श्लोक          |                                                                                 | শ্ভীক        |
|----------------------------------------------------------------|----------------|---------------------------------------------------------------------------------|--------------|
| १० सद्भोधचन्द्रोदय १-५०,                                       | गृ <b>१</b> ६९ | गुरुके उपवेशका प्रमाय<br>योगसिद्धिका कारण साम्यभाव है                           | #4<br>#4-#+  |
| अवस्थित व व्यविवेचनीय अनेक्थर्मारमक                            |                | परमात्माका केवल गामकारण भी गनेक जन्मीके                                         |              |
| नित्तल खमवंत हो                                                | १२             | पापको नष्ट करता है                                                              | 85           |
| मुकि-इंसीके अभिकाषी इसके लिये नमस्कार                          | 2              | योगिनायक कीन                                                                    | 8.5          |
| विस्तरूपकी सहिमा                                               | 8-0            | योगीको स्व और परको समान देखना चाहिये                                            | 88           |
| मन अपने मरणके भवसे परमात्मामें स्थित                           |                | भज्ञानीके विकारोंको देखकर योगी शुक्ष                                            |              |
| महीं होता                                                      | 6              | नहीं होता                                                                       | 24           |
| अञ्चानी जास्मगत तस्त्रको मन्यत्र देखता है                      | 9 9            | इस बाबके पढनेसे प्रबोध प्राप्त होनेवाका है                                      | 84           |
| मतीतिसे रहित तपस्वी नाटकक पात्र जसे हैं                        | 11             | पद्मनम्बीरूप चन्द्रसे की गई रमणीयता                                             |              |
| अवश्रमणका कारण अनेकथर्मात्मक अन्ध हस्ति                        |                | जयवंत हो                                                                        | 40           |
| न्यायसे चित्तस्यको जापना है                                    | 12             | योगीका स्वरूप                                                                   | 34           |
| जासमुकी जनेकपर्मास्मकता                                        | 15-18          | गुरुके द्वारा उपदिष्ट क्षाचके हृद्यस्य होनेपर                                   |              |
| सामाविक चेतनाके शाश्रयसे जीव निज स्वरूपको                      |                | मुशे किसीका भय नहीं है                                                          | 86           |
| प्राप्त कर छेता है                                             | 94             | सद्दोधचन्द्रोदय जयवत हो                                                         | 4            |
| भारतसम्बद्धाः प्राप्तिका उपाय                                  | 18 8           | ११ निश्रयपश्चाशत् १–६२, पृ                                                      | 1 868        |
| बोगीके सुस दुसकी करूपना क्यो नहीं होती                         | २१             | ,                                                                               | , , ,        |
| मनकी गतिके निराक्षम्य होनेपर अज्ञान बाधक                       |                | चिन्मयज्योति जयवंत हो                                                           | 1-5          |
| नहीं होता                                                      | २२             | मोद्दान्यकारका नाशक गुरु जयवत हो                                                | 8            |
| रोग और जरा जादि शरीरके जाश्रित हैं                             | 33. 3h         | सबा सुख दुःसाध्य मुक्तिमें है                                                   | 4            |
| भारमाके नहीं                                                   | ₹ <b>-</b> ₹4  | ग्रुद्ध मारमञ्चोतिकी उपछब्धि सुक्रम नहीं है<br>मारमबोधकी भवेका उसका भनुभव और मी | <b>&amp;</b> |
| बोगकी महिमा                                                    | २६             | वर्षभ है                                                                        | 146          |
| मास्माका रमणीय पद शुद्ध बोध है                                 | 2              | ्यवहार और ग्रुद्धनयका स्वरूप व उनका प्रयोजन                                     | W 4 8        |
| जारमचोधरूप तीर्धर्मे खान करनेसे अभ्यन्तर                       |                | मुख्य व उपचार विवरणोंके जाननेका उपायभूत                                         | . 0-1        |
| मछ नष्ट होता है                                                | २८             | होनेसे ही ध्यवहार पुत्रब है                                                     | 22           |
| नित्-सञ्जदके तटके आराधनसे रबोंका सचय<br>अवस्य होता है          |                | रत्नत्रयका स्वरूप व उसकी भाष्मासे अभिन्नता                                      | •            |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                          | २९             | सम्यादर्शनादिहर बार्णोकी सफळता                                                  | 12-14<br>14  |
| सम्बन्धं नादिरूप रक्षत्रय निश्चयसे एक ही है                    | <b>1</b>       | सम्मन्द्रानके बिना साधु वनमें स्थित बुक्षके समा                                 | -            |
| सम्बन्दर्शनादिस्य बार्गोका फळ<br>जुनिकी दुत्ति कैसी होती है    | <b>23</b>      | सिद्ध नहीं हो सकता                                                              |              |
| श्रुमका द्वारा करा हाता है<br>समीचीन समाधिका फळ                | इ२<br>इइ-इ४    | ग्रुडनयनिष्ठ कीन होता है                                                        | 14           |
| योगकी करपमुख्यसे समानता                                        |                | 1                                                                               | 30           |
|                                                                | 34             | गुद व मशुद्ध नयोंका कार्य                                                       | 16           |
| जब तक परमारमबोध नहीं होता तब तक ही<br>श्चतका परिशोधन होता है   | 3.6            | रत्नज्ञयकी पूर्णता होनेपर जन्मधरम्परा चालू                                      |              |
| क्रियका पारशाकन हाता ह<br>विटावीप मोद्यानकारको कव नष्ट करता है | ३६             | नहीं रह सकती                                                                    | 14           |
| •                                                              | ž o            | वित्त-तरके वाशका उपाय                                                           | ₹#           |
| बाझ साम्बोंनें विचरनेवाकी बुद्धि दुशाचारियो<br>स्रीके समान है  | 36             | कर्मकर कीचड मेद्द्रामस्य सतक प्रकृते नह<br>होता है                              | <b>2</b> 4   |

|                                                       | कोक        | 1                                                                                 | कोक        |
|-------------------------------------------------------|------------|-----------------------------------------------------------------------------------|------------|
| करीर, सदाबिक होनावि एवं कर्मकृत क्रीआवि               | t          | बीका प्रस्थिर सीव्ये मूर्ज जनोंके छिपे ही                                         |            |
| विकारोंकी जासमसे भिवास                                | 44-F#      | नानम्बजनक होता है                                                                 | 17-18      |
| सर्व निन्दा स्थाज्य हैं इस बुद्धिके द्वारा माविष्ट्रस | <b>T</b>   | स्त्रीका शरीर भूणास्त्रत है                                                       | 14         |
| तस्य वैतन्य-सञ्ज्ञको शीत्र बदाता है                   | ३५         | स्रीके विषयमें अनुरागवर्धक काव्यको स्वतेषाका                                      |            |
| मेरा सक्य ऐसा है                                      | 3.5        | कवि कसे प्रशंसनीय कहा जाता है                                                     | 14-14      |
| बन्धके कारणभूत मनके नियञ्जणसे वह उस                   |            | जब परवन-कीकी अभिकाश न करनेवाका                                                    |            |
| बन्धनसे मुक्त कर देगा                                 | ₹ ७        | गृहस्य देव कहा जाता है तब मुनि क्यों न                                            |            |
| <b>मनुष्य-तरुको पाकर असूत-फछको प्रह</b> ण करना        | I          | देवींका देव हीगा<br>सुख और सुसाभास                                                | 16         |
| योग्य है                                              | 3.6        | j .                                                                               | 99         |
| बोगियाँका निर्देश मन भज्ञानान्धकारको नष्ट             |            | बीका परित्याग करनेवाले साधुनोंको पुण्यात्मा<br>जन भी नमस्कार करते हैं             | ••         |
| करता है                                               | <b>३</b> ९ |                                                                                   | २०         |
| भोगी कव सिद्ध होता है                                 | 8          | तपका अनुष्ठान मनुष्य पर्यायमें ही सम्भव है<br>अन्यकार द्वारा कामरोग की नाशक वर्ति | 23         |
| भारमस्बरूपका विचार                                    | 89 6       | (महाचर्यरसावर्ति) के सेवनकी प्रेरणा                                               | <b>₹</b> ₹ |
| निव्ययपञ्चाशत्के रचनेका उहान                          | <b>€</b> 7 | ( admired and ) to darion stall                                                   | **         |
| चित्तमें भारमतस्वके स्थित होनेपर इन्द्रकी             |            | १३ ऋषभस्तोत्र १-६१. प्                                                            | 5.5        |
| सम्पदासे भी प्रयोजन नहीं रहता                         | <b>4 2</b> | १३ ऋषमस्तोत्र १-६१, पृ                                                            | 405        |
|                                                       |            | नाभिराजके पुत्र ऋषभ जिनेन्द्र जयबन्त हों                                          | 1          |
| १२ ब्रह्मचर्यरक्षावर्ति १-२२, १                       | उ १९३      | क्रथम जिनेन्द्रका दर्शनादि पुण्यात्मा जनोंके ही                                   |            |
| ,                                                     |            | द्वारा किया जाता है                                                               | ર          |
| भामविजेता पतियोंके छिये नमस्कार                       | 9          | जिनदर्शनका माहात्म्य                                                              | <b>ą</b>   |
| महाचर्यं व त्रहाचारीका स्वरूप                         | ₹          | जिनेन्द्रकी स्तुति करना असम्भव है                                                 | 8          |
| पदि महाचर्वके विषयमें स्वामें कोई दोव उत्पन्न         |            | जिनके नामसारणसे भी अभीष्ट स्टक्सी प्राप्त                                         |            |
| हो तो भी रात्रिविभागके अनुसार सुनिको                  |            | दोती हैं                                                                          | 4          |
| उसका प्रावस्थित करना चाहिये                           | 2          | ऋषम जिनेम्बके सर्वार्थसिखिसे अवनीर्ण                                              |            |
| मझचर्यकी रक्षा मनके सवमसे ही होती है                  | 8          | होनेपर उसका सौभान्य नष्ट हो गया था                                                | ₹          |
| पाद्य भीर अभ्यम्तर प्रद्यावर्षका स्वरूप व             |            | पुचिचीके बसुमती' नामकी सार्थकता                                                   | •          |
| क्रमका कार्य                                          | 4          | पुत्रवसी क्रियोंमें मरुदेवीकी श्रेष्ठता                                           | 4          |
| मयमी मतनिषिके रक्षणार्थ मुनिको स्नी मात्रका           |            | इन्द्रके निर्निमेच बहुत नेत्रोंकी सफकता                                           | 9          |
| परिस्थान करना चाहिये                                  | Ę          | सूर्य जादि ज्योतिची मेरूकी प्रदक्षिणा                                             |            |
| बीकी बावा भी सुनिषर्मको नष्ट करनेवाछी है              | <b>9</b>   | किया करते हैं                                                                     | 10         |
| (तार्वंक बीका सुवावकोकन व सारण प्रतिहा                |            | मेरके उपर जिनजन्माभिषेक                                                           | 89-18      |
| यहा पूर्व तप बाहिको नष्ट करनेबाला है                  |            | क्रव्यवृक्षीके नष्ट हो जानेपर उनके कार्यको                                        |            |
| वृत्तिके किने किसी भी कीकी मातिकी सम्मावन             |            | एक ऋषन जिनेन्द्रने ही पूरा किया                                                   | 12         |
| म रहनेसे राष्ट्रियमक अनुरानको छोडमा ई                 | ì          | पृत्रिवीकी रोमांचता                                                               | 3.5        |
| वाहिये                                                | 1          | अरबभ जिनेन्द्रकी किरकि व प्रविवीका परिस्तान                                       | 34-34      |
| शायक चीकम पृष्ट्वे सूक्ष्म तथा श्रुति वसके            |            | ध्वानमें नवस्थित ऋष्भ क्रिनेन्त्रकी मोमा                                          | 34-35      |
| .मरिजाससे मधाचारी (जनपार) होता है                     | 4.9        | धासिकतुन्कका क्षय मीर केवलज्ञानकी कत्यसि                                          | 38         |

| শ্ৰীষ                                                 | <b>ब्लेफ</b>                                         |
|-------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| वातिवतुष्कके अभावमें अवातिवतुष्ककी मदस्या २           | सरस्वतीकी असळवाके विमा तस्वतिक्रय नहीं दोता ११       |
| समबसरण और वहां स्थित जिनेन्द्रकी शोभा २१-२२           | मोक्षपद सरखतीके जाअवसे ही प्राप्त होता है 12-13      |
| आंढ शतिहार्योंकी शोभा २३-३                            | सरस्वतीकी अन्य भी महिमा १९-१८                        |
| जिनदाणीकी महिमा ३१ ३४                                 | काम्बरचनामें सरस्वतीका प्रसाद ही काम करता है २९      |
| वयोंका प्रभाव ३५                                      | • •                                                  |
| विनेन्द्रकी स्तुतिमें सुहस्पति जादि भी असमर्थे हैं ३६ | सरस्वतीके इस स्तोत्रके पढनेका फळ                     |
| प्रभुके द्वारा प्रकाशित पथके पथिक निरुपद्रव           | सरस्वतीके स्ववनमें भसमर्थ होनेसे श्रमायाचना ११       |
| मोश्रका छाभ करते हैं ३७                               | _                                                    |
| मोश्रनिधिके सामने अन्य सब निधियां तुष्छ हैं ३८        | १६ खयभूस्तुति १–२४, पृ २२७                           |
| विनेन्द्रोक्त धर्मकी अन्य धर्मीसे विशेषता ३९-४        | त्रस्यभादि महावीरान्त २४ तीर्थंकरोंका गुणकीर्तन १-२४ |
| विमके नख-केशोंके न बढ़नेमें प्रम्थकारकी कल्पना ४१     | त्रस्थमादं महावारान्तं २४ तायकराका गुणकातन १-२४      |
| तीनों कोकोंके जन व इन्द्रके नेत्रों द्वारा            |                                                      |
| जिनेन्द्रदर्शन ४२-४३                                  | १७ सुप्रभाताष्टक १-८, ए २३३                          |
| देवीं द्वारा प्रशुचरणोंके नीचे सुवर्णकमलोंकी          | घातिकर्सीको नष्ट करके स्थिर सुप्रभातको               |
| रचना ४४                                               | प्राप्त करनेवाले जिनेन्द्रोंको नमस्कार               |
| <b>सृगते चन्द्र (सृगांक ) का भाश्रय क्यों</b> लिया ४५ | •                                                    |
| कमका कमकर्मे नहीं किन्तु जिनचरणोंमें रहनी है ४६       | जिनके सुप्रभातके सत्वनकी प्रतिज्ञा २                 |
| बिनेन्द्रके द्वेषियोंका अपराध खुदका है ४              | नर्हत् परमेहीके सुप्रभातका स्वरूप                    |
| जिनेन्द्रकी स्तुति भीर नमस्कारका प्रभाव ४८ ५          | व उसकी स्तुति ६-८                                    |
| अक्सा बिच्छु आदि नाम आपके ही हैं ५१                   |                                                      |
| विनेष्ट्रकी महिसा ५२-५                                | १८ ज्ञान्तिनाथस्तोत्र १-९, ष्ट २३७                   |
| त्रिनेन्द्रकी स्तुति शक्य नहीं है ५८-६                |                                                      |
| स्तुतिके जन्तमें जिनचरणोंके प्रसादकी प्रार्थना ६१     | तीन छत्रादिरूप भाउ पातिहायोंके आश्रयसे               |
|                                                       | भगवान् बान्तिनाथ तीर्थकरकी स्तुति १-८                |
| १४ जिनदर्शनस्तवन १-३४, पृ २१४                         | जिस स्तुतिको इन्द्रादि भी नहीं कर सकते हैं           |
| जिनवृक्षेत्रकी सहिमा १-३४                             | उसे मैंने भक्तिवश किया है ९                          |
| •                                                     |                                                      |
| १५ श्रुतदेवतास्तुति १-३१, पृ २१९                      | १९ जिनपूजाष्टक १-१०, पृ २४०                          |
|                                                       | ·                                                    |
| •                                                     | जल-चन्द्रमादि भाठ ब्रम्पोंसे पूजा व उसके फळ          |
| सरस्तरीके प्रसादसे उसके सावनकी प्रतिज्ञा              | का दहेस १-८                                          |
| नीर जवनी जसमर्थता २ ४                                 | पुष्पांजिकका वेना ९                                  |
| सरसतीकी दीपकसे विशेषता ५                              | वीतराग जिमकी पूजा केवक आत्मकस्थाणके लिये             |
| सरस्वतीके मार्गकी विशेषता ६                           | की जाती है १                                         |
| सरसारीके प्रमावसें मोक्षपद भी शीघ्र प्राप्त हो        |                                                      |
| जाता है ७                                             | २० करुणाष्टक १-८, इ. २४३                             |
| सरकारीके विना ज्ञानकी प्राप्ति सम्भव नहीं ८-९         |                                                      |
| सरसंतीके विना प्राप्त मनुष्य पर्वाय यों ही नष्ट       | अपने ऊपर एवा करके बन्मपरम्परासे शुक्र                |
| हो जाती है :                                          | करनेकी प्राथीमा १-८                                  |

| *                                                                                          | कोफ        |                                                                                           | न्होक |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------|
| २१ कियाकाण्डचूरिका १-१८, प्र                                                               | 284        | मरिक्ट सर्वापुक्त कोदोवपक्रम किस्से व्यास है                                              | •     |
| दोषींने क्रिनेन्द्रमें स्थान न पाकर मानो गर्नेसे ही<br>सन्दें छोड़ दिया है                 |            | इस कोकमें को कास्तीम्युक रहता है वह<br>परकोकमें भी वैसा रहता है                           | •     |
| स्तुति करनेकी बसमर्वताको प्रगट करके अक्तिकी<br>प्रमुखता व क्सका करू                        | <b>2-0</b> | बीतरागपयमें प्रकृत योगीके किये सोक्ष्युक्तकी प्राप्तिमें कोई भी वाषक नहीं हो सकता         | \$    |
| राजक्रकी याचना                                                                             | 6          | इस भावनापत्के चिन्तनसे मोझ प्राप्त होता है                                                | 1     |
| भापके चरण-कसकको पाकर में इतार्थ हो गया                                                     | 9          | धर्मके रहनेपर मृत्युका भी भय नहीं रहता                                                    | 33    |
| मामिमान या प्रमादके वश होकर जो रत्मश्रय<br>सादिके विषयमें भवरात्र हुआ है वह                |            | २३ परमार्थविञ्चति १-२०, प                                                                 | . २५२ |
| मिथ्या हो                                                                                  | 1          | भारमाका भद्रैत जयवंत हो                                                                   | 1     |
| मन वचन काय और इस कारित अनुमोदनसे                                                           |            | भनम्तचतुष्टवस्यरूप स्वस्थताकी वन्युवा                                                     | 8     |
| जो प्राणिपीक्न हुआ है वह मिथ्या हो<br>मन वचन व कायके द्वारा उपाजित मेरा कर्म               | 11         | एकत्वकी त्थितिके लिये होनेवाली <b>इदि भी</b><br>भागम्दजनक होती है                         | ·     |
| आपके पादवारणसे नाशको प्राप्त हो                                                            | 12         | अद्वेतकी जोर झकाव होनेपर इष्टाणिष्टकृति                                                   |       |
| सर्वज्ञका वचन प्रमाण है                                                                    | 3.5        | नष्ट हो जाती है                                                                           | *     |
| मन वचन व कायकी विककतासे जो स्तुतिमें<br>न्यूनता हुई है उसे हे वाणी <sup>†</sup> तू क्षमा क | ₹ १४       | में चेतनस्वरूप हूं कर्मजनित क्रोधादि सिश्व हैं<br>यदि एकत्वमें अन संख्या है तो तील उपके न | 4     |
| यह मभीष्ट फळको देनेबाका कियाकाण्डरूप                                                       |            | होनेपर भी सभीहसिक्ति होती है                                                              | •     |
| कस्पनुक्षका एक पत्र है                                                                     | 94         | कर्मीके साथ एकमेक होनेपर भी मैं इस                                                        |       |
| कियाकाण्ड सम्बन्धी इस चूलिकाके पढ़नेसे                                                     |            | परज्योतिसारूप ही हूं                                                                      | •     |
| अपूर्ण किया पूर्ण होती है<br>जिन भगवानुकी शर्वजों आनेसे ससार नष्ट                          | 38         | कश्मीके मक्ते उम्मत्त राजानोंकी संगति शृत्युत्ते<br>भी भवानक होती है                      | 4     |
| होता है                                                                                    | 10         | इदयमें गुरुवचनोंके जागृत रहनेपर आपत्तिमें                                                 |       |
| भैने भापके भागे यह वासाकता केवक                                                            |            | सेद महीं होता                                                                             | •     |
| मक्तिवंश की है                                                                             | 16         | गुरुके द्वारा प्रकाशित पथपर चढनेचे निर्यासपुर<br>प्राप्त होता है                          | •     |
| २२ एकस्बदश्चक १-११, पृ                                                                     | २५१        | नार राजा व<br>कर्मको बाखासे एथए समझनेवाडोंको<br>सुस-दुसका विकल्प ही नहीं होता             | 11    |
| परमञ्चोतिके कथनकी प्रतिका                                                                  | 3          | देव व जिनप्रतिमा आदिका आराधन                                                              | ••    |
| जो भारमतस्वको जानता है वह बूसरोंका सर्व                                                    |            | न्यवहारमार्गमें ही होता है                                                                | 18    |
| नाराध्य वन जाता है                                                                         | 2          | यदि अकिकी और श्रुव्हि कम गई है दी फिर                                                     | •     |
| व्यक्तवका ब्राचा बहुत भी कर्मीले नहीं दरवा है                                              | 1          | कोई कितना भी कह दे, उसका अप                                                               |       |
| वैतम्बकी एकताका क्षान दुकेन है पर मुक्तिका                                                 |            | नहीं रहता                                                                                 | 18    |
| दावा नहीं है                                                                               | 8          | सर्वतिकान् भारमा प्रश्च सेवास्को नवके                                                     | • •   |
| नो स्थार्थ युक्त मोक्षमें है वह संसारमें                                                   |            | समाग देखता है                                                                             | 10    |
| णसम्भव है                                                                                  | ч          | बात्साकी एकताको जाननेवाका वापके किस                                                       | =     |
| गुरके वयतेषासे हमें मोधापद ही जिस है                                                       | Ę          | नहीं दोवा                                                                                 | 14    |

|                                             |                     | - · |  |
|---------------------------------------------|---------------------|-----|--|
| गुक्के पादमसावसे विजेका                     |                     |     |  |
|                                             | The second second   | 3 € |  |
| निर्वत्थताजम्य गानम्बके स                   | तमने इम्द्रियसुक्का |     |  |
| सारण भी महीं होत                            | π है                | 3 % |  |
| मोहके निमित्तसे होनेवाछी।                   | मोक्षकी भी नभिकाषा  |     |  |
| सिदिमें वाधक होतं                           | ी है                | 16  |  |
| विद्युके चिन्तनमें और तो                    | स्या शरीरसे भी      |     |  |
| <b>प्रीति नहीं रहती</b>                     |                     | 99  |  |
| शुद्ध नचसे तस्य अनिर्वयनी                   | ोय है               | ₹   |  |
| २४ श्वरीराष्ट्रक                            | १-८, पृ             | २६० |  |
| वारीरके स्वभावका निरूपण                     | 9.                  | -6  |  |
| २५ स्नानाष्टक                               | १-८, पृ             | २६४ |  |
| सक-मृत्रादिसे परिपूर्ण बारीर सदा अश्चिष और  |                     |     |  |
| भारमा स्वभावसे प                            | . •                 |     |  |
| दोनों प्रकारसे ही स                         | ताम व्यथं है        | 1 2 |  |
| संखुक्वोंका खान बिवेक है जो मिश्यात्वादिरूप |                     |     |  |
| अभ्यन्तर मछको नष्ट करता है ।                |                     |     |  |
| समीचीन परमारमारूप तीर्थमें चान करना ही      |                     |     |  |
| श्रेष्ठ है                                  |                     | 8   |  |
|                                             |                     |     |  |

|                                                | -010 |
|------------------------------------------------|------|
| जिल्होंने शामकप समुज्ञको मही देखा है वे ही     |      |
| गगा नादि तीर्घवासींने कान करते हैं             | 4    |
| मनुष्यशरीरको झुद्ध कर सक्तनेशका कोई भी         |      |
| तीये सम्भव गहीं ह                              | •    |
| कर्प्रादिका छेपन करनेपर भी शारीह खानावतः       |      |
| दुर्गम्थको ही छोषता है                         | •    |
| भन्य जीव इस बानाइकको सुनकर सुब्बी होर्दे       | 4    |
| २६ त्रश्चचर्याष्टक १-९, च                      | २६८  |
| मेथुन ससारवृद्धिका कारण है                     | 1    |
| मैथुनकर्ममें पश्चमोंके रत रहनेसे उसे पश्चमी    |      |
| कहा जाता है                                    | \$   |
| यदि मैधुन अपनी सीके भी साथ अच्छा होता          |      |
| तो उसका पर्वीमें स्थाग क्यों करावा खाता        | ŧ    |
| अपवित्र मधुनसुसमें विवेकी बीवको बचुराग         |      |
| नहीं दोता                                      | *    |
| भपवित्र मैधुनमें भनुरागका कारण मोह है          | 4    |
| मैथुन संयमका विघातक है                         | •    |
| मधुनमें प्रवृत्ति पापके कारण होती है           | •    |
| विषयसुख विषके सहबा है                          | 6    |
| इस महाचर्याष्ट्रका निरूपण मुसुधु क्रमेंके किये |      |
| किया गया है                                    | 9    |

# पद्मनन्दि-पञ्चविशतिः

## । ॐ मनः सिद्देश्यः। पद्मनन्दि-पञ्चविंशतिः

### [१ धर्मीपदेशामृतम्]

1) काषोत्सर्गायताको जयति जिनविर्वासिस्तुर्वसहात्मा मध्याके यस्य भास्तानुपरि परिगतो रेजिति स्नोममूर्तिः। चकं कर्मेन्धनानामतिबद्ध दहतो दूरमीदास्यवात स्कृतंत्सस्थानयकेरिय रुचिरतर प्रोह्नतो विस्कृतिक ॥१॥

2) नो किंचित्करकार्यमस्ति गमनप्राप्यं न किंचित् दशो र्डक्षं यस्य न कर्णयो किमिपि हि श्रोतव्यमप्यस्ति नै। तेनास्त्रम्बतपाणिरुन्सितगतिर्नासाप्रदृष्टी रह संप्राप्तो ऽतिनिराकुलो विजयते ध्यानैकतानो जिनः॥२॥

#### [सस्कृत टीका]

स जिनपति जयति । कथभूतो जिनपति । नामिस्तु नाभिपुत्र । पुन कथभूत । महात्मा महाश्वासौ भारमा महात्मा । पुन किल्लपा । कायोत्सर्गायताङ्ग कायो संगण आयतं प्रसारितम् अङ्गं यस्य स । मध्याहे मध्याहकाले । यस्य जिनपतं उपि । परिगत प्राप्त । भारवान् सूर्य । राजति स्म शुशुभे । कथंभूतो भारवान् । उपमूर्ति । तत्रोत्प्रेक्षते—सूर्य क इव । औदास्यवातर्र्क्षृकत्सद्ध्यानवहे विर्फुलिङ्ग इव । उदासस्य भाव औदास्यम् उदासीनता सैव वात तेन औदास्यवातेन स्कूजत्र विर्फुलिङ्ग । क्षेत्रहेति सद्ध्यानमेव विह तस्य सद्ध्यानवहे विर्फुलिङ्ग । प्रोद्गत उत्पन्न । कथंभूतो विर्फुलिङ्ग । कविरतर सिर्हिमौन् । कथ्मभूतस्य वहे । कमाण्येवे धनानि कर्मे धनानि तेष। कर्मे धनानाम् । चकं समृहम् । अतिवहु बहुतरम् । दूरम् अतिशयेन । दहत मस्मीकुतैत इत्यर्थ ॥१॥ जिन विजयते कर्मारातीन कर्मशत्रून् जयित इति जिन विजयते । सस्य जिनस्य । किवित्करकार्यं नोऽस्ति करींभ्यो कार्यं करकार्यं नोऽस्ति । तेन हेतुना । स जिन आस्वस्थितपाणि आस्वस्थितो पाणी यस्य स आस्वस्थित पाणि । यस्य जिनस्य किविद्यनम् वा गमिने किविद्यन्य न । तेन हेतुना । उज्जितगति उज्जितगति उज्जितगति वज्जितगति ।

#### [हिन्दी अनुवाद]

कायोत्सर्गके निमित्तसे जिनका शरीर लम्बायमान हो रहा है ऐसे वे नाभिरायके पुत्र महात्मा आदिनाश जिनेन्द्र जयवन्त होनें, जिनके जपर प्राप्त हुआ मध्याइ (दोपहर) का तेजस्वी सूर्य ऐसा सुशोभित होता है मानो कर्मरूप इन्धनोंके समृहको अतिशय जलानेवाली एव उदासीनतारूप वायुके निमित्तसे प्रगट हुई समीबीन ध्यानरूपी अग्निकी दैदीप्यमान चिनगारी ही उत्पन्त हुई हो ॥ विशेषार्थ — भगवान आदिनाथ जिनेन्द्रकी ध्यानायस्थामें उनके जपर जो मध्याइ कालका तेजस्वी सूर्य आता था उसके विषयमें प्रन्थकार उत्प्रेक्षा करते हैं कि वह सूर्य क्या था मानो समताभावसे आठ कर्मरूपी इ धनको जलानेके इच्छुक होकर भगवान आदिनाथ जिनेन्द्रके द्वारा किये जानेवाले ध्यानरूपी अग्निका विस्कृतिंग ही उत्पन्न हुआ है ॥ १ ॥ हाशोंसे करने योग्य काई भी कार्य शेष न रहनेसे जिन्होंने अपने दोनों हाथोंको नीचे लटका रक्स भा, समनसे प्राप्त करनेके योग्य कुछ भी कार्य न रहनेसे जो गमनसे रहित हो चुके थे, नेत्रोंके देखने योग्य काई भी कस्तु न रहनेसे जो अपनी दृष्टिको नासाके अग्रमाग पर रहा करते थे, तथा कार्नोके सुनने योग्य कुछ भी शेष न रहनेसे जो अकुकतासे रहित होकर एकान्त स्थानको प्राप्त हुए थे; ऐसे वे ध्यानमें एकाम

र आ शा राजते। २ आ शा रफूर्वत्। २ आ शा ना था ना स जिन । ५ शा जिन । ६ शा कथम्भूतः । ७ शा मध्येषे वासरमध्यकाके। ८ शा राजते। ९ शा रफूर्वत्। १० शा क्वं नास्ति। ११ शा रफूर्वत्। १२ शा दीसिवान् शा दीसवान् । ११ शा स्क्वं कराव्यां कार्यं करकार्यं नोडेंसिः इत्ययं पाठी नास्ति।

- 3) रागो यस्य न विद्यते कविवृत्ति अभ्यस्तसंगमसम् अस्तादेः परिवर्जनाच च बुधेहेंचो ऽपि संग्राध्यते । तस्तात्साम्यमधात्मबीधमसतो जातः स्वयः कर्मणा मानन्दादिगुणाभयस्तु नियतं सो ऽर्द्रम्सदा पातु वः ॥ २॥
- 4) इन्द्रस्य प्रणतस्य शेखरशिखारकार्कमासा नस भ्रेजीतेक्षणविम्बग्रुम्भवतिसृहूरोत्तस्त्याटकम्।

यस्य जिनस्य हशो नेत्रयो किस्विद् हर्यं नास्ति । तेन हेतुना । नासाप्रदृष्टि नासाप्र भारोपितहृष्टि । यस्य जिनस्य कणयो किमपि श्रोतन्य न अस्ति । तेन हेतुना । रह एका ते । प्राप्त । प्रन किलक्षणो जिन । अतिनिराकुल आकुलतारहित । पुन क्यमूतो जिन । ध्योनैकतान ध्याने एकाप्रसित्त । एताहश जिन विजयते इत्यर्थ ॥ २ ॥ स अर्हन् जिन । व युष्मान् । सदा । पातु रक्षतु । यस्य जिनस्य । नियतं निश्चितम् । किस्विद्पि । रागो न वियते । कस्मात् । प्रभस्तसंगप्रहात् प्रष्यस्त स्फेटितं संप्रह पिशाच यत्र तस्मात् परिप्रहृत्यजनात् । च । यस्य जिनस्य । बुधे द्वेषोऽपि न संभाव्यते । कस्मात् । अस्ति परिवर्जनात् अस्तरहितत्वात् । तस्मात् रागद्वेषाभावात् साम्यं जातम् । साम्यात्वि जातम् । आत्मवोषन जातम् । अत् आप्यवोषनात् कि जातम् । कर्मणां क्षयो जात । कर्मणां क्षयात्वि जातम् । साम्यात्वि जातम् । आत्मवाष्ट्रणानां आश्रय स्थानम् । एवंभूत जिन व युष्मान् पातु सदा रक्षतु ॥३॥ जिनस्य बीतरागस्य । अक्तियुग चरणकमलयुगम् । न अस्माकम् । चेतोऽपितं वित्ते अपितं मनसि स्थापितम् । शर्मणे सुखाय मवतु । क्यंभूतम् अक्तियुगम् । जाब्यहरं जबस्य भावः जाब्यं मूल वस्फेटकम् । पुन किलक्षणम् । सम्योजसाम्य दधत् कमलसाहस्य दधत्। पुन किलक्षणम् । रजस्यक्त रजसा त्यक्तं रजस्यक्तम् । अपि निश्चतम् । पुन किलक्षणम् । रणतस्य करम्या ग्रह्त तथा तस्या शोसाया ग्रह्म । पुन किलक्षणम् । रणतस्य

चित्त हुए जिन भगवान् जयवन्त होवें ॥ विशेषार्थ— अन्य समस्त पदार्थोंकी ओरसे चिन्ताको हटाकर किसी एक ही पदार्थकी ओर उसे नियमित करना, इसे ध्यान कहा जाता है । यह ध्यान कहीं एकान्त स्थानमें ही किया जा सकता है । यदि उक्त ध्यान कार्योत्सर्गसे किया जाता है तो उस अवस्थामें दोनो हाथोको नीचे लटका कर दृष्टिको नासाके ऊपर रखते हैं । इस ध्यानकी अवस्थाको लक्ष्य करके ही यहा यह कहा गया है कि उस समय जिन भगवानको न हाथोसे करने योग्य कुछ कार्य शेष रहा था न गमनसे प्राप्त करनेके योग्य धनादिककी अभिलाषा शेष थी न कोई भी दृश्य उनके नेत्राको रुचिकर शेष रहा था और न कोई गीत आदि भी उनके कानोको मुग्ध करनेवाला शेष रहा था ॥ २ ॥ जिस अरहत परमेष्ठीके परिम्रह रूपी पशाचसे रहित हो जानेके कारण किसी भी इन्द्रियविषयमें राग नहीं है, त्रिश्ल आदि आयुर्थोसे रहित होनेके कारण उक्त अरहत परमेष्ठीके विद्वानोंके द्वारा द्वेषकी भी सम्भावना नहीं की जा सकती है । इसीलिये राग द्वेषसे रहित हो जानेके कारण उनके समताभाव आविभृत हुआ है । अत एव कर्मोंक क्षयसे जो अर्हत् परमेष्ठी अनन्त सुख आदि गुणोंके आश्रयको प्राप्त हुण हैं वे अर्हत् परमेष्ठी सर्वदा आप लोगोंकी रक्षा करें ॥ ३ ॥ जो जिन भगवानके श्रेष्ठ उभय चरण नमस्कार करते समय मधीमृत हुए इन्द्रके सुकुटकी शिकामें कड़े हुए रक्तणी सूर्यकी प्रमासे कुछ घवलताके साथ लाल करते हैं, तथा जो नक्षपिकवाँमें प्राप्त हुए इन्द्रके सुक्टकी शिकामें कड़े हुए रक्तणी सूर्यकी प्रमासे कुछ घवलताके साथ लाल करते हैं, तथा जो नक्षपिकवाँमें प्राप्त हुए इन्द्रके हुए रक्तकी अपसाको

१ आ का कि वित् हृश्य न द्रष्टु योग्य। २ क आअयितहृष्टि का आरोपिता हृष्टि । १ आ स्पेडितः। ४ अ कि जात ।

#### श्रीसपाष्ट्रियुर्ग जिनस्य द्यादान्यप्रमोधेसाम्बं रख-स्तवस्तं जाक्यहरं परं अवशु बक्षेत्रे ऽवितं द्यांगे ॥ ८ ॥

- 5) जयति जनदर्थीशः शांन्तिनायौ यदीव स्कृतमपि हिंजनानां पापतापोपशान्त्वै। विकुशकुरुक्तिरीटमस्कुरकीलरक्षमुतिकलम्बुपाठीकुन्वितं पादपक्षम्॥ ५॥
- 6) स जयति जिनदेवः सर्वविद्विश्वनायो वितयस्वनहेतुकोषकोभारियुक्त । श्चित्रप्रथणस्थाणिपाथेयसुर्विर्जनितपरमशर्मा येन धर्मी ऽभ्यधायि ॥ ६ ॥

नमस्कारं दुर्वत इन्त्रस्य शेक्षरिक्षविक्षारिक्षार्कमध्यासा कृत्वा पाटलम् इन्त्रस्य शेक्षर सुकुट तस्य सुकुटस्य किलारंतं स एव अर्क सूर्व तस्य शेक्षरिक्षाराक्षार्कस्य भा वीति तया शेक्षरिक्षाराक्षकंभासा कृत्वा पाटलम् । श्वितरकस्तु पाटलम् इस्त्रमर । पुन किलक्षणम् । नक्षश्रेणीतेक्षणिनम्बद्धम्भदिलमृत् नक्षानो श्रेण्य नक्षश्रेण्य पङ्क्षय तास्त्र नक्षश्रेणीतेक्षणिनम्बद्धम्भदिलमृत् । पुन किलक्षणम् अक्षियुगम् । वूरोक्षसत् दूरम् अतिशयेन उत्तरत् प्रकाशमानम् । एवंभृतम् अक्षियुग भवता स्वाय भवतु ॥ ४ ॥ स श्रीक्षान्तिनाथ जयति । किलक्षण श्रीशान्तिनाथ । अगद्यीश जगत अवीश जगद्यीश । हि निश्चितम् । यदीय पादपद्यं स्मृतममि । जनाना लोकानाम् । पापतापोपशान्त्ये भवति पापतापस्य उपशान्ति तस्य पापतापोपशान्त्ये भवति । किलक्षणं पादपद्यम् । विबुधकुलकिरीटप्रस्कृरक्षीलरामस्त्राणां आली पिक्कः तया सुम्बतं स्पर्शित पादपद्यम् ॥ ५ ॥ स जिनवेवो जयति । किलक्षणो जिनकेवै । सर्ववित् सर्व वेतीति सर्ववित् । पुन किलक्षणं । विश्वनाथ त्रेलोक्यप्रमुः । पुन किलक्षणं । वित्रय वचनहेतुकोधलोभादिमुक्त अमत्यवचनहेतुः कोधलोभादि तेन मुक्त रहित । येन जिनदेवेन धर्मः अभ्यधायि अकवि । किलक्षणो धर्म । शिवायुरपथपान्यप्राणिपायेय मोक्षनगरमार्गपधिकजीवाना पायेयं सम्बलम् । पुन किलक्षणो

धारण करते हुए भी धूलिके सम्पर्कसे रहित होकर जडता (अज्ञान) को हरनेवाले है वे उभय चरण हमारे वित्तमें स्थित होकर मुसके कारणीमृत होवें ॥ विशेषार्थ— यहां जिन भगवान्के चरणोंको कमलकी उपमा देते हुए यह बतलाया है कि जिस मकार कमल पाटल (किंचित् सफेदीके साथ लाल) वर्ण होता है उसी मकार जिन भगवान्के चरणोंमें जब इन्द्र नमस्कार करता था तब उसके मुकुटमें जडे हुए रक्षकी छाया उनपर पड़ती थी, इसलिये वे भी कमलके समान पाटल वर्ण हो जाते थे। यदि कमलपर अमर रहते हैं तो जिन भगवान्के पादनलोंमें भी नमस्कार करते हुए इन्द्रके नेत्रप्रतिबिन्बरूप अमर विद्यमान थे। कमल यदि श्री(लक्ष्मी)का स्थान माना जाता है तो वे जिनचरण भी श्री(श्रोभा)के स्थान थे। इस प्रकार कमलकी उपमाको धारण करते हुए भी जिनचरणोंमें उससे कुल और भी विशेषता थी। यथा— कमल तो रज अर्थात् परागसे सहित होता है, किन्तु जिनचरण उस रज(धूलि) के सम्पर्कसे सर्वथा रहित थे। इसी प्रकार कमल जडता (अचेतनता) को धारण करता है, परन्तु जिनचरण उस जड़ता (अज्ञानता) को नष्ट करनेवाले थे।। ४॥ देवसमूहके प्रकुटोंमें प्रकाशमान नील रक्षोंकी कान्तिरूपी चचल अमरोंकी पिक्तसे स्पर्शित जिन शान्तिनाथ जिनेन्द्रके चरण-कमल सरण करने मात्रसे ही लोगोंके पापरूप संतापको दूर करते हैं वह लोकके अधिनायक भगवान आन्तिनाथ जिनेन्द्र जयवन्त होवें।। ५॥ जो जिन भगवान् असत्य भाषणके कारणीमूत कोष एव लोभ आन्तिनाथ जिनेन्द्र जयवन्त होवें।। ५॥ जो जिन भगवान् असत्य भाषणके कारणीमूत कोष एव लोभ आन्तिनाथ जिनेन्द्र जयवन्त होवें।। ५॥ जो जिन भगवान् असत्य भाषणके कारणीमूत कोष एव लोभ व्यक्ति से सक्ति हुए पश्चित जनेकि लिये पायेथ (कल्प) स्कर प्रवासक करनेवाले ऐसे धर्मका उपवेश दिया है वह समस्त पदाशोंको जाननेवाल तीन

रै 🖚 शान्ति पापतापस्य । २ वह प्रस्कुरन्ती । ३ वह 🐗 किल्क्षणी देव ।

- 7) धर्मी जीवत्या गृहस्यदामिनोर्मेदाद्विधा च वर्ध रत्नानां परमं तथा व्यविधोस्त्रद्वसमादिस्ततः। मोहोज्ञूतविकल्पजालरहिता वागङ्गसंगोज्यसा शुद्धानन्दमयात्मन परिणतिर्धर्माच्यया गीयते॥ ७॥
- 8) आधा सद्वतसंचयस्य जननी सौक्यस्य सत्संपदां मूळं धर्मतरोरनश्वरपदारोहैकनिःश्रेणिका। कार्या सिद्धरिहाक्षिषु प्रथमतो नित्यं दया धार्मिकै धिक्तामाप्यदयस्य तस्य च पर सर्वत्र शून्या दिशा ॥ ८॥

षमं । उच्चे अतिशयेन जनितपरमद्यमां जनितम् उत्पादितं परमदामं सुख येनासौ जनितपरमद्यमां । एदंवियो जिनदेवो जयित ।। द्या जीवदया धमं । एद्र्यद्यामिनो द्वयो भेदाद् द्विषा धमं कथ्यते । च । रक्षानां त्रय त्रिविधं धमं दर्शनद्यान्यातित्राणि धमं । तथा दद्यवियो धमं उत्कृष्टद्यमादि उत्तमक्षमादि । तत पव्यात् । आत्मन परिणति । धर्माख्यया धर्मनाम्ना कृत्वा आत्मन परिणति । गीयते कथ्यते । किलक्षणा परिणति । मोहोद्भृतविकत्पजास्त्रहिता । पुन किलक्षणा । वागम्भरगोजिमता वचनकायसंगरहिता । पुन किलक्षणा । द्युद्धानन्दमया[मगी] ॥ ७ ॥ इह लोके । सिद्धा पण्डिते भन्ये । प्रथमत । अन्निष्ठ जीवेषु । दया कार्या । नित्य सदैव । धार्मिकै कार्या । किलक्षणा दया । सद्वतस्वयस्य आद्या जननी माता । पौर्व्यस्य जननी माता । पुन किलक्षणा दया । सत्सपदा मूलम् । पुन किलक्षणा दया । अनक्षरपारोहैकनि श्रेणिका । अनक्षरपारोहैकनि श्रेणिका । तस्य अदयस्य नामापि त्रिक् । च

छोकका अधिपति जिन देव जयवन्त होवे ॥६॥ प्राणियोके ऊपर दयाभाव रखना यह धर्मका स्वरूप है। वह धर्म गृहस्थ (श्रावक) और मुनिके मेदसे दो प्रकारका है। वही धर्म सम्यम्दर्शन सम्यम्जान एव सम्यक्वारित्र ह्म उत्कृष्ट रत्नत्रयके मेदसे तीन प्रकारका तथा उत्तम क्षमा एव उत्तम मार्दव आदिके मेदसे दस प्रकारका भी है। परन्तु निश्चयसे तो मोहके निमित्तसे उत्पन्न होनेवाले मानसिक विकल्पसमूहसे तथा वचन एव शरीरके संसर्गसे भी रहित जो शुद्ध आनन्दरूप आल्माकी परिणति होती है उसे ही 'धर्म इस नामसे कहा जाता है ॥ विशेषार्थ प्राणियोंके ऊपर दयाभाव रखना, रत्नत्रयका धारण करना तथा उत्तमक्षमादि दस धर्मीका परिपालन करना यह सब व्यवहार धर्मका स्वरूप है। निश्चय धर्म तो गुद्ध आनन्दमय आत्माकी परिणतिको ही कहा जाता है।। ७।। यहा धर्मात्मा सज्जनोंको सबसे पहिले प्राणियोंके विषयमें नित्य ही दया करनी चाहिये क्योंकि वह दया समीचीन वतसमूह, सुख एव उत्क्रष्ट सम्पदाओकी मुख्य जननी अर्थात् उत्पादक है, धर्मरूपी दृक्षकी जड है तथा अविनश्वर पद अर्थात् मोक्षमहलपर चढनेके लिये अपूर्व नसैनीका काम करती है। निर्दय पुरुषका नाम लेना भी निन्दाजनक है उसके लिये सर्वत्र दिशायें शून्य जेसी है।। विशेषार्थ- जिस प्रकार जडके विना वृक्षकी स्थिति नहीं रहती है उसी प्रकार प्राणिदयाके विना धर्मकी स्थिति भी नहीं रह सकती। अत एव वह धर्मरूपी बृक्षकी जडके समान है। इसके अतिरिक्त प्राणिदयाके होनेपर ही चूंकि उत्तम वत सुख एव समीचीन संपदार्थे तथा अन्तमें मोक्ष भी प्राप्त होता है अत एव धर्मात्मा जनोंका यह प्रथम कर्तव्य है कि वे समस्त प्राणधारियोंमें दयामाव स्वस्ते । जो प्राणी निर्दयतासे जीवघातमें प्रवृत्त होते हैं उनका नाम लेना भी बुरा समझा जाता है। उनके लिये कहीं भी धुससामग्री प्राप्त होनेवाळी नहीं है । इसीलिये सत्पुरुषोंके लिये यह प्रथम उपदेश है वे समस्त प्राणियोंमें

१ अ स परिणति कन्यते । । स सत्संपदां मूला अथवा धर्मतरो मूला पुन ।

- 9) संसारे समतिवारं तहुभूतः के वे व विवादको जातासहस्रमाभितेन सातुं ते सर्वे भक्तसाहताः । पुंचातमधि हतो वद्य निहतो बन्मान्तरेषु भुवम् इन्तारं प्रतिहन्ति हन्त बहुशः संस्कारतो सु कुथः ॥ ९ ॥
- 10) त्रैकोक्यमसुमायतो ऽपि सक्जो ऽप्येकं निजं जीबितं प्रेयस्तेन विना स कस्य मवितेखाकांसतः प्राणिनः। निःशेषवतशीक्रनिर्मस्रगुणाधारात्ततो निक्रितं जन्तोर्जीवितदानसिस्मुवने सर्वप्रदानं रुघु ॥ १०॥

पुन । सर्वत्र श्रूत्या दिशः । अत एव दया कार्यो ॥ ८ ॥ तनुसृतः प्राणिमः । संसारं विरं विरक्षाळं अवतः के के पित्रावयो म जाता । तेषां प्राणिनां वधम् आश्रितेन पुंसा पुरुषेण । ते सर्वे पित्रावय आहता भवन्ति । ननु आहो । आत्मापि इत । यत् यस्मात् कारणात् । अत्र संसारं । य निहतः । धुवं निश्चितम् । जन्मान्तरेषु । इन्त इति केदे । सु इति वितकें । इन्तारं पुरुषम् । बहुषः बहुवारीन् । प्रतिहन्ति मारयति । कस्मात् । कुष्य संस्कारत कोषस्य स्मरणात् ॥ ९ ॥ तत् कारणात् । निश्चितम् । त्रिभुवने ससारे । जन्तो जीवस्य । जीवितवानत सकाशात् अन्यत्सर्वप्रदानं लखु । निश्चितस्य । त्रिभुवने ससारे । जन्तो जीवस्य । जीवितवानत सकाशात् अन्यत्सर्वप्रदानं लखु । निश्चितस्य । त्रिभुवने ससारे । कर्त्यो जीवस्य । जीवितवानतः सकाशात् अन्यत्सर्वप्रदानं लखु । निश्चितस्य । त्रिभुवने ससारे । कर्त्या जीवस्य । जीवितवानतः सकाशात् अन्यत्सर्वप्रदानं लखु । निश्चितस्य । त्रिभुवतः अपि एकं निजं जीवितं प्रेय वक्षमम् । किलक्षणस्य । सक्जोऽपि रोगयुक्तस्य पुरुषस्य । पुन किलक्षणस्य । सक्जोऽपि रोगयुक्तस्य पुरुषस्य । पुन किलक्षणस्य ।

दयायुक्त आचरण करें ॥ ८ ॥ संसारमें चिर कालसे परिश्रमण करनेवाले प्राणीके कौन कौनसे जीव पिता माता व भाई आदि नहीं हुए है ' अत एव उन उन जीवोंके घातमें प्रवृत्त हुआ प्राणी निश्चयसे उन सबको मारता है। आश्चर्य तो यह है कि वह अपने आपका भी घात करता है। इस भवमें जो दूसरेके द्वारा मारा गया है वह निश्चयसे भवान्तरोमें कोधकी वासनासे अपने उस घातकका बहुत वार घात करता है यह खेदकी बात है।। विशेषार्थ- जन्म-मरणका नाम संसार है। इस संसारमें परिभ्रमण करते हुए प्राणीके मिन्न मिन्न भवोमें अधिकतर जीव माता-पिता आदि सम्ब घोंको प्राप्त हुए है। अत एव जो प्राणी निर्दय होकर उन जीवोंका घात करता है वह अपने माता पिता आदिका ही घात करता है। और तो क्या कहा जाय. कोषी जीव अपना आत्मवात भी कर बैठता है। इस कोधकी वासनासे इस जन्ममें किसी अन्य प्राणीके द्वारा मारा गया जीव अपने उस घातकका जन्मान्तरोमें अनेकों वार घात करता है । इसील्प्रिये यहा यह उपदेश दिया गया है कि जो क्रोध अनेक पापेंका जनक है उसका परित्याग करके जीवदयामें प्रवृत्त होना चाहिये॥ ९॥ रूण प्राणीको मी तीनों लोकोंकी प्रमुताकी अपेक्षा एक मात्र अपना जीवन ही प्रिय होता है। फारण यह कि वह सोचता है कि जीवनके नष्ट हो जानेपर वह तीनों लोकोंकी प्रभुता भला किसको माप्त होगी । निश्चयसे वह जीवनदान चूंकि समस्त व्रत, शील एवं अन्यान्य निर्मल गुणोंका आधारमृत है अत एव होकमें जीवके जीवनदानकी अपेक्षा अन्य समस्त सम्पत्ति आदिका दान मी तुच्छ माना जाता है।। विशेषार्थ-प्राणीं का घात किये जानेपर यदि किसीको तीन लोकका प्रभुत्व मी प्राप्त होता हो ती वह उंसको नहीं चाहेगा, किन्तु अपने जीवितको ही अपेक्षा करेगा । कारण कि वह समझता है कि जीवितका षात होनेपर आसिर उसे मोरोगा कीन ' इसके अतिरिक्त वत. शील, संयम एवं तप आदिका आधार चुकि उक्त जीवनदान ही है अत एव अन्य सब दानोंकी अपेक्षा जीवनदान ही सर्वभेष्ठ माना गया है ॥ १० ॥

- 11) स्वर्गायावतिनो ऽपि सार्वमनसः श्रेयस्करी केवछा सर्वप्राणिद्या तया तु रहितः पापस्तपस्स्वो ऽपि वा । तहानं वहु दीयता तपित वा चेतिश्चर घीयतां ध्यानं वा क्रियता जना न सफ्छं किंचिह्यावर्जितम ॥ ११ ॥
- 12) सन्तः सर्वसुरासुरेन्द्रमहित सुक्तेः पर कारणं रक्षानां दधित त्रयं त्रिभुवनप्रद्योति काये सित । वृत्तिस्तस्य यदत्रतः परमया भक्त्यार्पिताज्ञायते तेषां सद्गृहमेषिना गुणवता धर्मो न कस्य प्रियः॥ १२॥
- 13) आराध्य ते जिनेन्द्रा गुरुषु च विनतिर्धार्मिकै प्रीतिरुचै पानेभ्यो दानमापिकहतजनकृते तच कारुण्यबुद्ध्या।

प्राणिन । तेन जीवितेन विना स रा यभाव कस्य भविना इति आकाक्क्षात वाण्छत ॥ १ ॥ सर्वप्राणिद्या । साइयनस श्रमासहितजीवस्य । म्वर्गाय भवति । किलक्षणस्य प्राणिन । अवितोऽपि वतरहितस्यापि । किलक्षणा दया । केवला । अयस्करी सुक्कारिणी च । तथा जीव यया रहित तपस्थाऽपि तप सहितोऽपि । पाप पापिष्ठ । तहिना दान बहु दीयताम् । वा स्थवा । तपसि विषये । चिरं चिरकालम् । चेत धीयतामारोप्यताम् । भो जना ध्यानं वा कियताम् । भो जना द्वाविति किचित् सफल न फलदायक न ॥ ११ ॥ सन्त साधव । रलाना त्रयम् । दधित धारयन्ति । किलक्षण रलानां त्रयम् । सर्वेष्ठराष्ट्ररेन्द्रमहितं सर्वे छरेन्त्र अपने द्वा ते । महित पूजितम् । पुन किलक्षण रलाना त्रयम् । मुक्ते परं कारणम् । पुन किलक्षणम् । त्रिभुवनप्रयोति त्रिभुवनप्रयोति तत् त्रिभुवनप्रयोति । सन्त क सति धारयन्ति रलाना त्रयम् । काये सति शरीरं सति । यदकत सकाशात् तस्य शरीरस्य वृक्तिर्याते प्रवर्तन जायते । किलक्षणात् अकत । ते गृहस्थै परसया श्रवतरया भक्त्या कृत्वा अपितस्तस्यात् । तेषां सद्गृहमेधिनां गुणवतां गुणयुक्ताना धर्म कस्य जीवस्य प्रिय न । अपि तु सर्वेषां प्रिय श्रेष्ठ ॥ १२ ॥ इह लोके संतारे । तद्वाहर्ययं बुधानां बुधे पुज्य यत्र गाईस्थ्य जिनेद्रा आराध्याते । च पुन । गुरुषु विनिति कियते । धार्मिवे पुरुषे । चे अति। वेत प्रीति कियते । यत्र गृहपदे पात्रभ्यो दानं दीयते । च पुन । तहानं आपिकहत्तजनकृते आपत्पीडितमनुष्ये । कारुण्यकुक्का दीयते । यत्र गृहपदे तत्त्वा भ्यास कियते । यत्र गृहपदे तत्त्वा । यत्र गृहपदे सकीयवत्रति स्वकीयवते अनुराग

जिसका चित्त दयासे मीगा हुआ है वह यदि व्रतींसे रहित भी हो तो भी उसकी करयाणकारिणी एक मात्र मर्वप्राणिदया स्वर्गप्राप्तिकी निमित्तम्त होती हैं। इसके विरुद्ध उक्त प्राणिदयासे रहित प्राणी तपमें स्थित होकर भी पापिष्ठ माना जाता है। अत एव हे भव्य जनो। चाहे आप बहुत-सा दान देवें, चाहे चिर काल तक चित्रको तपमें लगावें अथवा चाहे प्यान भी क्यो न करें किन्तु दयाके विना वह सब निष्फल रहेगा॥११॥जो रलत्रय (सम्यग्न्त्रीन सम्यग्नान और सम्यक्चारित्र) समस्त देवे द्रो एव असुरेन्द्रोंसे पूजित है, मुक्तिका अद्वितीय कारण है तथा तीनो लोकांको प्रकाशित करनेवाला है उसे साधु जन शरीरके स्थित रहने पर ही धारण करते हैं। उस शरीरकी स्थिति उत्कृष्ट मित्तसे दिये गये जिन सद्गृहस्थोंके अनसे रहती है उन गुणवान सद्गृहस्थों (श्रावको) का धर्म भला किसे प्रिय न होगा। अर्थात् समीको प्रिय होगा॥ १२॥ जिस गृहस्थ अवस्थामें जिने द्रोकी आराधना की जाती है निर्मन्थ गुरुओंके विषयमें विनय युक्त व्यवहार किया जाता है धर्मात्मा पुरुषोंके साथ अतिशय वात्सल्य माव रखा जाता है, पात्रोंके लिये दान दिया जाता है वह दान आपित्तसे पीडित प्राणीके लिये भी न्यानुद्धिसे दिया जाता है, तस्वोंका परिश्रीलन किया जाता है, अपने व्रतींसे अर्थात् गृहस्थधर्मसे प्रेम किया जाता है, तथा निर्मेल सम्यन्दर्शन धारण किया

१ व सर्वसुरेन्द्रअसुरे इस्तेमीहतम क सर्वसुरेन्द्रासुरेन्द्रासीमीहतम् । २ क्रा सकागत् शरीरस्य ।

सत्त्वाभ्यासः स्वकीयजातशीतशातं दर्शनं यश्च पूज्यं तहाईस्थ्यं बुधावामितशिव्ह पुनर्तुभ्यत्ते मोहपायः ॥ ६६ ॥ 14) आवी दर्शनमुक्ततं अतमितः सामाधिकं प्रोकेय-स्त्यागनीय सचित्रपदत्ति दिवाशुक्तं तथा महा च । वारम्यो न परिप्रहो उनतुमतिनीदिश्लोकादशः स्थानानीति यहिवते ज्यसनितात्यागस्तदाधः स्यूतः ॥ १४॥

कियते । यत्र राहपदे अमलं दर्शनं भवति । तद्गृहपद बुध पूज्यम् । पुन इतरत् द्वितीय कियादानरहितं गृहपदं दु खद मोहपाशः ॥ १३ ॥ गृहिवते गृहस्थधमें इति एकादशस्थानानि सन्ति । धर्मार्थं तान्येव दर्शयति । आदौ प्रथमत । दर्शनं दर्शनप्रतिमा ९ । इत पक्षात् वत व्रतप्रतिमा २ । तत सामाधिकं सामाधिकंप्रतिमा ३ । ततः प्रोषध प्रोषधोपवासप्रतिमा ४ । च पुनः । एव निश्चयेन । सन्तिवस्तुनि त्याग ५ । तत दिवामुक्त रात्रौ की असेव्या (३) ६ । तथा ब्रह्म ब्रह्मचर्यप्रतिमा ७ । आरम्भो न ८ । परिप्रहो न ९ । अनुमतिर्न ९ । उदिष्ट न १९ । गृहिधमें एकादश स्थानानि कथितानि । तासां प्रतिमानां आधासदादा व्यसनिता

जाता है वह गृहस्थ अवस्था विद्वानोके लिये (पूज्य) पूजनेके योग्य है। और इससे विपरीत गृहस्थ अवस्था यहा लोकमें द सदायक मोहजाल ही है ॥ १३॥ सर्वप्रथम उन्नतिको प्राप्त हुआ सम्यन्दर्शन, इसके पश्चात् वत, तत्पश्चात् कमश्च सामायिक, प्रोषघोपवास, सचित्त वस्तुका त्याग, दिनमें मोजन करना अर्थात् रात्रिभोजनका त्याग, तदन तर ब्रह्मचर्यका धारण करना, आरम्भ नहीं करना, परिग्रहका न रखना, गृहस्थिके कार्योंमें सम्मति न देना. तथा उद्दिष्ट भोजनको ग्रहण न करना, इस प्रकार ये श्रावकवर्ममें स्यारह प्रतिमार्थे निर्दिष्ट की गई हैं। उन सबके आदिमें चुतादि दुर्व्यसनोंका त्याग सारण किया गया है अर्थाद बतस्वया गया है ॥ विशेषार्थ— सकलचारित्र और विकलचारित्रके मेदसे चारित्र दो प्रकारका है । इनमें सकलचारित्र मुनियोंके और विकलचारित्र श्रावकोंके होता है। उनमें श्रावकोंकी निम्न म्यारह श्रेषिया (मतिमायें) हैं-दशन व्रत, सामायिक प्रोवधोपवास, सचित्तत्याग दिवासुक्ति ब्रह्मचर्य, आरम्भत्याग, परिष्रहत्याग, अनु मतित्याग और उहिष्टत्याग । (१) विश्वद्ध सम्यग्दर्शनके साथ संसार, शरीर एव इन्द्रियविषयमोगोंसे विरक्त होकर पाक्षिक श्रावकके आचारके उन्मुख होनेका नाम दर्शनप्रतिमा है। (२) माया, मिथ्या और निदानरूप तीन शरूयोसे रहित होकर अतिचार रहित पाच अणुव्रतों एव सात शीलव्यतेंकि धारण करनेको व्रतपतिमा कहा जाता है। (३) नियमित समय तक हिंसादि पाचों पापोंका पूर्णतया त्याग करके अनित्य व अगरण आदि भावनाओका तथा संसार एव मोक्षके स्वरूप आदिका विचार करना, इसे सामायिक कहते हैं। तृतीय प्रतिमाधारी श्रावक इसे प्रात , दोपहर और सायकारूमें नियमित स्वरूपसे करता है। (४) प्रत्येक अष्टमी और चतुर्दशीको सोलह पहर तक चार प्रकारके मोजन (अशन, पान, साथ और लेख ) के परित्यागका नाम प्रोपघोपवास है । यहा प्रोपघ शब्दका अर्थ एकाशन और उपवासका अर्थ सब प्रकारके भोजनका परित्याग है। जैसे- यदि अष्टमीको प्रोषधोपवास करना है तो ससमीके दिन एकाशन करके भष्टमीको उपवास करना चाहिये और तत्पश्चात् नवमीको भी एकाशन ही करना चाहिये । प्रोक्ष्योपवासके समय हिंसादि पार्योके साथ शरीरश्रृंगारादिका मी त्याग करना अनिवार्य होता है। (५) जो बनस्पतियां निगीदजीवोंसे क्यास होती हैं उनके त्यायको सचित्रत्याग बहा खाता है । (६) रात्रिमें भोजनका परित्याग

रे सा मीयथा। २ मा सा विवासकत्।

- 15) यत्मेकं प्रतिमासिराजिरसिती विस्तारिक्षिः स्रिक्षः शातव्यं ततुपासकाष्यवस्तो मेहिमतं विस्तरात् । तत्राचि व्यसनोज्यनं यदि तद्य्यास्त्र्यते ऽत्रैव यत् तत्र्यकः सकलः सत्तां प्रतिविधियोति प्रतिष्ठां प्रसम् ॥ १५ ॥
- 16) श्रुतमाससुरावेश्याखेठचौर्यपराङ्गनाः । महापापानि समेति व्यसनानि खजेड्डाः ॥१६॥
- 17) भवनमिव्यकीर्तेश्चीर्यवेदयादिसर्वज्यसमपतिरशेवापिकविः पापबीजम् । विवयमरकमार्गेष्वप्रयायीति मत्वा क इहे विश्वदबुद्धिर्वृतमङ्गीकरोति ॥ १७ ॥

स्याग स्पृत किष्यतः ॥ १४ ॥ यद्गेहिनतम्। सूरिभि अभित समातात्। आभि प्रतिमामि विस्तारिभि प्रोक्तम्। तद्गेहिनतम् उपासकाथ्ययनत सप्तमान्नात्। विस्तरात् ज्ञातन्यम्। तत्रापि उपासकाययने। यदि आदौ न्यसनोज्ज्ञनं मतं कथितम् तद्भवनोज्ज्ञनम्। अत्रैव पदानिदमन्थे। आस्पृथते कथ्यते। यदातः। तद्भवसनोज्ज्ञनं सता व्रतिविधे मूळः स व्रतिविधे परा प्रतिष्ठां याति गच्छति॥ १५ ॥ इति हेतो । बुध । सप्त न्यसनानि त्यजेत्। इतीति किम् । यत महापापानि महापापसुक्तानि। तान्येव दर्शयति। यूतं मासं सुरा वेशया आखेट चौर्ये परान्नना इति॥ १६ ॥ इह लोके संसारे। इति मत्या। क विश्वस्तुद्धि निर्मलबुद्धि स्तृतम् अन्नीकरोति। इतीति किम् । इह सूतम् । अकीर्ते अपयशसः। भवन गृहम्। पुनिक्लिक्षणं सूतम्। चौर्यवेश्याविसर्वेश्यसनपति । पुनिक्लक्षणं सूतम्। अश्वेषापिष्ठि समस्तापदां स्थानम्। पुनिक्लक्षणम्। पापबीजम्। पुनिक्लक्षणम् इदं सूतम्। विषमनरकमागेषु अप्रयायी अग्रेसर । इति पूर्वोक्तम्। माना। क सूतम् अन्नीकरोति

करके दिनमें ही मोजन करनेका नियम करना, यह दिवाशुक्तिप्रतिमा कही जाती है। किन्हीं आचार्योंक क्षभिप्रायानुसार दिनमें मधुनके परित्यागको दिवाभुक्ति (षष्ठ प्रतिमा ) कहा जाता है । (७) श्रारीरके स्वयायका विचार करके कामभोगसे विरत होनेका नाम ब्रह्मचर्य प्रतिमा है। (८) कृषि एव वाणिज्य आदि आरम्भके परित्यागको आरम्भत्यागप्रतिमा कहते है। (९)धन धान्यादिरूप दस प्रकारके नाडा परिमहमें ममत्वबुद्धिको छोडकर सन्तोषका अनुभव करना इसे परिम्रहत्यागन्नतिमा कहा जाता है। (१०) आरम्भ परिग्रह एव इस लोक सम्बाधी अन्य कार्योंके विषयमें सम्मति न देनेका नाम अनुमतित्याग ह । (११) गृहवासको छोड़कर भिक्षावृत्तिसे भोजन करते हुए उद्दिष्ट भोजनका त्याग करनेको उद्दिष्टत्याग कहा जाता है। इन प्रतिमाओमें पूर्वकी प्रतिमाओका निर्वाह होनेपर ही आगेकी प्रतिमामें परिपूर्णता होती है, अन्यथा नहीं ॥१ ।।। इन प्रतिमाओंके द्वारा जिस गृहस्थवत (विकलचारित्र) को यहां आचार्योंने विस्तारपूर्वक कहा है उसको यदि अधिक विस्तारसे जानना ह तो उपासकाध्ययन अगसे जानना चिहये। वहापर मी जो व्यसन-का परित्याग बतलाया गया है उसका निर्देश यहापर भी कर दिया गया है। कारण इसका यह है कि साधु पुरुषोंके समस्त व्रतविधानादिकी उत्कृष्ट प्रतिष्ठा व्यसनोके परित्यागपर ही निर्भर है ॥ १५ ॥ जुना मास, मच, वेश्या शिकार, चोरी और परस्ती इस प्रकार ये सात महापापस्थप व्यसन हैं। बुद्धिमान् पुरुषको इन सबका त्याग करना चाहिये ॥ विशेषार्थ-व्यसन बुरी आदतको कहा जाता है । ऐसे व्यसन सात हैं-१ जुआ खेळना २ मांस भक्षण करना ३ शराब पीना ४ वेश्यासे सम्बन्ध रखना ५ शिकार खेळना (मूग आदि पशुओंके घातमें आनन्द मानना) ६ चोरी करना और ७ अन्यकी स्नीसे अनुराग करना । वे सातों ज्यसन चूकि मह्मूपापको उत्पन्न करनेवाले है, अत एव विवेकी जनको इनका परित्यांग अवस्य करना चाहिये ॥ १६ ॥ यह जुँ या निन्दाका स्थान है चोरी एव वेश्या आदि अन्य सब व्यसनोर्मे सुस्य है, समस्त

१ वा इति । २ वा प्रोक्त सद्गेहिनतम् । १ वा व्यमनोक्शन फल कवित । वा कथ्यते यत तत् व्यसनोज्यानम्, वा कथ्यते यत तत

- 18) काबीतिः क दरिहता क विषयः व कोमकोसादयः वीयादिव्यसमं क व क मरके दुःखं सुतानां स्वाम् । वेतकोह्नवमोहतो न रमते वृते ववन्त्युवात-प्रका यञ्जवि दुर्णयेषु निक्तिकेचेतज्ञुरि सार्यते ॥ १८॥
- 19) बीमत्सु प्राणियातोञ्जयमञ्जि इतिस्थानमन्त्राच्यमूलं इत्तेनाइणापि राक्यं यदिह न महतां स्वष्टमालोकितुं' च। तन्मासं भक्ष्यमेतद्वचनमपि सतां गर्हितं यस्य साक्षात् पापं तस्यात्र पुंसो भुवि भवति कियत्का गतिर्वो न विद्याः ॥ १९॥

अपि दुं शानवाजा श्रीकरोति ॥ १०॥ उजतप्रका विवेकिन । इति वदन्ति । इतीति किम् । चेत् यदि । चेत मन । स्ते न रसते । कुते न रसते । कुते न रसते । कुते न रसते तदा अकीर्ति क अपयश क । क शब्द महद्दारं सूचयति । चेन्मन गुरुमोहत सूते न रसते तदा । कि विपद । क कोघलोभादय । क चौर्यादिव्यसम् । क मृतानां नृणां मनुष्याणां नरके दुःखम् । चेन्मन सूते न रसते । यद् यसात् । भिव पृथिव्याम् । निक्षिकेषु व्यसनेषु । एतद् सूतम् । धुरि आदौ । सर्यते कथ्यते । १८ ॥ यन्मासं वीमस्य भयानक पृणारपदम् । यन्मासं प्राणिघातो द्ववं प्राणिवधोत्पनम् । यन्मासं अञ्चि अपवित्रम् । यन्मासं प्राणिघातो द्ववं प्राणिवधोत्पनम् । यन्मासं अञ्चि अपवित्रम् । यन्मासं क्रिक्षित् । यन्मासं अञ्चि अपवित्रम् । यन्मासं क्रिक्षानम् । यन्मासं अञ्चि अध्यानम् । इह लोके । महतां पृष्याणां हस्तेन रश्युं स्पर्शितुं शक्य न । महतां अक्ष्मापि आलेक्कितुं न । तत् तस्मात्कारणात् । अक्ष्यमेतद्वचनमि सतां गहितं निन्यं भवति । अत्र भुवि पृथिव्याम् । यस्य पुरुषस्य मासं अक्ष्यं भवति तस्य मासभक्षकस्य पुंस । साक्षात् केशलम् । कियापापं भवति तस्य का गतिभवति वयं न विद्या वयं न जानीम ॥ १९॥

आपित्योका स्थान है पापका कारण है तथा द स्वदायक नरकके मार्गोमें अधगामी है, इस प्रकार जानकर यहां होकमें कौन-सा निर्मेह बुद्धिका धारक मनुष्य उपर्युक्त जुआको स्वीकार करता है । अर्थात नहीं करता । बो दुर्वेद्धि मनुष्य हैं वे ही इस अनेक आपत्तियोंके उत्पादक जुआको अपनाते हैं न कि विवेकी मनुष्य ॥ १७ ॥ बदि चित्र महामोहसे जुआमें नहीं रमता है तो फिर अपयश अथवा नि दा कहांसे हो सकती है? निर्धनता कहा रह सकती है ? विपत्तियां कहासे आ सकती है ? क्रोम एव लोग आदि कथायें कहासे उदित हो सकती हैं ' चोरी आदि अन्यान्य व्यसन कहा रह सकते है ' तथा मर करके नरकमें उत्पन्न हुए मनुष्योंको द स कहारी प्राप्त हो सकता है ! अर्थात जुआसे विरक्त हुए मनुष्यको उपर्युक्त आपित्रवोंमेंसे कोई मी आपत्ति नहीं प्राप्त होती।] इस प्रकार उचत बुद्धिके घारक विद्वान, कहा करते हैं। ठीक ही है, क्योंकि समस्त दर्व्वसनोर्मे यह जुञा गाडीके धुराके समान मुख्य माना जाता है ॥ १८ ॥ को मास कुणाको उत्पन करता है, मृग आदि प्राणियोंके वातसे उत्पन्न होता है, अपवित्र है, क्रमि मादि खद कीकोंका स्थान है, जिसकी उत्पत्ति मिन्दनीय है, तथा महापुरुष जिसका हाथसे स्पर्श नहीं करते और जांबते जिसे देखते भी नहीं हैं वह मांस खानेके योग्य है ' ऐसा कहना भी सज्जनोंके लिये निन्दाजनक है। फिर ऐसे अपवित्र मांसको जो पुरुष साक्षात् साता है उसके किये यहां कोकमें किवना पाप होता है तथा इसकी क्या अवस्था होती है, इस बातको हम नहीं जानते ॥ विशेषार्थ- गांस कुकि प्रथम तो सूग व्यक्ति कृष प्राणिकोंके वयसे उत्पन्न होता है, दूसरे उसमें कसंख्य व्यन्य त्रस वीव भी उत्पन्न हो बाते हैं जिमकी हिसा होना अतिवार्ध है । इस कारण उसके सक्षममें हिसाजनित पापका होना अवस्वसावी

र क ैमास्त्रेमितं । र का रमहे संबक्षात् दुता । र का अतोऽन्ने यह वसारपर्यन्त पाठसङ्कृदितो जात । ४ का सुनि सेविन्यां प्रिक्याम् । ५ क आसोमितं । परार्थं ♦ २

- 20) गतो झातिः कश्चिद्वहिरपि न यथेति सहसा शिरो हत्वा हत्वा कलुधितमना रोदिति जनः। परेषामुत्कृत्य प्रकटितमुखं खादति पर्छं कले रे निर्विण्या ययमिष्ट भविषयस्वरितैः॥ २०॥
- 21) सकलपुरुषधर्मभंशकार्यत्र जन्मन्यधिकमधिकमप्रे यत्पर दु खहेतु । तद्रिष न यदि मधं राज्यते बुद्धिमद्भि स्वहितमिह किमन्यत्कर्म धर्माय कार्यम् ॥२१॥
- 22) आस्तामेतचित्र जननीं चल्लभा मन्यमाना निन्दाश्चेष्टा विद्याति जना निस्तपा पीतमचा ।

कश्चित् ज्ञाति खगोत्री जन । बहिरिप गत प्रामान्तरे गत । यदि सहसा ज्ञीप्रं न एति नाग छति । तदा जन बिरा हत्वा हत्ता रोदिति। किलक्षणो जन । कलुषितमना । परेषा जीमानां मृगादीनाम्। पल मांसम्। उत्कृत्य छित्ता छेदियित्वा। प्रकटितमुख प्रसादितमुख यथा स्यात्त्या खादित । एवंविध मूर्कलोक । रे कले भा पञ्चमकाल । इह संसारे । अध इदानीम् अस्मि प्रस्तावे भविद्यत्वसितै वयं निर्विण्णा ॥ २ ॥ य मयम् । अत्र जमिन । सकलपुर प्रधमेश्राकारि सकला ये पुरुषधर्मा तेषै। धर्मायेश्वामाना अशकारि विलयकरणशीलम् । य मयम् । अमे परजमिन । अधिकमधिक परे दु खहेतु कारणम् । तदि । धुद्धिमित्र पण्डिते । मय यदि ने त्यज्यते । ह लोके स्वहितम् आ महितम् । धर्माय अयिक कार्ये करणीयम् ॥ २१ ॥ इह लोके । पीतमया जना नि याश्वष्टा विद्यति कुवन्ति । यत् जननीं व्यन्ना मन्यमाना जना । एनत आस्तो दरे तिष्ठतु ।

है। अत एव सज्जन पुरुष उसका केवल परित्याग ही नहीं करते अपि तु उसको वे हाथसे स्पर्श करना और आलसे देखना भी बुरा समझते है। मासमक्षक जीवोकी दुर्गति अनिवार्थ है ॥ १९॥ यदि कोई अपना सम्बाधी स्वकीय स्थानसे बाहिर भी जाकर शीघ्र नहीं आता है तो मनुष्य मनमें यादुल होता हुआ शिरको बार बार पीटकर रोता ह । वही मनुष्य अन्य मृग आदि प्राणियोंके मासको काटकर अपने मुलको फाडता हुआ खाता है। हे किकाल यहा हम लोग तेरी इन विचित्र प्रवृत्तियोंसे निवेदको प्राप्त हुए हैं ॥ निशेषाय- जब अपना कोई इष्ट व धु कार्यवश कहीं बाहिर जाता है और यदि वह समयपर घर बापिस नहीं आता है तब यह मनुष्य अनिष्टकी आशकासे व्याकुल होकर शिरको दीवारू आदिसे मास्ता हुआ रुदन करता है। फिर वही मनुष्य जो अय पशु पक्षियोंको मारकर उनका अपनी माता आदिसे सदाके लिये वियोग कराता हुआ मासभक्षणमें अनुरक्त होता है यह इस कलिकालका ही प्रभाव है। कालकी ऐसी प्रवृत्तियोसे विवेकी जनोंका विरक्त होना स्वामाविक है॥ २ ॥ जो मद्य इस जनमें समस्त पुरुषार्थी (धर्म अर्थ और काम ) का नाश करनेवाला है और आगेके जन्ममें अव्यधिक दु सका कारण है उस मधको यदि बुद्धिमान् मनुष्य नहीं छोडते हैं तो फिर यहा छोकमें धर्मके निमित्त अपने छिये हितकारक दूसरा कौन-सा काम करनेके योग्य है ' कोई नहीं । अथात् मद्यपायी मनुष्य ऐसा कोई भी पुण्य कार्य नहीं कर सकता है जो उसके लिये आत्महितकारक हो ॥ विशेषार्थ – शराबी मनुष्य न तो भर्मकार्य कर सकता है, न अर्थोपार्जन कर सकता है, और न यथेच्छ भोग भी भोग सकता है, इस प्रकार वह इस मबमें तीनों पुरुषार्थोंसे रहित होता है। तथा परभवमें वह मद्यजनित दोषोसे नरकादि दुर्गतियोमें पडकर असब दुलको भी भोगता है। इसी विचारसे बुद्धिमान् मनुष्य उसका सदाके किये परित्याग करते हैं ॥२१॥ मचपायी जन निर्रुज होकर यहा जो माताको पत्नी समझ कर निन्दनीय चेष्टायें (सम्मोग आदि) करते हैं

१ क मूर्चलोकै । २ आ क सकलानि यानि पुरुषधर्माणि तेषाम् । २ झा विषयकरणशीलम् । ४ झा मध त ।

तकाविषयं गयि निपतिसा' वरिकरत्सारमेपाद्-वसके सूत्रं मधुरमधुरं भाषमाजाः विवन्ति ॥ २६॥

- 28) याः स्नावृत्ति पठं पिचन्ति स सुरां अस्पन्ति मिथ्यास्त्रः सिद्धन्ति इतिणार्थमेव विवृद्धसर्थेष्रतिष्ठास्तिम् । नीसानामपि दूरवक्तमनसः पापात्मिकाः कुषैते छालापानमहर्निशं न नरकं वेश्या विद्वासापरम् ॥ २३॥
- 24) रजकशिलासदशीिमः कुर्कुरैकपरसमानचरितािमः। गणिकािमर्थिदे संगः कृतमिह परलोकवार्ताभिः॥ २४॥
- 25) या दुर्देहैकवित्ता बनमधिवसति वातृसंबन्धहीना मीतिर्यस्यां स्वभावाहकानधृततृणा नापराधं करोति।

तत्र मश्याने । अन्यत् आधिक्य वर्तते । यथि मार्गे नियतितां (१) जनानाम् । वक्त्रे मुखे । सारमेयात्किरन्मूत्रम् । मधुरमधुरं मिष्टं भाषमाणा पिबन्ति ॥ २२ ॥ वेश्या विहाय अपरं नरक न वर्तते । या पलं मांसं खादन्ति । च पुनः । छरा मिर्दा पिबन्ति । या वेश्या मिथ्यावच असस्यं जल्पन्ति । या वेश्या द्रविणार्थं द्रव्यार्थं द्रव्यार्थं पुष्तम् । किछान्ति केद्द कुर्वन्ति । एव निश्चयेन । या वेश्या अर्थप्रतिष्ठाक्षति अर्थप्रतिष्ठाविनाशं कुर्वन्ति । या वेश्या अर्हिनंशं दिवारात्रम् । लाखापानं कुर्वते । केवाम् । नीचानामपि । किंलक्षणा वेश्या । दूरवक्तमनस दूरमितशयेन वक्तमनस । पुन किंलक्षणा वेश्या । पापात्मिका । इति हेतो । वेश्या विहाय स्वक्त्वा अपरं नरकं न । किन्तु वेश्या एव नरकम् ॥ २३ ॥ इह लोके संसारे । यदि चेत् । यणिकामि वेश्यामि । सग कृत तदा परलोकवार्तामि कृतं पूर्यतां (१) पूर्णम् । किं लक्षणामि वेश्यामि । रजकविला सदसीमि कुर्कुर्रकर्परसमानचरितामि ॥ २४ ॥ नतु अहो । अस्मिन् आखेटे । रतानां जीवानाम् । यद्विष्टं यरपापम् इह लोके भवति तत्पापं केन वर्ण्यते । अधिक पाप किमु न भवति । अपि तु बहुतरं पापं भवति । अलम् अत्यर्थम् । वथ्या हन्तव्या । भगवति । अपि तु मवति । यसिकाखेटे । मासपिण्डप्रलोभात् सा मृगवनिता हरिणी अपि । अलम् अत्यर्थम् । वथ्या हन्तव्या ।

यह तो दूर रहे। किन्तु अधिक खेदकी बात तो यह है कि मार्गमें पडे हुए उनके मुखमें कुता मृत देता है और वे उसे अतिशय मधुर बतलाकर पीते रहते है। । २२।। मनमें अत्यन्त कुटिल्ताको बारण करने वाली जो पापिष्ठ वेश्यप्यें मासको खाती हैं, मधको पीती है असत्य बचन बोल्ती हैं, केवल धनप्राप्तिके लिये ही खेह करती हैं, धन और प्रतिष्ठा इन दोनोंको ही नष्ट करती हैं तथा जो वेश्यायें नीच पुरुषोंकी मी लारको पीती हैं उन वेश्याओको छोडकर दूसरा कोई नरक नहीं है अर्थात् वे वेश्यायें नरकगतिप्राप्तिकी कारण है।। २३।। जो वेश्यायें धोबीकी कपडे धोनेकी शिलाके समान हैं तथा जिनका आचरण कुत्तेक कपालके समान हैं ऐसी वेश्याओसे यदि संगति की जाती है तो फिर यहां परमवकी बातोंसे बस हो।। विशेषार्थ — जिस प्रकार धोबीके पत्थरपर अच्छे बुरे सब प्रकारके कपडे थोये जाते हैं तथा जिस प्रकार एक ही कपालको अनेक कुत्ते खाँचते हैं उसी प्रकार जिन वेश्याओंसे ऊंच और नीच समी प्रकारके पुरुष सम्बन्ध रखते हैं उन वेश्याओंमें अनुरक्त रहनेसे इस भवमें धन और प्रतिष्ठाका नाश होता है तथा परमवर्मे नरकादिका महान् कष्ट भोगना पढ़ता है। अत एव इस मव और पर भवमें आत्मकरकपणके चाहनेवाले सत्युक्षोंकी वेश्याव्यसनका परित्याग करना ही चाहिये।। २४॥ जो हरिणी द खदावक एक मात्र शरीररूप यनको बारण करती हुई वनमें रहती है, रक्षकके सम्बन्धसे रहित है अर्थात् जिसका कोई रक्षक नहीं है,

१ वा प्रतिपाठीआस् । वा का का निपतितां । २ का कुर्कर वा कुनकुर, का कुर्पर । २ वा वस्ता । ४ वा का अहर्निश लालापानस् । ५ का पूर्ण नास्ति । ६ का कुकार का कुर्कर । ७ वा वा परजन्मनि पार्थ । ८ का अपि तु अर्थ ।

वण्यालं सापि यसिन् शतु सृगवनितामांसपिण्डमखोभात् आसेटे ऽसिन् रतासमिह किसु न किमन्यन नो यहिङ्पम्॥२५॥

- 26) तजुरपि यदि छमा कीटिका स्याच्छरीरे भवति तरलस्रकुर्याकुलो य' स लोकः। कथमिह स्गयातानन्दगुत्सातशको स्गमकृतविकारं शतदुःस्रो ऽपि हन्ति॥ २६॥
- 27) यो येनैव इत स तं हि बहुशो हम्स्येव यैर्वश्चितो नृनं वश्चयतं स तानिष भृशं जन्माम्तरे ऽप्यत्र स । स्त्रीबालादिजनाद्षि स्फुटमिदं शास्त्राद्षि भ्र्यते निस्य वश्चनहिंसनोज्यनविधो लोकाः कुतो मुद्दात ॥ २७॥

किलक्षणा मृगी। या दुर्देहैकिवित्ता दुर्देहैकमेव शरीरमेव वित्तं धन यस्या सा दुर्देहैकिवित्ता। पुनः किलक्षणा मृगी। त्रातृसव धहीना रक्षकरिता। यस्यां मृगवितायाम्। स्वभावात् भीतिभेय वर्तते। पुन किलक्षणा मृगी। त्रातृसव धहीना रक्षकरिता। यस्यां मृगवितायाम्। स्वभावात् भीतिभेय वर्तते। पुन किलक्षणा मृगी। दशनभृतृणा दशनेषु इतं तृण यया सा दशनभृतृतृणा। सा मृगी कस्यापि अपराध न करोति॥ २५॥ विदे केत् । तत्रापि स्कृमापि। कीटिका पिपीलिका। शरीरे लग्ना स्याम्भतेत् तदा। य अयं लोक याकुल तरलच्छा चयलक्षिः भवति सं लोक। इह जगति संसारे। उत्स्वातशस्त्र नग्नशस्त्र। अकृतविकारं मृग कर्यं हन्ति। मृगया आक्रेटकपृत्या आमानन्दं प्राप्तानन्द यथा स्यात्तथा। ज्ञातदु सोऽपि लोक अकृतविकारं मृग हन्ति॥ २६॥ य कश्चित्। येन पुंसा पुरुवेण हतः। एवं निवयेन। हि यत । स पुमान्। त हत्तारं नरम्। बहुश बहुवारान्। हिता। ये मृत्ये। य कश्चित्। विवतः अधितः। स पुमान्। तान् वयकान्। अत्र लोके। स्वामल्यर्थम्। जन्मात्तरे परजामनि। बहुश बहुवारान्। व्यवस्ते। इदं वच । सी बालादिजनात् शास्तादपि भूयते । इति मत्वा। भो लोका। नित्य सदा। वयनहिंसनोज्ञनविषी। वृत्तो मुद्यतः

जिसके स्वभावसे ही भय रहता है तथा जो दातोंके मध्यमें तृणको धारण करती हुई अर्थात् घास खाती हुई किसीके अपराभको नहीं करती है आश्चर्य है कि वह मी मुगकी बी अर्थात् हरिणी मांसके पिण्डके कोमसे जिस मुगया व्यसनमें शिकारियोंके द्वारा मारी जाती है उस मुगया (शिकार) में अनुरक्त हुए जनोंके इस क्रिकमें और परलोकमें कौनसा पाप नहीं होता है । । विशेषार्थ — यह एक प्राचीन पद्धति रही है कि जो श्रमु हांतोंके मध्यमें तिनका दवाकर सामने आता था उसे वीर पुरुष विजित समझकर छोड़ देते थे, फिर उसके ऊपर वे शक्कप्रहार नहीं करते थे। किन्तु खेद इस बातका है कि शिकारी जन ऐसे मी निरम्साथ दीन मुग आदि प्राणियोंका घात करते है जो घासका भक्षण करते हुए मुखमें तृण दवाये रहते हैं। यही माब दशनभृततृणा इस पदसे अन्थकारके द्वारा यहा सूचित किया गया है।। २५॥ जब अपने श्ररीरमें छोड़ान्सा भी चीटी आदि कीड़ा लग जाता है तब वह मनुष्य व्याकुल होकर चपल नेत्रोसे उसे इथर उक्स इतता है। फिर बही मनुष्य अपने समान दूसरे प्राणियोंके दु खका अनुभव करके भी शिकारसे प्राप्त होनेवाले आनन्दकी लोजमें कोधादि विकारोंसे रहित निरपराध मुग आदि प्राणियोंके ऊपर शक्च चक्क कर कैसे क्वका वस करता है।। २६॥ जो मनुष्य जिसके द्वारा मारा गया है वह मनुष्य अपने मारनेवाले उस मनुष्यको भी अनेको बार मारता ही है। इसी प्रकार जो प्राणी जिन दूसरे लोगोंक द्वारा ठगा गवा है वह विश्वयसे उन लोगोंको भी जन्मान्तरमें और इसी जन्ममें भी अवश्य ठगता है। यह बात की एव बातक बादि जनसे तथा शाक्षसे भी स्वहत्या मुनी जाती है। फिर लोग हमेशा धोखादेही और हिंसाके छोड़नेमें

१ का उत्सातशका अकृतविकारे।

- 28) अर्थादी प्रसुरप्रश्चरकारेथे बश्चयन्ते परान् नृतं ते नरकं प्रजन्ति पुरतः पापत्रजादन्यतः । प्राणाः प्राणिषु तक्तिबन्धनतया तिष्ठन्ति वष्टे कने " यावान् तुःकारो नरे व मरके तावानिह प्रायशः ॥ २८॥
- 29) विश्वाज्याकुछवामयारतिमतिभ्रशातिदाहभ्रम-श्रुकुष्णाहतिरोगदु समरणान्येतान्यहो आसताम्। यान्यत्रैव पराङ्गनाद्दितमतेस्तद्भृति दुःसं चिरं श्राभे भावि यदभिदीपितवपुर्लोहाङ्गनासिङ्गनात्॥ २९॥
- 30) धिक तत्यौरुषमासतामनुचितास्ता बुद्धयस्ते गुणा मा भून्मित्रसहायसपदिप सा तज्जन्म यातु क्षयम्। लोकानामिह येषु सत्सु भवति व्यामोहमुद्राङ्कित स्त्रो ऽपि स्थितिलङ्कनात्परधनस्त्रीषु प्रसक्तं मन ॥ ३०॥

कस्मान्मोह गच्छत ॥ २०॥ ये नरा । अर्थादी विषये। प्रचुरप्रपद्धरचने बहुलपाखण्डविशेषे रचनाविशेषे । परान् लोकान् वस्य ते । ते नरा । नूनं निश्चितम् । अन्यत पापवजात् पापसमृहात् पुरत नरकं वजन्त । प्राणिषु जीवेषु । प्राणा । तिष्ठ व धनत्या तस्य द्रव्यस्य आधार चेन तिष्ठन्ति । इह लोके ससारे । नरे मनुष्ये । यावा दु खमर धने नष्टे सित प्रायशः बाहु ल्येन भवति तावान्दु खमर मरणे न भवति ॥ २८॥ अहो इलाख्यं । पराज्ञनाहितमते पुरुषस्य पराज्ञनासु आहिता मतिर्येन स तस्य पराज्ञनाहितमते । एतानि दु खानि । आसतां तिष्ठन्तु । तान्येव दर्शयति । चिन्ताव्याकुलताभयारतिमतिश्रंशाविद्याह्यस्य धुन्वणाहितरोगदु खमरणानि । एतानि दु खानि आसतां दूरे तिष्ठन्तु । यानि एतानि । अत्रैव जन्मनि भवन्ति । परजन्मनि श्रवे नरके । चिरं चिरकालम् । तद्भित् दु खं भावि यद् दु खम् अभिवीपितवपुर्लोहाङ्गनालिङ्गनात् भवति ॥ २९ ॥ तत्यीरवं चिक् । ता बुद्धय अनुचिता अयोग्या । ते गुणा आसतां दूरे तिष्ठन्तु । सा मित्रसहायसंपत् मा भूत् । तत्वन्म क्षयं यातु । येषु पीत्रवादि धनेषु । सत्यु विद्यमानेषु । इह संसारे । लोकानां मन खामेऽपि परधन क्षीषु । प्रसक्तम् आसक्त भवति । कस्मात् । स्थितलङ्ग नात् । किल्क्षणं मन । व्यामोहमुदाङ्गितम् ॥ ३ ॥ इह लोके । इति असुना प्रकारेण । इठात् । एकेकव्यसमाइताः एक-

क्कों मोहको प्राप्त होते हैं । अर्थात् उ हें मोहको छोडकर हिंसा और परवचनका परित्याग सदाके लिये अवस्य कर देना चाहिये ॥ २७ ॥ जो मनुष्य धन आदिके कमानेमें अनेक प्रपचोंको रचकर दूसरोको ठमा करते हैं वे निश्चयसे उस पापके प्रभावसे दूसरोके सामने ही नरकमें जाते हैं। कारण यह कि प्राण्यियोंमें प्राण धनके निमित्तसे ही ठहरते हैं, धनके नष्ट हो जानेपर मनुष्यको जितना अधिक दुःख होता है उतना प्राय उसे मरते समय भी नहीं होता ॥ २८ ॥ परक्षीमें अनुरागबुद्धि रखनेवाले व्यक्तिको जो इसी जन्ममें चिन्ता, आकुळता, भय, द्वेषमाव, बुद्धिका विनाश, अत्यन्त संताप, आन्ति मूख, प्यास, आधात, रोमबेदना और मरण रूप दुःख प्राप्त होते हैं, ये तो दूर रहें। किन्तु परक्षीसेवनजनित पापके प्रभावसे जन्मान्तरमें नरकगतिके प्राप्त होनेपर अग्निमें तपायी हुई लोहमय क्षियोंके आर्टिंगनसे जो चिरकाल तक कहत दुःख प्राप्त होनेपर लोगोंका व्यामोहको प्राप्त हुआ। मन मर्थादाका उद्यक्त करके स्थामें श्वा परक्ष प्रक्षियों आसक होता है उस पीरुषको धिकार है, वे अयोग्य विचार और वे अयोग्य गुण इह ही रहें, वेसे प्रिजोंकी सहायता हुए सम्पत्ति मी न मास हो, तथा वह जन्म भी नाहको प्राप्त हो जाय।

31) शूताद्धमेस्रतः पलादिह वको मधाधदोर्नन्दनाः चार कामुकया मृगान्तकतया स ब्रह्मदक्तो नृपः। चौर्यत्वाच्छिवभूतिरन्यवनितादोषाद्दशास्त्रो हठात् पकैकव्यसमाहता इति जनाः सर्वेर्न को नश्यति ॥ ३१ ॥

एकम्बसनेन पीडिता जना दु खिता जाता । सर्वेर्ध्यमनै क पुमान् न नश्यति । अपि तु नश्यति । धूतात् धर्मसुत युधिष्ठर नष्ट । पहात् मासात् बको नाम राजा नष्ट । मधा पुरापानात् यदो नन्दना नष्टा । नारु चारदत्त कामुकया वेश्यया नष्ट । स ब्रह्मदत्त नृप मृगान्तकतया अहेटकवृत्त्या नष्ट । चौर्यत्वात् शिवभृतिर्वाह्मण नष्ट । अयवनितादोषात् परस्नीसङ्गात् दशास्यः रावण नष्ट । तत्र सर्वे व्यसनै क न नश्यति ॥ ३९॥ परं केवलम् । न्यसनानि इयन्ति न भवन्ति । अपराण्यपि

अभिप्राय यह है कि यदि उपर्युक्त सामग्रीके होनेपर लोगोंका मन लोकमर्यादाको छोडकर परधन और परस्वीमें आसक्त होता है तो वह सब सामग्री विकारके योग्य है ॥ ३ ॥ यहा जुआसे युधिष्ठिर, माससे बक राजा मद्यसे यादव जन वेश्यासेवनसे चारु, च मृगोंके विनाश रूप शिकारसे ब्रह्मदत्त राजा चोरीसे श्चिवम्ति ब्राह्मण तथा परस्त्रीदोषसे रावण इस प्रकार एक एक व्यसनके सेवनसे ये सातो जन महान् कष्टको प्राप्त हुए हैं। फिर भला जो समी 'यसनोका सेवन करता है उसका विनाश क्यो न होगा <sup>2</sup> अवस्य होगा ।। विशेषार्थ - यत् पुम श्रेयस व्यस्यति तत् व्यसनम् अर्थात् जो पुरुषोंको कल्याणके मार्गसे अष्ट करके दु सको प्राप्त कराता है उसे व्यसन कहा जाता है। ऐसे व्यसन मुख्य रूपसे सात है। उनका वर्णन पूर्वमें किया जा चुका है। इनमेंसे केवल एक एक व्यसनमें ही तत्पर रहनेसे जिन युधिष्ठिर आदिने महान् कष्ट पाया है उनके नामोंका निर्देश मात्र यहा किया गया है। संक्षेपमें उनके कथानक इस प्रकार हैं। १ युधिष्ठिर — हिस्तिनापुरमें धृतराज नामका एक प्रसिद्ध राजा था। उसके अम्बिका अम्बालिका और अम्बा नामकी तीन रानियां थीं। इनमेंसे अम्बिकासे भृतराष्ट्र अम्बालिकासे पाण्डु और अम्बासे विदुर उत्पन्न हुए थे। इनमें भृतराष्ट्रके दुर्योधन आदि सौ पुत्र तथा पाण्डुके युधिष्ठिर, अर्जुन, मीम नकुल और सहदव नामक पाच पुत्र थे । पाण्डु राजाके स्वर्गस्थ होनेपर कौरवो और पाण्डवोमें राज्यके निमित्तसे परस्पर विवाद होने लगा था । एक समय युधिष्ठिर दुर्योधनके साथ चूतकीडा करनेमें उद्यत हुए। वे उसमें समस्त सम्पत्ति हार गये। अन्तमें उन्होंने द्रौपदी आदिको भी दावपर रख दिया और दुर्योधनने इ हें भी जीत लिया। इससे द्रौपदीको अप मानित होना पडा तथा कुती और द्रौपदीके साथ पाचो भाइयोको बारह वर्ष तक वनवास भी करना पडा। इसके अतिरिक्त उन्हें चूतव्यसनके निमित्तसे और भी अनेक दु स सहने पड़े । २ बकराजा - कुशामपुरमें भूपाल नामका एक राजा था। उसकी पत्नीका नाम लक्ष्मीमती था। इनके बक नामका एक पुत्र था जो मांसभक्षणका बहुत लोलुपी था । राजा प्रतिवर्ष अष्टाह्निक पर्वके प्राप्त होनेपर जीवहिंसा न करनेकी घोषणा कराता था। उसने मासभक्षी अपने पुत्रकी प्रार्थनापर केवरु एक प्राणीकी हिंसाकी छूट देकर उसे मी द्वितीयादि प्राणियोकी हिंसा न करनेका नियम कराया था। तदनुसार ही उसने अपनी प्रवृत्ति चाछ कर रखी थी। एक समय रसोइया मासको रखकर कार्यवश कहीं बाहर चला गया था। इसी बीच एक बिली उस मासको सा गई थी। रसोइयेको इससे बडी चिन्ता हुई। वह व्याकुल होकर मांसकी खोजमें नगरसे बाहिर गया । उसने एक मृत बालकको जमीनमें गाढते हुए देखा । अवसर पाकर वह उसे निकाल लाया और उसका मास पकाकर बक राजकुमारको खिला दिया। उस दिनका मास उसे बहुत स्वादिष्ट लगा।

ककने जिस किसी प्रकार स्सोइयेसे यथार्थ स्थिति जान की । उसने प्रतिदिन इसी प्रकारका मांस खिळानेके लिये रसोइएको बाष्य किया । बेचारा रसोइया प्रतिदिन चना एव छड्ड आदि लेकर जाता और किसी एक बारकको फुसला कर ले भाता । इससे नगरमें वन्नोंकी कमी होने रूगी । पुरवासी इससे बहुत चिन्तित ही रहे थे। श्रास्तिर एक दिन वह रसोइया बालकके साथ पकड़ लिया गया। छोगोंने उसे लात-पूसोंसे मारना ग्रह कर दिया । इससे घवडा कर उसने यथार्थ स्थिति प्रगट कर दी । इसी बीच पिताके दीक्षित हो जानेपर बकको राज्यकी मी प्राप्ति हो चुकी थी। पुरवासियोंने मिलकर उसे राज्यसे अष्ट कर दिया। वह नगरसे बाहिर रहकर मृत मनुष्योंके शबोको खाने लगा । जब कभी उसे यदि जीवित मनुष्य भी मिलता तो वह उसे भी खा जाता था । लोग उसे राक्षस कहने लगे थे । अन्तमें वह किसी प्रकार वसदेवके द्वारा मारा गया था । उसे मासभक्षण व्यसनसे इस प्रकार द स सहना पडा । ३ यादव-किसी समय भगवान नेमि जिनका समवसरण गिरनार पर्वत आया था । उस समय अनेक पुरवासी उनकी वदना करने और उपदेश श्रवण करनके लिये गिरनार पर्वतपर पहुचे थे । धर्मश्रवणके अन्तमें बलदेवने पूछा कि मगवन् । यह द्वारिकापुरी कुबेरके द्वारा निर्मित की गई है । उसका विनाश कब और किस प्रकारसे होगा ' उत्तरमें भगवान नेमि जिन बोले कि यह पूरी मद्यके निमित्तसे बारह वर्षमें द्वीपायनकुमारके द्वारा भसा की जावेगी । यह सुनकर रोहिणीका भाई द्वीपायनकुमार दीक्षित हो गया और इस अविषको पूर्ण करनेके लिये पूर्व देशमें जाकर तप करने लगा । तत्पश्चात् वह द्वीपायनकुमार आन्तिवश 'अब बारह वर्ष बीत चुके ऐसा समझकर फिरसे वापिस आगया और द्वारिकाके बाहिर पर्वतके निकट ध्यान करने लगा। इधर जिनवचनके अनुसार मद्यको द्वारिकादाहका कारण समझकर कृष्णने प्रजाको मद्य और उसकी साधन सामश्रीको भी दूर फेक देनेका आदेश दिया था । तदनुसार मद्यपायी जनोने मद्य और उसके साधनोंको कादम्ब पर्वतके पास एक गड्केमें फेक दिया था । इसी समय शब आदि राजकुमार वनकीडाके लिये उघर गये थे। उन होगोंने प्याससे पीडित होकर पूर्वनिक्षिप्त उस मद्यको पानी समझकर पी लिया। इससे उन्मत्त होकर वे नाचते गाते हए द्वारिकाकी ओर वापिस आरहे थे। उन्होने मार्गमें द्वीपायन सुनिको स्वित देखकर और उन्हें द्वारिकादाहक समझकर उनके ऊपर पत्थरोंकी वर्षा आरम्भ की जिससे कोधवल मरणको प्राप्त होकर वे अभिकुमार देव हुए । उसनै चारों ओरसे द्वारिकापुरीको अभिसे प्रज्वलित कर दिया । इस दुर्घटनामें कृष्ण और बलदेवको छोडकर अन्य कोई भी प्राणी जीवित नहीं वच सका । यह सब मधपानके ही दोषसे हुआ था। ४ चारुद्त्त - चन्पापुरीमें एक भानुद्त्त नामके सेठ थे। उनकी पत्नीका नाम सुभद्रा था। इन दोनोंकी गीवन अवस्था बिना पुत्रके ही व्यतीत हुई । तत्पश्चात् उनके एक पुत्र उत्पन्न हुआ जिसका नाम चारवत्त रसा गया । उसे वास्य कालमें ही अणुवत दीक्षा दिळागी गयी थी । उसका विवाह मामा सर्वार्थकी पुनी मिन्नवतीके साथ सम्पन्न हुआ था । चारुदत्तको शास्त्रका व्यसन था, इसलिये प्रतीके प्रति उसका किंक्तित् भी अनुराग न था। चारुदत्तकी माताने उसे कामभोगमें आसक्त करनेके लिये सददत्त (चारुदत्तके चाचा ) को प्रेरित किया । वह किसी बहानेसे नारव्यको किल्गसेना वेश्याके यहा है गया । उसके एक इसन्तरोता नामकी सुन्दर पुत्री थी। चारुदत्तको उसके प्रति प्रेम हो गया। उसमें अनुरक्त होनेसे कर्किंग-सेनाने वंसन्तरेमाके साम चारवचका पाणिमहण कर दिया था । वह क्सन्तरेनाके यहां नारह वर्ष रहा । उसमें अत्यन्त आसक्त होनेसे जब चारुदचने कमी माता, पिता एव पत्नीका भी स्मरण नहीं किया तब भक्त अन्य कार्यके विषयमें क्या कहा जा सकता है । इस बीच कलिंगसेनाके यहा चास्द्रके घरसे सोस्स्ह करोड़ दीनारें जासुकी थीं। तत्पश्चात् जब कर्लिंगसेनाने मित्रवतीके आमूषणोको भी आते देखा तब उसने वसन्तसेनांसे धमसे हीन बारुदत्तको अलग कर देनेके लिये कहा । माताके इन वचनोंको सुनकर वसन्तसेनाको अस्यन्त दु स हुआ। असने कहा हे माता! चारुदत्तको छोडकर मैं कुबेर जैसे सम्पत्तिशाली भी अन्य पुरुषको नहीं चाहती । माताने पुत्रीके दुराग्रहको देखकर उपायान्तरसे चारुदत्तको अपने घरसे निकाल दिया । तत्पश्चात् उसने घर पहुचकर दु ससे काल्यापन करनेवाली माता और पत्नीको देखा। उनको आश्वासन देकर चास्वरण धनीपार्जनके लिये देशान्तर चला गया । वह अनेक देशों और द्वीपोंमें गया, परन्तु सर्वत्र उसे महान् कष्टोंका सामना करना पडा। अन्तमें वह पूर्वोपकृत दो देवोंकी सहायतासे महा विभृतिके साथ चम्पापुरीमें बापिस आ गया । उसने वसन्तसेनाको अपने घर बुला लिया । पश्चात मित्रबती एव वसन्तसेना आदिके साथ सत्वपर्वक कुछ काल विताकर चारुदत्तने जिनदीक्षा लेली । इस प्रकार तपश्चरण करते हुए बहु मरणको प्राप्त होकर सर्वाथिसिद्धिमें देव उत्पन्न हुआ । जिस वेश्याव्यसनके कारण चारुदराको अनेक कष्ट सहने पडे उसे विवेकी जनोको सदाके लिये ही छोड देना चाहिये। ५ व्रक्षद्त -उज्जयिनी नगरीमें एक ब्रह्मदत्त नामका राजा था । वह सृगया (शिकार) व्यसनमें अत्यन्त भासक्त था । किसी समय वह मृगयाके लिये वनमें गया था । उसने वहा एक ज्ञिन्मतलपर ध्यानावस्वित मुनिको देखा। इससे उसका मृगया कार्य निष्फल हो गया। वह दूसरे दिन भी उक्त वनमें मृभयाके निमित्त गया किन्तु मुनिके प्रभावसे फिर भी उसे इस कार्यमें सफलता नहीं मिली। इस प्रकार वह कितने ही दिन वहा गया किन्तु उसे इस कार्यमें सफलता नहीं मिल सकी। इससे उसे मुनिके ऊपर अतिशय कोध उत्पन्न हुआ । किसी एक दिन जब मुनि आहारके लिये नगरमें गये हुए थे । तब ब्रह्मदत्तने अवसर पाकर उस शिलाको अग्रिसे प्रज्वलित कर दिया । इसी बीच मुनिराज भी वहा वापिस आ गये और शीव्रतासे उसी जरूती हुई शिलाके ऊपर बैठ गये। उन्होंने ध्यानको नहीं छोडा इससे उन्हें केवलकानकी आसि हुई। वे अन्त कृत् केवली होकर मुक्तिको प्राप्त हुए। इधर ब्रह्मदत्त राजा मृगया व्यसन एव मुनिप्रद्वेषके कारण सातवें नरकमें नारकी उत्पन्न हुआ । तत्पश्चात् बीच बीचमें कूर हिंसक तिर्यच होकर कमसे छडे और पाचवें आदि रोष नरकोमें भी गया। मृगया व्यसनमें आसक्त होनेसे प्राणियोको ऐसे ही भयानक कर सहने पडते हैं । ६ शिवभृति - बनारस नगरमें राजा जयसिंह राज्य करता था । रानीका नाम जयाकती था । इस राजाके एक शिवभूति नामका पुरोहित था जो अपनी सत्यवादिताके कारण पृथिवीपर 'सरवायेक' इस नामसे प्रसिद्ध हो गया था। उसने अपने यज्ञोपवीतमें एक छुरी बाध रक्खी थी। वह कहा करता था कि यदि में कदाचित् असत्य बोल, तो इस छुरीसे अपनी जिह्ना काट डालरा। इस विश्वाससे बहुतसे स्रोग इसके पास सुरक्षार्थ अपना धन रखा करते थे । किसी एक दिन पद्मपुरसे एक धनपाछ नामका सेठ आवा और इसके पास अपने वेसकीमती चार रह रखकर व्यापारार्थ देशान्तर चका गया। वह बारह वर्ष विदेशमें सहकर और बहुत-सा धन कमाकर वाषिस आ रहा था। मार्गमें उसकी नाव हूव गई और सब धन नष्ट हो गया । इस मकार वह धनहीन होकर बनारस वापिस पहुचा । उसने शिवसूति प्ररोहितसे अधने सार

रत वापिस गाँगे । पुरोहितने पागळ वतळाकर उसे घरसे बाहिर निकळवा दिया । पागळ समझकर ही उसकी बात राजा आदि किसीने मी नहीं सुनी। एक दिन समीने उसकी बात सुनक्रेके लिये राजासे आप्रह किया। राजाने उसे पागळ बतळाया जिसे सुनकर राजीने कहा कि पागळ वह नहीं है, फिन्दु तुम ही हो। तरप्रधात राजाकी आक्षानुसार रानीने इसके लिये कुछ उपाय सोचा । उसने पुरोहितके साथ जुवा खेळते हुए उसकी मुद्रिका और छुरीयक्त यञ्चोपवीत मी जीत लिया, जिसे प्रत्यभिज्ञानार्थ पुरोहितकी सीके पास भेजकर वे चारी रह मगा लिये । राजाको शिवमृतिके इस व्यवहारसे बढ़ा दुख हुआ । राजाने उसे गोबरभक्षण, मुष्टिचात अथवा निज वृज्य समर्पणमेंसे किसी एक दण्डको सहनेके किये गाज्य किया। तदनुसार वह गोनरअक्षणके लिये उचत हुआ, किन्तु ला नहीं सका। अत एव उसने मुष्टिघात ( चूसा मारना ) की इच्छा प्रगट की। तदनुसार महों द्वारा मुष्टिघात किये जानेपर वह मर गया और राजाके माण्डागारमें सर्प हुआ । इस प्रकार उसे चोरी व्यसनके वश यह कष्ट सहना पडा। ७ रावण - किसी सम्य अयोध्या नगरीमें राजा दशरण राज्य करते थे । उनके ये चार पित्रयां थीं - कीशस्या, सुमित्रा, कैकेयी और सुप्रमा । इनके यथाकमसे ये चार पुत्र उत्पन्न हुए थे – रामचन्द्र, रुक्ष्मण, भरत और शत्रुम । एक दिन राजा दशरभको अपना बारू सफेद दिलायी दिया । इससे उन्हें बड़ा वैराग्य हुआ । उन्होंने रामचन्द्रको राज्य देकर जिनदीक्षा महण करनेका निश्चय किया । पिताके साथ भरतके भी दीक्षित हो जानेका विचार ज्ञात कर उसकी माता कैकेयी बहुत दुःखी हुई । उसने इसका एक उपाय सोचकर राजा दशरथसे पूर्वमें दिया गया वर मांगा । राजाकी स्वीकृति पाकर उसने भरतके लिये राज्य देनेकी इच्छा प्रगट की । राजा विचारमें पढ़ गये । उन्हें खेदिखन देखकर रामचन्द्रने मित्रयोंसे इसका कारण पूछा और उनसे उपर्युक्त समाचार ज्ञातकर स्वय ही भरतके स्विये प्रसन्नतापूर्वक राज्यतिकक कर दिया। तत्पश्चात् 'मेरे यहां रहनेपर भरतकी प्रतिष्ठा न रह सकेगी' इस विचारसे वे सीता और रूक्ष्मणके साथ अयोध्यासे बाहिर चले गये। इस प्रकार वाते हुए वे दण्डक वनके मध्यमें पहुच कर वहां ठहर गये। यहां वनकी शोमा देखते हुए रूक्ष्मण इषर उचर घूम रहे से। उन्हें एक बांसोंके समृद्धमें लटकता हुए एक लक्न (चन्द्रहास ) दिलायी दिया । उन्होंने लपककर उसे हाथमें ले लिया और परीक्षणार्थ उसी बांससमूहमें चला दिया । इससे बांससमूहके साथ उसके मीतर बैठे हुए अम्बूककुमारका शिर कटकर अलग हो गया। यह शम्बूककुमार ही उसे यहा बैठकर बारह वर्षसे सिद्ध कर रहा था। इस बटनाके कुछ ही समयके पश्चात् सरद्यणकी पत्नी और शम्बूककी माता सूर्पनला वहां आ पहुची। पुत्रकी इस दुरवस्थाको देसकर वह विख्यप करती हुई इधर उधर शत्रुकी खोज करने लगी। वह कुछ ही दूर रामचन्द्र और रूक्ष्मणको देखकर उनके रूपपर मोहित हो गयी। उसने इसके क्रिये दोनोंसे प्रार्थना की। किन्द्र जन दोनोंमेंसे किसीने मी उसे स्वीकार न किया तब वह अपने शरीरको विश्वत कर सरदूक्ष्मके पास पहुंची और उसे युद्धके किये उत्तेजित किया । सरदूषण भी अपने सारे रागणको इसकी सूचना करा कर युद्धके किये वरू पदा । सेनासहित सरदूवणको आता देसकर कथ्मण भी युद्धके वरू दिया । वह जाते समय रामचन्द्रसे बह कहता गया कि यदि मैं विपत्तिकात होकर सिंहनाद करूं तभी आप मेरी सहायताके लिए आना, सन्बन्धा नहीं सिदा रहफ़र सीताकी रक्षा करना । इसी बीच पुष्पक विमानमें आकृद होकर राक्य मी कायूक्तकी महायकार्थ कामसे इवर भारहा था । यह यहां सीताको वैठी देखकर उसके रूपपर मोहित हो पदानं ३

- 82) व परमियन्ति भवन्ति व्यसनान्यपराज्यपि प्रमृतानि । स्यन्त्वा सत्पथमपथप्रवृत्तयः श्रुद्रबुद्धीनाम् ॥ ३२ ॥
- 83) सर्वाणि व्यसनानि दुर्गतिषथाः स्वर्गायवर्गागेखाः वक्राणि वतपवेतेषु विषमा संसारिणां राजव । प्रारम्ने मधुरेषु पाककदुकेन्वेतेषु सजीधने कर्तव्या न मतिर्मनागपि हित वाष्ट्यक्रिरजात्मनः ॥ ३३॥

प्रभूतानि डत्पन्नानि भवन्ति । ये अपधप्रवृत्तय कुमार्गे गमनद्वीला सत्पर्ध त्यक्त्वा अपधे चलन्ति तेषां खुद्रबुद्धीनां बहूनि व्यसनानि सन्ति ॥ ३२ ॥ सर्वाणि व्यसनानि वुर्गतिपथा सन्ति । स्वर्गगमने अपवर्ग-मोक्षगमने अर्गला । पुन व्रतपर्वतेषु कन्नाणि सन्ति । पुन व्रतपर्वतेषु कन्नाणि सन्ति । पुन व्रतपर्वतेषु कन्नाणि सन्ति । पुन व्रतप्रविचे व्यसनानि । ससारिणा जीवानां विषमा कठिना शत्रव वर्तन्ते । एतेषु निम्यव्यसनेषु । सद्धीधनै विवेकिमि । सनागपि मतिर्न कर्तव्या । किलक्षणेषु प्यसनेषु । प्रारम्मे मधुरेषु पाककदुकेषु । किलक्षणे सद्धीधनै । अत्र जगति आमन

गया और उसके हरणका उपाय सोचने रूगा । उसने विद्याविशेषसे ज्ञात करके कुछ दूरसे सिंहनाद किया । इससे रामचन्द्र लक्ष्मणको आपत्तिप्रस्त समझकर उसकी सहायतार्थ चले गये । इस प्रकार रावण अवसर पाकर सीताको हरकर छे गया । इधर रुक्ष्मण खरदूषणको मारकर युद्धमें विजय प्राप्त कर चुका था । वह अकस्मात रामचन्द्रको इधर आते देखकर बहुत चिन्तित हुआ । उसने तुरन्त ही रामचन्द्रको वापिस जानेके लिये कहा । उन्हें वापिस पहुचनेपर वहां सीता दिखायी नहीं दी । इससे वे बहुत व्याकुल हुए । थोडी देरके पश्चात रुक्ष्मण भी वहाँ आ पहुंचा । उस समय उनका परिचय सुमीव आदि विद्याघरोंसे हुआ । जिस किसी प्रकारसे हुनुमान लका जा पहुंचा । उसने वहा रावणके उद्यानमें स्थित सीताको अत्यन्त व्याकुछ देसकर सान्त्वना दी और शीघ्र ही वापिस आकर रामचन्द्रको समस्त वृत्तान्त कह सुनाया । अन्तमें युद्धकी तैयारी करके रामचन्द्र सेनासहित लका जा पहुंचे । उन्होंने सीनाको वापिस देनेके लिये रावणको बहुत समझाया, किन्तु वह सीताको वापिस करनेके लिये तैयार नहीं हुआ । उसे इस प्रकार परस्नीमें आसक्त देखकर स्वय उसका भाई विभीषण भी उससे रुष्ट होकर रामच द्रकी सेनामें आ मिला। अन्तमें दोनोमें षमासान युद्ध हुआ जिसमें रावणके अनेक कुटुम्बी जन और स्वय वह भी मारा गया । परस्तीमोहसे रावणकी बुद्धि नष्ट हो गई थी इसीलिये उसे दूसरे हितैषी जनोंके प्रिय वचन भी अप्रिय ही प्रतीत हुए और अन्तमें उसे इस प्रकारका दु ल सहना पडा ॥ ३१ ॥ केवल इतने (सात ) ही व्यसन नहीं हैं, किन्तु दूसरे मी बहुत-से व्यसन है। कारण कि अरूपमित पुरुष समीचीन मार्गको छोडकर कुत्सित मार्गमें प्रवृत्त हुआ करते हैं ॥ विशेषार्थ – जो असत्प्रवृत्तिया मनुष्यको सन्मार्गसे अष्ट करती हैं उनका नाम व्यसन है । ऐसे व्यसन बहुत हो सकते हैं। उनकी वह सात संख्या स्थूल रूपसे ही निर्धारित की गई है। कारण कि मन्द्बुद्धि जन सन्मार्गसे च्युत होकर विविध रीतियोंसे कुमार्गमें प्रवृत्त होते है। उनकी ये सब प्रवृत्तियां व्यसनके ही अन्त र्गत हैं। अत एव व्यसनों की यह सात (७) संख्या स्थूल रूपसे ही समझनी चाहिये ॥३२॥ समी व्यसन नरकादि दुर्गतियोके कारण होते हुए स्वर्ग और मोक्षकी प्राप्तिमें वर्गका (बेंडा ) के समान हैं, इसके अतिरिक्त वे वतरूपी पर्वतोंको नष्ट करनेके लिये वज्र जैसे होकर संसारी प्राणियोंके लिये दुर्दम शत्रुके समान ही हैं। ये न्यसन यद्यपि पारम्भमें मिष्ट प्रतीत होते हैं परन्तु परिणाममें ने कटुक ही हैं। इसीलिये यहां आत्महितकी इच्छा रखनेवाले बुद्धिमान् पुरुषोंको इन व्यसनोंमें जरा मी बुद्धि नहीं करनी चाहिये ॥ ३३ ॥

- 34) मिव्यादशो विस्तदशो च दशक्तुतानो मावाविको व्यस्तिनो च सलातानो च। संगं विसुधात बुधाः कुकतोचमानो गर्न्सु मसिर्विद समुचतमार्ग एव ॥ ३८ ॥
- 85) ब्रिन्पैरपि मजत मा सह संगमेशिः शुद्धैः क्याचिविन पश्यत सर्पपाणाम् । कोहो ऽपि संपतिकृतः करुताभितानां कोकस्य पातचित निश्चितमश्च नेवात् ॥ ३५ ॥
- 36) कलावेकः साधुर्भवति कवमन्यत्र सुवने स वामातः श्रुद्धैः कवमकल्पेर्जीवति चिरम् । मतित्रीप्ये शुष्यत्सरसि विचरवाशुवरतां वकोटानामग्रे तरस्वशक्तरी मच्छति कियत् ॥ ३६॥
- 37) इह वरमनुभूतं भूरि दारिश्चदुःसं वरमतिविकराले कालयक्त्रे प्रवेशः। भवतु वरमितो ऽपि क्षेत्राजालं विशालं न च सालजनयोगाजीवितं वा धनं वा ॥३०॥

हितं वाष्ट्रिक् हितं [त]वाष्ट्रकेः ॥ ३३ ॥ भो बुधा भो पण्डिता । यदि चेत् । उनतमार्गे एव निश्चयेन गन्तुं सतिएकित तदा मिण्यादशां संगं विमुखत । विसदशां विपरीतानां संग विमुखत । चकारमहणात् पथन्युतानां संग विमुखत । व्यक्षतिनां संगं विमुखत । कारामिता संगं विमुखत । कारामिता संगं विमुखत । कारामिता संगं विमुखत । कारामितानां संगं विमुखत । विद्यानां कारामितानां संगं मा प्रवत । किलक्षणे खुदे । कारामितानां संगं विप्ताल कर्यं जीवति । किलक्षणे खुदे । कारामितानां प्रवासित । संगं वाधु । खुदे आद्यात पीडित । विदे विद्याल कर्यं जीवति । किलक्षणे खुदे । कारामितानां विपालकेति । कारामितानां प्रयो । तरकशक्षित व्याप्ति विप्तालकेति । कारामितानां विद्यालकेति । विद्यालकेति । कारामितानां विद्यालकेति । कारामितानां विद्यालकेति । कारामितानां विद्यालकेति । विद्यालकेत

यदि उत्तम मार्गमें ही गमन करनेकी अभिलाषा है तो बुद्धिमान पुरुषोंका यह आवश्यक कर्तव्य है कि वे मिथ्यादृष्टियों, विसदृशों अर्थात् विरुद्ध धर्मानुयायियों, सन्मार्गसे प्रष्ट हुए, मायाचारियों, व्यसनानुराभियों तथा दृष्ट जनोंकी संगतिको छोडकर उत्तम पुरुषोंका सत्संग करें ॥ ३४ ॥ उपर्युक्त मिथ्यादृष्टि आदि श्रद जन यदि अपने बोही भी हों तो भी उनकी संगति कभी भी न करना चाहिये। देखो, खळता ( तेरु निकरू जानेपर भार होनेवाली सरसोंकी खल मागरूप अवस्था, दूसरे पक्षमें दृष्टता ) के आश्रित हुए श्रद्ध सरसोंके दानोंका खेह (तेल ) भी संगतिको प्राप्त होकर निश्चयत लोगोके नेत्रोंसे अञ्चलोंको गिराता है ॥ विद्रोपार्य --जिस प्रकार छोटे भी सरसोके दानोसे उत्पन्न हुए सेह (तेछ) के संयोगसे उसकी तीक्ष्णताके कारण मनुष्यकी आंखोंसे आंस् निकलने लगते हैं उसी प्रकार उपर्यक्त श्रद मिथ्यादृष्टि आदि दृष्ट प्रश्वोंके बोह (प्रेम, संगति) से होनेवाले पेहिक एव पारक्षेकिक दलका अनुभव करनेवाले प्राणीकी भी आखोंसे पश्चाचापके कारण आंद्र निकल्ने स्माते हैं। अत एव आत्महितेषी बनोंको ऐसे दृष्ट जनोंकी संगतिका परित्याग करना ही चाहिये ॥ ३५ ॥ इस लोकमें कलिकालके प्रमावसे वही कठिताईमें एक आध ही साध होता है । वह भी जब निर्दय दृष्ट पुरुषोंके द्वारा सताया जाता है तब भव्य कैसे चिरकाल जीवित रह सकता है ! अर्थात नहीं रह सकता । क्षेत्र ही है- वब तीक्ष्म श्रीव्यकारमें वारवका पानी सलने रुगता है तब बोंचको हिराकर बरुनेवारे बगुरुंकि आगे चच्छ मळकी कितनी देर तक चल सकती है ? अर्थात बहुत अधिक समय तक वह चल नहीं सकती. किन्द्र जनके द्वारा सारकर खायी ही जाती है ॥ ३६ ॥ संसारमें निर्भनताके भारी दुसका जनमब करना कहीं अच्छा है, इसी प्रकार अत्यन्त स्थानक सृत्युके मुलरें प्रवेश करना भी कहीं अच्छा है, इसके मित्रिक गिंद यहां और भी अतिशब कर प्राप्त होता है तो वह भी मके हो, परन्त दुष्ट बनोंके सम्बन्धसे जीवित

- 98) आचारो दशवर्मसंवमतवोम्कोत्तराच्या गुनाः मिथ्याबोहमदोज्यानं शमदमञ्जानाममाद्दिवतिः । वैराग्यं समयोपवृंहणगुणा रक्षत्रयं निर्मेखं पर्यन्ते च समाविरक्षयपदानन्दाय धर्मे यतेः ॥ ३८ ॥
- 39) सं शुद्धं प्रविद्याय चिद्गुणमयं भान्याणुमात्रे ऽपि यत् संबन्धाय मित परे भवति तद्वन्धाय मृदात्मन । तस्मास्याज्यमशेषमेव महतामेतच्छरीरादिकं तत्कालादिविनादियुक्तित इदं तस्यागकर्म मतम् ॥ ३९ ॥

क्ष्यवा धनका चाहना श्रेष्ठ नहीं है ॥ ३ ० ॥ ज्ञानाचारादिस्वरूप पांच प्रकारका आचार, उत्तम क्षमादिरूप दस प्रकारका धर्म संयम तप तथा मूल्युण और उत्तरगुण, मिथ्यात्व, मोह एव मदका परित्याग, कषायोंका शमन, इन्द्रियोंका दमन ध्यान, प्रमादरहित अवस्थान, संसार, शरीर एव इन्द्रियविषयोंसे विरक्ति, धर्मको बढानेवाले अनेक गुण, निर्मल रवत्रय तथा अन्तमें समाधिमरण यह सब मुनिका धर्म है जो अविनश्वर मोक्षपदके आनन्द (अञ्याबाध मुल) का कारण है ॥ ३८ ॥ चैतन्य गुणस्वरूप शुद्ध आत्माको छोड़कर आन्तिसे जो अज्ञानी जीवकी बुद्धि परमाणु प्रमाण भी बाद्य वस्तुविषयक संयोगके लिये होती है वह उसके लिये कर्मबन्धका कारण होती है । इसलिये महान् पुरुषोंको समस्त ही इस शरीर आदिका त्याग कालदिके विना प्रथम युक्तिसे करना चाहिये । यह त्यागकर्म जत है ॥ विशेषार्थ — इसका अमिप्राय यह है कि शरीर आदि जो भी बाद्य पदार्थ हैं उनमें ममत्वबुद्धि रसकर उनके संयोग आदिके लिये जो कुछ भी प्रयत्न किया जाता है उससे कर्मका ब य होता है और फिर इससे जीव पराधीनताको प्राप्त होता है । इसके विपरीत शुद्ध चैतन्य सक्रपको उपादेय समझकर उसमें स्थिरता प्राप्त करनेके लिये जो प्रयत्न किया जाता है उससे कर्मव धका अभाव होकर जीवको स्वाधीनता प्राप्त होती है । इसिलिये यहां वह उफ्देश दिया गया है कि जब तक उपर्युक्त शरीर आदि रसत्रयकी परिपूर्णतामें सहायता करते हैं तब तक ही ममत्वबुद्धिको छोड़कर शुद्ध आहार आदिके द्वारा उनका रक्षण करना चाहिये । किन्तु जब वे असाध्य रोगादिके कारण उक्त रक्षत्रयकी

१ स इति गृहधर्मप्रकरण पूर्णे व गृहिधर्मे का इति गृहिधर्मप्रकरण। २ व का वीर्याचार' दशनेदस्य दशलक्षणक। १ व का

- 40) सुक्तवा मूळगुणान् वर्तेषिक्षतः होनेतु वर्ते एरं वृष्टो मूळहरो अवस्वविरतं वृष्यतिकं वाण्डतः । यकं प्रातमरेः प्रदारमपुकं दित्या वित्यक्षेत्वं " रक्षस्यकुळिकोटिखण्डनकरं को उन्हो रजे बुद्धिमान् ॥ ४० ॥
- 41) म्हाने शास्त्रतः कुतः कृतनकाबारम्यतः संवमो नष्टे व्याकुलिकताच महतामण्यन्यतः प्रार्थनम् । कीपीने ऽपि इते परैम्य झटिति कोषः ससुरपद्यते तक्रियं शुन्ति रागहत् शमयतां वर्ता सक्तुम्मण्डसम् ॥ ४१ ॥
- 42) काकिन्या अपि संप्रहो न बिहितः शीरं यया कार्यते चित्रक्षेपकृदसमात्रमपि वा तत्सिद्धये नाश्चितम् । हिंसाहेतुरहो जटाचपि तथा यूकामिरमार्थनैः वैराग्यादिविवर्षनाय यतिमि केशेषु छोत्रः कृतः ॥ ४२ ॥

मिल्रवं । आविवृक्तित त्रतं रक्षणीयम् । इदं त्यागकर्मत्रतम् ॥ ३९ ॥ यते सुनीश्वरत्य । मूल्रइरो दण्डो सकति । किल्रक्षणस्य यते । मूल्युणान् मुत्तवा शेषेषु उत्तरगणेषु परं यशं विद्धत यशं कृतत । पुन किल्रक्षणस्य सुने । पूजादिकं वाण्डतः । तत्र दशन्तमाह । अरे शत्रोः । एकमहितीयम् । अतुलं प्रहारं धातं किरक्षण्यं प्राप्त हित्वा को बुक्तिमान् नर । रणे संमाने । अन्त हितीयं प्रहारं रक्षति । किल्रक्षणम् अन्यं हितीयं प्रहारम् । अक्कल्कोटिक्षण्डनकरम् ॥ ४ ॥ तत्तकात्वारणात् । शमवतां मुनीश्वराणाम् । ककुम्मण्डलं विशासमृहम् [ ह ] । वक्षं वर्तते । कौपीने ग्रहीते सित तत्कौपीन म्लानं भवति । म्हतामपि सुनीना स्वाकृत्ववित्तता भवति । अथान्यतः प्रार्थनं भवति । च पुन । परे दुष्टे । कौपीने हतेप्रिय वौरितेप्रिय शहिते कौष समुत्यथिते । तस्माहिकसैमूह् ह ] वक्षं सुनीनाम् ॥ ४९ ॥ यतिभि केशेषु लोच इतः । कसे हतेवे । वैराम्यादि विवर्णनाय वैराम्यइदिहेतवे । ये यतिभि । काकिन्या वराटिकाया अपि । संग्रह संचय । न विहितः न इतः । स्था कपितं शक्तवेषाः न विदितः न इतः । स्था कपितं शक्तवेषाः । तिराम्यविद्यो(१) । अक्रमात्रमपि नाभितं शक्तवंशवः न

पूर्णतामें बाधक बन जाते हैं तब उनके नष्ट होनेके काल आदिकी अपेक्षा न करके धर्मकी रक्षा करते हुए सल्लेखनाविभिसे उनका त्याग कर देना चाहिये। यही त्याग कर्मकी विशेषता है ॥ ३९ ॥ मूलगुणोंको छोड़ कर केवल शेष उत्तरगुणोंके परिपालनमें ही प्रयक्ष करनेवाले तथा निरन्तर पूजा आदिकी इच्छा रलनेवाले साञ्चका यह प्रयक्ष मूलपातक होगा। कारण कि उत्तरगुणोंमें हतता उन मूलगुणोंके निमित्तसे ही प्राप्त होती है। इसीलिये यह उसका प्रयक्ष इस प्रकारका है जिस प्रकार कि युद्धमें कोई मूर्ल सुमद अपने शिरका छेदन करनेवाले सञ्जक अनुपम प्रहारकी परवाह न करके केवल अंगुलिके अग्रभागको खण्डित करनेवाले प्रहारसे ही अपनी रक्षा करनेका प्रयक्ष करता है।। ४०॥ वसके मिलन हो जानेपर उसके धोनेके लिये जल एव सोडा-साहुन आदिका आरम्भ करना पडता है, और इस अवस्थामें संवयका चात होना अवश्यन्यानी है। इसके धारिरिक उस वसके नष्ट हो जानेपर महान् पुरुगोंका भी मन व्याकुल हो उठता है, इसीलिये दूपगोंसे उसको प्राप्त करनेके लिये प्रार्थना करनी पड़ती है। यदि दूसरोंके हारा केवल क्योटीका ही अपहरण किया जाता है तो करने कोल उत्तक होने लगता है। इसी कारणसे सुनिजन सदा पवित्र एव रागानको दूर करनेवाले विद्यापहल क्या आविनकार कका(दिगम्बरल)का आव्या लेते हैं ॥ ४९ ॥ सुनिजन कार्य मान मान मान समह विद्यापहल क्या आविनकार कका(दिगम्बरल)का आव्या लेते हैं ॥ ४९ ॥ सुनिजन कार्यको सिद्ध करनेके लिये वे

१ कं करणवाबारम्मा सवति तत संबमः। १ व कं का दिग्समूर्व।

- 43) पायन्ये स्थितिमोजने ऽस्ति दृष्टता पान्योद्ध स्थाजने भुत्रे ताबद्दं रहाम्यथ विधावेषा प्रतिका यतेः । काये ऽप्यस्पृहचेतसो ऽन्त्यविधिषु प्रोष्ट्रासिनः सन्मतेः न होतेन दिवि स्थितिनं नरके संपद्यते तद्विना ॥ ४३॥
- 44) प्रकर्णि ममत्वमात्मवपुषः स्थात्संस्तेः कारणं का बाह्यार्थकथा प्रधीयसि तपस्याराध्यमाने ऽपि च । तद्वास्यां हरिचन्दने ऽपि च समः संन्धिष्टतो ऽप्यकृतो भिन्नं सं स्वयमेकमात्मनि घृतं पद्वस्यकसं मुनि ॥ ४४॥
- 45) तृणं वा रतं वा रिपुरथ परं सित्रमधवा सुखं वा दुःखं वा पितृवनमहो सीधमधवा।

इतः । किल्ह्मणमस्त्रम् । चित्तक्षेपकृत् चित्तव्याकुल्याकरम् । तथा अहो जटादिरपि हिंसाहेतु । कामि यूकादिभि । तत अप्रार्थने बाचनरहितै यतिमि । केशेषु लोच कृत ॥ ४२ ॥ यावत्कालम् । मे मम । स्थितिभोजने दृढता अस्ति । यावत्कालं पाण्यो इस्तयो संयोजने दृढता अस्ति तावदहम् । भोजन भुन्ने आहारं गृह्यामि । अय अन्यथा दृढता न भवति इसीरे तद आहारं रहामि त्यजामि । विधी विधिविषये कियाविधी । यते एषा प्रतिज्ञा । पुन किलक्षणस्य यते । अन्त्यविधिषु मरणा विभिन्न कार्येऽपि शरीरेऽपि निस्स्पृहचेतस । प्रोह्रासिन आनन्दवारिण । सन्मते यते । एतेन प्रवेतिन विधिना। दिवि खर्गे। स्थितिर्न अपि तु अस्ति। तद्विना तेन पूर्वेकिन विधिना विना। नरके स्थितिर्न अपि तु नरके स्थितिरस्ति॥ ४३॥ एकस्यापि मिध्यादृष्टे जीवस्य । भारमवपुष आत्मकारीरस्य । ममत्वम् । संस्ते ससारस्य कारणे स्याकुवेत् । बाह्यार्थकथा का बाह्यपदार्थे कथा का । च पुन । तपित आराध्यमानेऽपि ममत्वं संसारकारणम् । तस्मात्वारणात् । सुनि अजसं निरन्तरम् । खयम् आत्मना कृत्वा । एकं सम् आत्मानम् । अकृतः शरीरात् । मिन्नम् । किंलक्षणो सुनि । सम । कस्मात् । बास्मां कुठारिकायाम् । हरिचन्दनेऽपि । च पुन । संक्षिष्ठत आक्षेत्रत । अन्नत शरीरते । स्व भिन्नं पश्यन् आत्मानं भिन्नं पद्यन् ॥ ४४ ॥ अहो इति कोमलवाक्ये । शान्तमनसा निर्प्रन्थाना मुनीनाम् । रफुटं व्यक्तम् । तृणं वा दर्भं वा द्वयमपि समं उस्तरा या कैंची आदि औजारका भी आश्रय नहीं लेते, क्योंकि उनसे चित्तमें क्षोभ उत्पन्न होता है। इससे वे जटाओंको घारण कर लेते हो सो यह भी सम्भव नहीं है क्योंकि ऐसी अवस्थामें उनमें उत्पन्न होनेवाले जू आदि जन्तुओंकी हिंसा नहीं टाली जा सकती है। इसीलिये अयाचन वृत्तिको भारण करनेवाले साधु जन करान्य आदि गुणोंके बढानेके लिये बालोका लोच किया करते हैं।। ४२।। जब तक मुझमें खड़े होकर भोजन करनेकी हडता है तथा दोनों हाथोंको जोड़नेकी भी हडता है तब तक मै भोजन करूगा अन्यथा मोजनका परित्याग करके विना मोजनके ही रहूगा इस प्रकार जो यति प्रतिज्ञापूर्वक अपने नियममें हड रहता ह उसका चित्त शरीरमें नि स्पृह (निर्ममत्व) हो जाता है। इसीलिये वह सद्बुद्धि साधु समाधिमरणके निय-मोंमें आनन्दका अनुभवन करता है। इस प्रकारसे मरकर वह स्वर्गमें स्थित होता है, तथा इसके विपरीत आचरण करनेवाला दूसरा नरकमें स्थित होता है ॥ ४३ ॥ महान् तपका आराधन करनेपर भी जब एक मात्र अपने शरीरमें ही रहनेवाळा ममत्वभाव संसारका कारण होता है तब मला प्रत्यक्षमें पृथक दिसनेवाले अन्य बाब पदार्थीके निषयमें क्या कहा जाय व अर्थात् उनके मोहसे तो संसारपरिअमण होगा ही। इसीलिये सुनि बन निरन्तर क्सूका और हरित चन्दन इन दोनोंमें ही सममावको धारण करते हुए आत्मासे संबोगको प्राप्त हुए शरीरसे मिन एक मात्र आत्माको ही आत्मामें धारणकर उसकी निजताका स्वय अवस्थोकन करते हैं ॥ ४४ ॥ जिनका मन शान्त हो चुका है ऐसे निर्धन्य मुनियोंकी तृष और रहा, शत्रु और उत्तम मित्र, सुख और

र अ संक्रिष्टत आक्रेयत शरीत' का संक्रिष्टत शरीरत आक्रेकित ।

स्तुतिर्वा निन्दा या गरणग्रथका जीवितमण स्कूटं विर्धन्यानां इकापि समे शान्तमकसाम् ॥ ४५ ॥

- 46) वयमिष्ट निजय्यञ्चाहसारङ्गकल्याः परपरिचयमीताः क्राँपि किंचित्ररामः । विजनमिष्ट वसामो न जजामः जमार्च स्वकृतसञ्जनकानो यत्र तत्रोपविद्याः ॥ ४६॥
- 47) कति न कति न वाराम्म्यतिर्मृतिय्तिः कति न कति न वारानत्र जातो ऽक्ति कीटः । नियतमिति न कस्माप्यस्ति सीक्यं न दुःखं जगति तरस्क्रेप किं सुदा किं शुक्ता वा ॥ ४४ ॥
- 48) प्रतिश्रणमिदं हिंदे स्थितमितप्रशान्तात्मनो सुनेर्भवति संवरः परमशुक्तिहेतुर्धुचम् ।

तुल्यम् । अथ । रिपु शतुः । अथ परं मित्रम् । मुनीनां द्रयमपि समम् । सुलं वा दु खं वा द्रयमपि समं सदशम् । वा पितृवन समशानभूमि अथवा सौधं मन्दिरम् । द्रयमपि समम् । मुनीनां स्तृतिर्वा निन्दा वा द्रयमपि समम् । अथवा मरणं अथवा जीवितं द्रयमपि समम् ॥ ४५ ॥ इह संसारे । वयम् । कापि स्थाने । किचित् स्तोक्षम् । चरामः भुकामहे । किल्क्षणाः वयम् । निजयूषप्रष्टसारप्रकल्पाः स्वकीययूषप्रष्टम्गसदशाः । पुन किल्क्षणाः वयम् । परपरिचयमीता परपदार्थसंगेन मीता वयम् । विजनं जनरहितं स्थानम् । अधिवसामः । वयं प्रमाद न मजाम प्रमाद न गच्छामः । यत्र तजीपविष्ठाः यस्मिक्षासिन् स्थाने उपविष्ठा निवण्णाः स्थिताः । स्वकृतं आत्महितम् । अनुभवाम स्मरामः ॥ ४६ ॥ अत्र संसारे । कति न कति न वारान् कीट जातोऽक्ति । इति होतो । नियतं निक्षितम् । कस्मापि सौर्व्यं नास्ति वा दुःखं न । तरलक्षे जगति चम्बलक्ष्ये ससारे । यदा हर्षेण किम् । वा ध्यवना । शुना वोकिन किम् । न किमपि ॥ ४७ ॥ इदं पूर्वोक्तं(३) विचार । प्रतिक्षणं क्षणं प्रति समयं समयं प्रति । अतिप्रधान्तास्मवः मुने हिद स्थितम् । भुवं निक्षितम् । संवरं भवति । किल्क्षण संवर् । परमञ्जदिक्रारणम् । संवरंण क्रस्य ।

द स. इमशान और प्रासाद, स्त्रति और निन्दा, तथा मरण और जीवन इन इष्ट और अनिष्ट पदार्थीने स्पष्ट तया समबुद्धि हुआ करती है। अभिप्राय यह कि वे तुण एव शच्च आदि अनिष्ट पदार्थेमिं द्वेषबुद्धि नहीं रसते तथा उनके विपरीत रह एवं मित्र आदि इष्ट पदार्थोंमें रागबुद्धि मी नहीं रखते, किन्तु दोनोंको ही समान समझते हैं ॥ ४५ ॥ मुनि विचार करते हैं कि यहां हम लोग अपने समुदायसे प्रथक हए मृगके सहश है। अत एव उसीके समान हम भी दूसरोंके परिचयसे भयमीत होकर कहीं भी (किसी श्रावकके यहा ) किंबित भोजन करते हैं, यहां एकान्त स्थानमें निवास करते हैं, प्रमादको नहीं प्राप्त होते हैं, तथा जहा कहीं भी स्थित होकर अपने द्वारा किये गये शुभ अथना अशुभ कर्मका अनुभन करते हैं ॥ ४६ ॥ मैं कितनी कितनी बार बहुत सम्पत्तिशास्त्री राजा नहीं हुआ हु <sup>2</sup> अर्थात बहुत बार अत्यन्त विमवशास्त्री राजा भी हुआ हूं । इसके विपरीत कितनी कितनी बार में शुद्ध कीड़ा मी नहीं हुआ हू ' अर्थात् अनेकों भवोंमें में शुद्ध कीड़ा भी ही चुका हू । इस परिवर्तनशील संसारमें किसीके भी न तो सुख ही नियत है और न दुःख मी नियत है। ऐसी अनरवार्ने हर्ष अथवा निवाद करनेसे क्या छाम है। कुछ भी नहीं॥ विशेषार्थ— अभिनाय यह है कि यह प्राणी कमी तो महा विमातिशाली राजा होता है और कमी अनेक कहाँका अनुमंब करनेवाल क्षुत्र कीटक भी होता है। इससे यह निश्चित है कि कोई भी प्राणी सदा सुस्ती अथवा दुर्सी हीं नहीं रह सकता । किन्त कभी वह सुसी भी होता है और कभी दुर्सी भी । ऐसी अवस्थानें विवेकी जन न तो सुसमें राग करते हैं और न दसमें हेद भी ॥ १७॥ जिसकी आस्मा अत्यन्त शान्त हो चकी है ऐसे सुनिके इदर्भी सदा ही उपर्युक्त विचार स्थित रहता है। इससे उसके विकार ही अतिशव विद्युद्धिका

रजः सस्तु पुरातनं गरुति सो मर्व दीकते ततो ऽतिनिकटं भवेदसृतयाम तुःसोन्सितम् ॥ ४८ ॥

- 49) प्रबोधो नीरम्धं अवहणममन्दं पृथुतपः सुवायुर्वैः प्राप्तो गुरुगणसहाया प्रणयिनः । क्रियन्मात्रस्तेषां भवजलधिरेषो ऽस्य च परः क्रियहरे पारः स्फुरति महतामुखमयुताम् ॥ ४९ ॥
- 50) अभ्यस्थतान्तरहशं किस् छोकभक्त्या मोहं कशीकुरुत किं वपुषा कशेन। एतद्द्रयं यदि न किं बहुमिर्नियोगे क्रेशेक्ष किं किमपरैः प्रसुरेसपोभिः॥ ५०॥
- 51) जुगुप्सते सञ्चितमत्र मायया तितिक्षते प्राप्तपरीषहानपि । न सेन्युनिर्देष्टकषायनिप्रहास्त्रिकित्सति स्वान्तमघप्रशान्तये ॥ ५१ ॥

सम्बद्ध प्रसातन रजः पापं गरुति । नव पाप न दौकते न आगच्छति । तत कारणात् अमृतधाम मोक्षपदम् । अतिनिक्टं भवेत् । किलक्षणं मोक्षम् । दु खोजिसत दु खरहितम् ॥ ४८ ॥ यै यतिभि । प्रबोध प्रवहणं प्राप्तं ज्ञानप्रवहणं प्राप्तमः । विरुक्षकं प्रवहणम् । नीर् प्र छिद्ररहितम् । पुन विरुक्षणं प्रोहणम् । अमन्द वेगयुक्तम् । ये यतिभि । पृथुतप विस्तीण तप पुतार्वे प्राप्त । ये यतिभि । गुरुगणसहाया प्रणयिन झेहकारिण । तेषां मुनीनाम् । एव भवजलि संसार समाह कियन्मात्र । उद्यमयुक्तां उद्यमयुक्तानां मुनीनाम् । अस्य ससारसमुद्रस्य पार कियदूरे स्फुरति । पर प्रकृष्ट ॥ ४९ ॥ अन्तर्दश शाननेत्रम् । अभ्यस्यताम् । लोकमन्त्या किम् । भो मुनय मोहं कृतीकुरुत । वपुषा कृत्रोन किम् । यदि चेत् । एतदृद्वयं म अन्तर्रिष्टिमींहं कुवां न । तदा बहुनि नियोगे ब्रतादिकरणे किम् । च पुन । क्लेका कायहेकी किम् । अपरे श्रचरै तपोक्षि किम् । न किमपि ॥ ५ ॥ अत्र संसारे । चेत् यदि । सुनि । अध्यशान्तये पापप्रशान्तये । दुष्टकपाय कारणमूत संवर होता है जिससे कि नियमत पूर्व कर्मकी निर्जरा होती है और नवीन कर्मका आगम भी नहीं होता। अत एव उक्त मुनिके लिये दु खोंसे रहित एव उत्तम सुखका स्थानभूत जो मोक्षपद है बह अत्यन्त निकट हो जाता है ॥ ४८ ॥ जिन मुनियोंने सम्यन्त्रानरूपी छिद्ररहित एव शीघ्रगामी जहाज प्राप्त करिलया है जिन्होने विपुल तपस्वरूप उत्तम वायुको भी प्राप्त कर लिया है तथा सेही गुरूजन जिनके सहायक हैं ऐसे उद्यमशील उन महामुनियोके लिये यह संसार-समुद्र कितने प्रमाण है व अर्थात् वह उन्हें क्षद्र ही प्रतीत होता है। तथा उनके लिय इसका दूसरा पार कितने दूर है व अर्थात् कुछ भी दूर नहीं है ॥ विशेषार्थ - जिस प्रकार अनुभवी चालकोसे संचालित, निश्छिद्र, शीष्रगामी एव अनुकूल बायुसे संयुक्त जहाजसे गमन करनेवाले मनुष्योंके लिये अत्यन्त गम्भीर एव अपार भी समुद्र शुद्र ही प्रतीत होता है उसी प्रकार मोक्षमार्गमें प्रयक्षशील जिन महामुनियोने निर्दोष उत्कृष्ट सम्यम्हानके साथ विपुल तपको मी प्राप्त करिल्या है तथा खेदी गुरुजन जिनके मार्गदर्शक हैं उनके लिये इस संसार-समुद्रसे पार होना कुछ भी कठिन नहीं है ॥ ४९ ॥ हे मुनिजन! सम्यन्जानरूप अभ्यन्तर नेत्रका अभ्यास कीजिये, आपको लोकभक्तिसे इक मी प्रयोजन नहीं है। इसके अतिरिक्त आप मोहको कुश करें, केवल शरीरके कुश करनेसे कुछ मी काभ नहीं है। कारण कि यदि उक्त दोनों नहीं हैं तो फिर उनके विना बहुत-से यम-नियमोंसे, कायकेशोंसे और कुसरे प्रचुर तपोंसे कुछ भी प्रयोजन सिद्ध नहीं हो सकता है ॥ ५ ॥ यदि मुनि पापकी शान्तिके लिये दुष्ट कवायोंका निम्रह करके अपने मनका उपचार नहीं करता है, अर्थात् उसे निर्मरू नहीं करता है, तो यह

र स सा कानप्रोहण। २ आ का प्रश्नुतप सुवास ।

- 52) द्विंचा प्राणिषु करमनं सचित सा प्रारमणः सो ऽनैतः समावेय मयावयो ऽपि नितरां दीर्घा ततः संस्तृतिः । तत्रासातमशेषमर्थत इवं मत्वेति यस्त्रकथान् अस्त्रवर्धा पुनर्यमाश्रितयता तेनाहतः सत्त्यथः ॥ ५२ ॥
- 58) दुर्ध्यानार्थमवद्यकारणमहो निर्म्रन्थताहानये शब्याहेतु हणाचयि प्रशमिनां सञ्जाकरं स्वीकृतम् । यत्तर्दिक न गृहस्थयोग्यमपरं स्वर्णीदिकं सांप्रतं निर्मन्थेच्यपि चेत्तरस्ति नितरां प्रायः प्रविष्टः किस्ति ॥ ५३॥
- 54) कादाचित्को बन्धः कोश्वादे कर्मणः सदा संगात्। नात कापि कदाचित्परिप्रहमहवतां सिद्धिः॥ ५४॥

निम्रहात् । खा-तं मन । न चिकित्यति निर्मलं न करोति । स मुनि । मायया कृत्वा । संस्ति संसारं । जुगुप्सते निन्यति । स मुनि प्राप्तरिषद्दान् । स्वाप्ति । स मुनि प्राप्तरिषद्दान् । स्वाप्ति । स मुनि प्राप्तरिषद्दान् । स्वाप्ति । स अग्र प्राप्ति सहते । तदा अध्यक्षान्तये कथ मवति ॥ ५१ ॥ यत्र प्राप्ति हिंसा वर्तते तत्र करमच पापं भवति । सा हिंसा प्रारम्भतो भवति । स आरम्भ अर्थत द्वार्तः भवति । तत्र स्वारं । ततः भयात् । बीर्षा सस्ति विधिसतार भवति । तत्र ससारं । अशोधं परिपूर्णम् । असारं दु सं भवति । मुत्त्यर्थी मुक्तिवाञ्छेक मुनि इति इद पूर्वोक्त पापम् । अर्थत द्वय्यतः । मत्वा ज्ञात्वा । द्वय्यं स्वक्तान् । पुन नेन अर्थमाश्रितवता द्वय्य आश्रितवता मुनिना । सत्यय आहत् ॥ ५२ ॥ अदो इति खेदे । यदास्तात्कारणात् । प्रश्निमां मुनीनाम् । शय्याहेतु तृणाद्यपि स्विकृतमङ्गीकृत दुर्घ्यानार्थं भवति । पुन अवयकारणं भवति । पुन निर्मन्यताद्दानये भवति । पुन सृणादि अङ्गीकृतं रूखाकरं भवति । तत्तस्पात्कारणात् । अपरं गृहस्थयोग्यं स्वर्णादिक कि न । अपि तु गृहपदं स्वर्णादियोग्यं वर्तते । सेवदि तद् द्वय्यम् । निर्मन्येषु मुनिषु सांप्रतम् । अस्ति वर्तते । तदा नितरामतिशयेन । प्राय बाहुरुयेन । कार्रिण प्रविद्व ॥ ५३ ॥ कोषादे सकाशात् । कोऽपि व च । कदाचिद्ववति । सगात्परिप्रहात् । सदा सर्वदा व च भवति । अत कारणात् । काषि कस्यन्त्याने । कदाचित् कस्यन्तमये । परिप्रह्महवती । सगात्परिप्रहात् । सदा सर्वते । येवते परिप्रहमहवन्त तेषां परिप्रह

समझना चाहिय कि वह जो संसारसे घृणा करता है तथा परीषहोकों भी सहता है वह केवल माथाचारसे ही ऐसा करता है, न कि अन्तरंग प्रेरणासे ॥ ५१ ॥ प्राणियोकी हिंसा पापको उत्पन्न करती है, वह हिंसा प्रकृष्ट आरम्भसे होती है, वह आरम्भ धनके निमित्तसे होता है, उस धनसे ही मय आदिक उत्पन्न होते हैं, तथा उक्त मय आदिक संसार अतिशय लगा होता है। इस प्रकार इस समस्त दुखका कारण धन ही है ऐसा समझकर जिस मोक्षामिलाची मुनिने धनका परित्याग कर दिया है वह यदि फिरसे उक्त धनका सहारा लेता है तो समझना चाहिये कि उसने मोक्षमार्गकों नष्ट कर दिया है।। ५२॥ जब कि श्रम्यांके निमित्त स्वीकार किये गये लज्जाजनक तृण (प्याल) आदि भी मुनियोंके लिये आर्त-रोद्रस्वरूप दुध्यांन एव पापके कारण होकर उनकी निर्मन्थता (निष्परिमहता) को नष्ट करते हैं तब फिर गृहस्थके योग्य अन्य सुवर्ण आदि क्या उस निर्म शताके घातक न होंगे । अवश्य होंगे। फिर यदि वर्तमानमें निर्मन्य कहे बानेवाले मुनियोंके भी उपर्युक्त गृहस्थयोग्य सुवर्ण आदि परिमह रहता है तो समझना चाहिये प्राय कल्किकालका प्रवेश हो चुका है।। ५३॥ कोभादि कथायोंके निमित्तसे जो वध होता है वह कादाचितक होता है, अर्थात् कभी होता है और कभी नहीं भी होता है। किन्तु परिमहके निमित्तसे जो बन्ध होता है वह कादाचितक होता है, अर्थात् कभी होता है। इसकिये जो साधुजन परिमहक्ती महसे पीडित हैं उनको कहींपर और कभी नहीं भी होता है। इसकिये जो साधुजन परिमहक्ती महसे पीडित हैं उनको कहींपर और कभी

१ म म संसार जुगुप्सवे संसार निन्यति । २ क प्रक्रियान्छिक । २ म म नियते । पदार्थक ४

- 55) मोक्षे ऽपि मोहादमिलायदोचो विशेषतो मोक्ष्मिकेववारी । यतस्ततो ऽध्या मरतो सुसुसुर्ववेत् किमन्यत्र कृतामिलाय ॥ ५५ ॥
- 56) परिप्रहवतां शिव यदि तदानकः शीतको यदीन्द्रियसुसं सुसं तदिह कालकृष्टः सुधा । स्थिरो यदि तनुस्तदा स्थिरतरं तहिङ्ग्यर भवे ऽत्र रमजीयता यदि तदिन्द्रजाले ऽपि च ॥ ५६ ॥
- 57) स्मरमिष हृदि येषा ज्यानविह्नम्दीते सक्छभुवनमङ्गं वृद्यमान विलोक्य। कृतभिय इव नष्टास्ते कषाया न तस्मिन् पुनरिप हि समीयु साधवस्ते जयन्ति॥ ५७॥

58) अनर्ध्यरत्नत्रयसंपदो ऽपि निर्प्र धताया पदमहितीयम् । अपि प्रशान्ता स्मरवैरिवध्वा वैधव्यदास्ते गुरवो नमस्या ॥ ५८॥

प्रहबताम् । कदाचित्र सिद्धि परिप्रहिपशावपीडितानां मुनीनां सिद्धिनं ॥ ५४ ॥ यत यस्मात्कारणात् । मोझेऽपि मोहात् अभिकाषदीष विशेषत मोक्षविषेषकारी भवति । तत कारणात् अध्यात्मरत मुमुखु मुनि अन्यत्र वस्तुनि इताभिकाष 🎋 भवेत् । अपि तु अन्यत वस्तुनि कृताभिलाष न भवेत् ॥ ५५ ॥ यदि चेत् परिप्रहवर्ता जीवानां विवे भवेत् तदानल श्रीतले भवति । यदि चेत् । इिद्रयसुख सुख भवेत् तदा इह जगिति विषये कालकूट विष सुधा अमृतं भवेत् । यदि चेत् । इय तनु स्मिरा भवेत् तदा तिकत् विद्युद्युकम् अम्बरं स्थिरतरं भवति । यदि अत्र भवे संसारे रमणीयता भवेत् तदा इन्द्रजालेऽपि रमणीयता भवति ॥ ५६ ॥ हि यत । ते साधवो जयन्ति । येषां मुनीश्वराणाम् । ध्यानवहिप्रदीते ध्यानवहिप्रज्विते इदि । स्मरं कामम्। दह्ममानम्। विलोक्य दृष्ट्वा। ते कषाया नष्टा । कृतिभिय इव कृता मी भवं ये ते कृतिभियः । किलक्षणं कामम् । सकलभुवनमहम् । ते कषाया तथा नष्टा यथा पुनरिप तस्मिन् मुनीनां हृदि । न समीय न प्राप्ता । ते साधनी अयन्ति ॥ ५ ॥ ते गुरव । नमस्या नमस्करणीया । य अनर्थरात्रत्रयसपदोऽपि निर्धन्थतायाः अद्वितीयं पदं प्राप्ता । प्रशान्ता भी सिद्धि प्राप्त नहीं होती ॥ ५४ ॥ जब अज्ञानतासे मोक्षके विषयमें भी की जानेवाली अभिलाषा दोषरूप होकर विशेष रूपसे मोक्षकी निषेधक होती है तब क्या अपनी शुद्ध आत्मामें लीन हुआ मोक्षका अमिलाबी साधु स्ती पुत्र मित्रादिरूप अन्य बाह्य वस्तुओकी अभिलाषा करेगा । अर्थात कभी नहीं करेगा ॥ ५५ ॥ यदि परिमहयुक्त जीवोका कल्याण हो सकता है तो अग्नि भी शीतल हो सकती है, यदि इवियजन्य सुख बास्तविक सुख हो सकता है तो तीव विष भी अमृत बन सकता है, यदि शरीर स्थिर रह सकता है तो आकाशमें उदित होनेबाली बिजली उससे भी अधिक स्थिर हो सकती है, तथा इस संसारमें यदि रमणीयता हो सकती है तो वह इंद्रजालमें भी हो सकती है।। विशेषार्थ-इसका अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार अभिका शीतल होना असम्भव है उसी प्रकार परिग्रहसे कल्याण होना भी असम्भव ही है। इसी प्रकार जैसे विष कभी अमृत नहीं हो सकता, आकाशमें चचल बिजली कभी स्थिर नहीं रह सकती, तथा इंद्रजाल कभी रमणीय नहीं हो सकता है उसी प्रकार कमश इन्द्रियसुल कभी सुल नहीं हो सकता, शरीर कभी स्थिर नहीं रह सकता तथा यह ससार कभी रमणीय नहीं हो सकता है।। ५६॥ जिन मनियोंके ध्यानरूपी अग्निसे प्रज्वलित हृदयमें त्रिलोकविजयी कामदेवको भी जलता हुआ देखकर मानो अतिशय भवभीत हुई कषायें इस प्रकारसे नष्ट हो गई कि उसमें वे फिरसे प्रविष्ट नहीं हो सकीं, वे भूनि जयव त होते हैं ॥ ५७ ॥ जो गुरु अमुख्य रक्तत्रयस्वरूप सम्पत्तिसे सम्पन्न होकर भी निर्धन्यताके अनुपम पदको प्राप्त हुए हैं, तथा जो अत्यन्त शान्त होकर भी कामदेवरूपशत्रकी पत्नीको

१ क स्थिरो । २ क झ तन्दिम्बरम्।

- 59) वे स्वाचारमपारसीक्यसुतरोबीनं परं पश्चधाः सद्योधाः स्वयमाकरन्ति च प्रधानकारवन्त्वेव च । प्रम्थप्रनिथविमुक्तसुक्तिपदवीं प्राप्तास्य येः प्रापिताः " ते रक्षत्रवधारियः शिवस्तां क्रवेन्त् नः सरय ॥ ५९॥
- 60) भ्रान्तिप्रदेषु बहुवरर्ससु जन्मकक्षे पन्थानमैकमसृतस्य पर नयन्ति । वे स्रोकसुक्षतिथिय प्रणमासि तेश्यः तेनाप्यहं जिगसिषुगुरुनायकेश्यः ॥ ६०॥
- 61) शिष्याणामपद्दाय मोद्दपटलं कालेन दीर्घेण य जातं स्थात्पदलाञ्चितोक्वलक्वोदिव्याजनेन स्फुटम्। ये कुर्वन्ति दद्दां परामतितरां सर्वावलोकक्षमा लोके कारणमन्तरेण मिषजास्ते पान्तु नो ऽष्यापकाः॥ ६१॥

अपि स्मरवैरिवच्या वैधव्यं रण्डात्वं ददतीति<sup>र</sup> वैधव्यदा । ते गुरव जयन्ति ॥ ५८ ॥ ते सूरयः । न अस्माकं । शिवसुकं कुर्वेन्तु । ये मुनय पश्चमा । खाचारं खकीयमाचारम् । खयम् आचरति । किलक्षणमाचारम् । अपारसौख्यसुतरोबीजम् । परम् उत्कृष्टम् । च पुन । परान् विष्यादीन् आचारयन्ति । ये प्रयप्रन्यिवमुक्तमुक्तिपदवीं प्राप्ताः प्रत्यस्य या प्रीथः प्रत्यप्रनियाः तेन व तया विमुक्ता या मुक्तिपदवी ता विमुक्तमुक्तपदवी प्राप्ता । ये मुनीश्वरै । अन्ये मुक्तिपदवी प्रापिता । पुन किलक्षणाः सरयः । रक्षत्रयधारिण । एवंभता मुनय न अस्माकं शिवसुख कुबैन्द्र ॥ ५९ ॥ ये गुरव । जन्मकक्के संसारवने । भ्रान्ति प्रदेख बहुवर्रमेस् बहुमिध्यात्वमार्गेषु सत्स् । लोकम् । अमृतस्य मोक्षस्य । एक पन्थानं मार्गम् । नयन्ति । किलक्षणा गुरव । उभत्थिय । ते न्य आचार्येभ्य प्रणमामि । किलक्षणेभ्य आचार्येभ्य । गुरुनायकेभ्य । तेन पथा अहमपि जिगमिषु याद मैच्छ ॥ ६ ॥ ते अध्यापका । न अस्मान्। पान्तु रक्षातु । ये विष्याणां दश नेत्रम् । अतितराम् । परां श्रष्ठाम् । कुवैति । कि करवा । मोहपटलम् अपहाय स्फेटबित्वा । कैन । स्मापदलाञ्चितोज्ज्वलवचोदिन्यासनेन । किलक्षणं मोहपटलम् । यहीर्षेण कारेन जातम् उत्पन्नम् । किलक्षणां दशम् । सवावलोकस्थमां सर्वपदार्थीवलोकनक्षमाम् । पुन ये अध्यापका । कारणसन्तरेण वैधव्य प्रदान करनेवाले हैं, वे गुरु नमस्कार करने योग्य है।। विशेषार्थ- जो अमूल्य तीन रह्नोसे सम्पन होगा वह निर्म थ (दरिद्र) नहीं हो सकता. इसी प्रकार जो प्रशात होगा-क्रोधादि विकारोंसे रहित होगा-वह शत्रुपनीको विधवा नहीं बना सकता है। इस प्रकार यहा विरोधाभासको प्रगट करके उसका परिहार करते हुए प्रन्थकार यह बतळाते है कि जो गुरु सम्यन्दर्शन, सन्यन्तान और सन्यकचारित्रक्रप अनुपम रतात्रयके धारक होकर निर्मन्थ-मूर्छारहित होते हुए दिगम्बरत्व- अवस्थाको माप्त हुए हैं, तथा जो अशान्तिके कारणभूत कोधादि कषायोंको नष्ट करके कामवासनासे रहित हो चुके हैं उन गुरुओंको नमस्कार करना चाहिये ॥ ५८ ॥ जो विवेकी आचार्य अपरिमित सुलरूपी उत्तम बृक्षके बीजमूत अपने पांच प्रकारके (ज्ञान, दर्शन, तप, वीर्य और चारित्र) उत्कृष्ट आचारका स्वय पाछन करते है तथा अन्य शिष्यादिकोंको भी पालन कराते हैं. जो परिमहरूपी गांठसे रहित ऐसे मोक्षमार्गको स्वय प्राप्त हो चके हैं तथा जिन्होंने अन्य आत्महितैषियोंको भी उक्त मोक्षमार्ग प्राप्त कराया है वे रत्नत्रयके धारक आचार्य परमेष्ठी हमकी मोक्षसुख प्रदान करें ॥ ५९ ॥ जो उन्नत बुद्धिके धारक आचार्य इस जन्म-मरणस्यहर संसारहरपी बनमें ब्रान्तिको उत्पन्न करनेवाले अनेक मार्गोके होनेपर भी दूसरे जनोंको केवल मोक्षके मार्गपर ही है जाते हैं उन अन्य मुनियोंको सन्मार्गपर है जानेवाहै आचार्योंको मै भी उसी मार्गसे जानेका इच्छक होकर नमस्कार करता हु ॥ ६० ॥ जो क्रोकमें अकारण (निस्वार्थ) वैद्यके समान होते हुए शिष्योंके चिरकालसे उत्पन्न हुए अज्ञानसमूहको हटाकर 'स्यात' पदसे चिह्नित अर्थात् अनेकान्तमय निर्मेक वचनक्यों दिव्य अंजनसे उनकी अत्यन्त श्रेष्ठ दृष्टिको स्पष्टतया समस्त पदार्थीके देखनेमें समर्थ

१ क दमरीति सा ददति ते।

- 62) उन्सुख्यालयबन्धनादिष दहात्काये ऽपि बीतस्युद्धा-श्चित्ते मोहविकल्पजालमपि यहुर्मेधमन्तस्तमः । भेदायास्य हि साधयन्ति तदहो ज्योतिजिताकप्रमं ये सहोधमय भवातु भवता ते साधव श्रेयसे॥ ६२॥
- 63) बज्जे पतत्यिप भयद्रुतविश्वलोकसुक्ताध्वनि प्रशमिनो न चलन्ति योगात्। बोधप्रदीपहतमोहमहा धकारा सम्यग्दश किसुत शेषपरीषद्वेषु॥ ६३॥
- 64) प्रोचित्मकरोग्रतेजिस स्माधण्डानिलोचिहिशि स्फारीभृतस्रुतप्तभूमिरजिस प्रक्षीणनचम्भिस । ब्रीष्मे ये गुरुमेदिनीध्रशिरिस ज्योतिर्निधायोरिस । ध्वान्तक्ष्वंसकरं वसन्ति सुनयस्ते सन्तु न श्रेयसे॥ ६४॥

कारणं विना । भिषजा वैद्या ते न अस्मान् पान्तु ॥ ६१ ॥ अहो इति आश्वरें । ते साधव । भवताम् । अयसे कल्याणाय । अवन्तु । ये साधव । इढात् । आलयब धनात् गृहव धनात् । उन्मुच्य भिक्षीभूय । कायेऽपि शरीरेऽपि । वीतरपृहा जाता नि सृहा जाता । यहुर्भेय दुःखेन भेद्यम् इति दुर्भेयं मोहविकल्पजालम् अन्तस्तम । चित्ते हृदि । वर्तते । ये मुनय । अस्य अन्तस्तमस । भेदाय स्फेटनाय । उयोति साधयित । किलक्षण ज्योति । जिताकंप्रभम् । पुन किलक्षणं ज्योति । सहोधमयं ज्ञानमयम् । ते साधव । युखाय मोक्षाय भवन्तु ॥ ६२ ॥ प्रशमिन मुनय । योगात् न चलित । क्ष सित । वज्रे पतत्यपि । पुन भयहृतविश्वलोकमुक्ताध्विन भयेन हता पीढिता ये विश्वलोका ते भयहृतविश्वलोके मुक्त अध्वा मार्ग यत्र तस्मिन् भयहृतविश्वलोकमुक्ताध्विन सित । प्रशमिन योगांच चलित । उत सहो । शेषपरीषहेषु कि का कथा । किलक्षणा मुनय । बोधप्रविपहतमोहमहा धकारा ज्ञानप्रविपेन स्फेटितिमध्या धकारा । पुन किलक्षणा मुनय । सम्यग्दश ॥ ६३ ॥ ते मुनय । विष्का । अस्ति । सन्तु भवन्तु । ये मुनय । प्रीष्मे । गुरुमेदिनीप्रविरिति गरिष्ठपर्वतमस्तके । वसन्ति तिष्ठनित । ध्वान्त ध्वंसकरं मिध्यात्विनाशकरं ज्योति उरिष्ठ निधाय संस्थाप्य । किलक्षणे शीष्मे । प्रोधित्मकरोत्रतेजसि तीक्षणस्वित्तम् विषक्ति । उत्व किलक्षणे शीष्मे । प्रोधितमकरोत्रतेजसि तीक्षणस्वैकरे उप्र तेजित । पुन किलक्षणे । लसचण्डानिलोयहिवि प्रचण्डपवनेन पूरितदिवि । पुन किलक्षणे प्रीष्मे । स्कारीभूत्यस्तप्तभूमिरवासि ।

कर देते है वे उपाध्याय परमेष्ठी हमारी रक्षा करें ॥ ६१ ॥ जो मजबूत गृहरूप ब धनसे छुटकारा पाकर अपने शरीरके विषयमें भी निस्पृह (ममत्वरहित) हो चुके हैं तथा जो मनमें स्थित दुर्भेंच (कठिनतासे नष्ट किया जानेवाल) मोहजितत विकल्पसमूहरूपी अभ्यन्तर अधकारको नष्ट करनेके लिये सूर्यकी प्रमाको भी जीतनेवाली ऐसी उत्तम ज्ञानरूपी ज्योतिके सिद्ध करनेमें तत्पर हैं वे साधुजन आपके कल्याणके लिये होवें ॥ ६२ ॥ भयसे शीष्रतापूर्वक भागनेवाले समस्त जनसमुदायके द्वारा जिसका मार्ग छोड दिया जाता है ऐसे वज्जके गिरनेपर भी जो मुनिजन समाधिसे विचलित नहीं होते हैं वे ज्ञानरूपी दीपकके द्वारा अज्ञानरूपी घोर अधकारको नष्ट करनेवाले सम्यन्दिष्ट मुनिजन क्या शेष परीषहोंके आनेपर विचलित हो सकते हैं १ कभी नहीं ॥ ६३ ॥ जो ग्रीष्म काल उदित होनेवाले सूर्यकी किरणोंके तीक्ष्ण तेजसे सयुक्त होता है जिसमें लिक्ष्ण पक्न (छ.) से दिशायें परिपूर्ण हो जाती हैं, जिसमें अत्यन्त सन्तम्न हुई पृथिवीकी धूलि अधिक मात्रामें उत्पन्न होती है, तथा जिसमें नदियोंका जल सूख जाता है उस ग्रीष्म कालमें जो मुनि जन हृदयमें अज्ञाना धकारको नष्ट करनेवाली ज्ञानज्योतिको धारण करके महापर्वतके शिखरपर

र अ श अही इति खेदे।

- 65) ते यः पान्तु पुस्नकाः इतरवैरवैरविश्यामकैः सञ्बद्धारियमद्भिरियविश्वयस्थारत्वदोषादिव । याके मजादिके पराद्विरियुक्ते धावद्ववीसंकुके अ सम्याचारविसंस्थुके तस्तके तिव्यन्ति ये साधवः ॥ ६५ ॥
- 66) म्हायत्कोकनदे गहत्कपिमदे भ्रद्भयद्दुमीयच्छदे हषद्रोमद्दिके हिमजताबस्यन्तदु समदे। ये तिष्ठन्ति चतुष्पये पृषुतपःसीधस्थिता साधव ध्यानोष्मप्रहतोत्रदीत्यविषुतास्ते मे विद्यु श्रियम्॥ ६६॥
- 67) कालत्रये वहिरवस्थितिजातवर्षाशीतातपप्रमुखसंघितोत्रदुःस्ते । आत्मप्रवोधविकले सकलो ऽपि कायक्केशो बृथा वृतिरियोज्यितशास्त्रियो ॥ ६७ ॥

पुन किंकक्षणे प्रीष्मे । प्रक्षीणनद्यम्भित स्वोकनदीजले । एवंभूते प्रीष्मे ये पर्वंत तिष्ठन्ति ते मुनयः जयन्ति ॥ ६४ ॥ ते साधवः । व युष्मान् । पान्तु रक्षान्तु । ये मुमुक्षव मुनय । वर्षाकाले तदतले तिष्ठन्ति । किंलक्षणे वर्षाकाले । अन्दे मेथे । म्हार्क्ति मजान्ती हला भूमिर्यत्र तिस्मिन् मजादिले । किंलक्षणे मेथे । इत्तरवे शब्दगुर्ति । पुन किंलक्षणे अन्दे । अतिस्थामले मेथे । किं कुर्वद्विति । अविधार वदोषात्ममुद्रसंघ धिक्षार त्वदोषात् । शक्षद्वारिवमद्विति निरन्तर जलवर्षणक्षीले । पुन किंलक्षणे वर्षाकाले । पात्रितिकुले पतन्ति गिरिकुलानि यत्र तिस्मिन् पत्रितिकुले । पुन किंलक्षणे वर्षाकाले । धावबुनीसंकुले वेगयुष्मानी संकुले । पुन किंलक्षणे वर्षाकाले । क्षावबुनीसंकुले वेगयुष्मानीसंकुले भयानकवातयुष्ते । एविषे वर्षाकाले । किंलक्षणे हिमऋतौ । क्षावकाले । क्षाववात्रित्वा । क्षाववात्रित्वा । क्षाववात्रिक्षाविक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे क्षाववात्रिक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे क्षाववात्रिक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे किंकक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे किंकक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे किंकक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे किंकक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे । क्षाववात्रिक्षणे विक्षणे हिमऋतौ । क्षाववात्रिक्षणे किंकिले । क्षाववात्रिक्षणे । क्षाववात्रिक्षणे । क्षाववात्रिक्षणे । क्षाववात्रिक्षणे किंकिले संवविक्षणे । क्षाववात्रिक्षणे किंकिले संववित्रमे क्षावित्रमे क्यावित्रमे क्षावित्रमे क्षावित्रमे क्षावित्रमे क्षावित्रमे क्षावित

निवास करते हैं वे मुनिजन हमारे कल्याणके लिये होवें ॥६४॥ जिस वर्षा कालमें गर्जना करनेवाले, अतिशय काले, तथा समुद्रविषयक क्षारत्व (लारापन) के दोषसे ही मानो निल्य ही पानीको उगल्नेवाले (गिरानेवाले) ऐसे मेघेंके द्वारा पृथिवी जलमें डूनने लगती है जिसमें पानीके प्रबल प्रवाहसे पर्वतोंका समूह गिरने लगता है, जो वेगसे बहनेवाली नदियोंसे व्याप्त होता है, तथा जो झझावातसे (जलमिश्रित तीक्ष्ण वायुसे) संयुक्त होता है, ऐसे उस वर्षा कालमें जो मुमुश्च साधु दृक्षके नीचे स्थित रहते हैं वे आप लोगोंकी रक्षा करें ॥६५॥ जिस ऋतुमें कमल मुरझाने लगते हैं बन्दरोंका अमिमान नष्ट हो जाता है, दृक्षसमूहसे पत्ते नष्ट होने लगते हैं, तथा बीतसे दरिद्र जनके रोम कम्पायमान होते हैं, उस अत्यन्त दुलको देनेवाली हिम (शिशिर) ऋतुमें विश्वाल तपक्रपी प्रासादमें स्थित तथा ध्यानक्रपी उष्णतासे नष्ट किये गये तीक्ष्ण शैत्यसे रहित जो साधु चतुष्पथमें स्थित रहते हैं वे साधु मेरी लक्ष्मीको करें ॥६६॥ साधु जिन तीन कालोंमें घर छोडकर बाहिर रहनेसे उत्पन्न हुए वर्षा, शैत्य और घूप आदिके तीन दुलको सहता है वह बदि उन तीन कालोंमें व्यष्टास्म झानसे रहित होता है तो उसका यह सब ही कायक्रेश इस प्रकार व्यर्थ होता है जिस प्रकार कि

र आ आ इसे वर्ष । २ का भावद्भुनी संकुले पुन । १ आ इस एवंविधे काले । ४ इस वृक्षपणसमूहे । ५ आ दा स्थित ! १ आ का कालकार ।

- 68) संप्रत्यस्ति न केवली किल कली कैलोक्यक्टामिकः तद्वाचः परमासते ऽत्र वस्तकोने जगक्वोतिकाः। सद्वज्ञयधारिणो यतिवरास्तासां समाळम्बनं तत्युजा जिनवाचि पूजनमत साक्षाज्जिन पूजितः॥ ६८॥
- 69) स्पृष्टा यत्र मही तद्क्षिकमलैस्तत्रैति सत्तीर्थता तेभ्यस्ते ऽपि सुरा कृताक्षित्रपुटा निस्तं नमस्कुर्वते । तत्रामस्मृतिमात्रतो ऽपि जनता निष्कस्मषा जायते ये जैना यत्रपक्षिदात्मनि पर स्नेह समातन्वते ॥ ६९ ॥
- 70) सम्यग्दर्शनबोधवृत्तंनिसितः शान्त शिवैवी मुनि मैन्दे स्यादवधीरितो ऽपि विशद साम्य यदालम्बते।

तिसन् संघिति।पृदु से। तत्रो प्रक्षते। किसन् केत्र। उजिझतशालियप्रे धान्यरहितक्षेत्रे वृतिरिव निष्फलम् ॥ ६७ ॥ किल इति सस्ते। अत्र भरतक्षेत्रे। कली पश्चमकारे। सप्रति व्वानीम्। केत्रली न अस्ति। किलक्षण केत्रली। तैलोक्यचूडामणि। परं केवलम्। तहाच तस्य जिनस्य वाच। आसते तिष्ठन्ति। किलक्षणा वाच। जगद्गोतिका। तासां वाणीनां समालम्बनम्। सद्दक्षत्रयधारिको यतिवरा तिष्ठन्ति। तेषां यतीनां पूजा तत्पूजा छता जिनवाचि पूजनं छतम्। अत जिनवाचि पूजनात् साक्षा जिन पूजित ॥ ६८॥ ये जैना यतय। परम् उ छ्छम्। चिदा मनि विषये केह समातन्वते आमनि प्रीति विस्तारयन्ति। तद्धिक्तमके तेषा यतीनां चरणकमे छ छत्व। यत्र प्रदेशे। या मही पृत्वी। स्पृष्टा स्पर्शित भवति। तत्र प्रदेशे। सा मही। सत्तीयैताम् एति ग छति। तेभ्य मुनिभ्य। तेऽपि छनाजलिपुटा सुरा। नित्यं सदैव। नम नमस्कारं कुर्वते। तत्वामस्मृति-मात्रतोऽपि तेषा मुनीनां नामसरणमात्रत। जनता जनसमूहै। निष्कत्मषा जायते पापरहिता जायते॥ ६९॥ मन्दे मूलैं। अवविति।ऽपि अपमानितोऽपि। यत्वाम्यम् उपशमम् आलम्बते तदा विशल स्थात् भवेत। किलक्षणो मुनि। सम्यग्दर्शन बोबवैत्ति। चन शान्त। एन विवेदी मोक्षामिलापी। ते मन्दे दुष्टे। आमा विहत । अत्र जगति। तेषाम् अकल्याणिनां

धान्याङ्करोंसे रहित खेतमें वासो या काटो आदिसे बाढका निर्माण करना ॥ ६० ॥ इस समय इस कलिकाल (पचम काल) में मरतक्षेत्रके मीतर यद्यपि तीनो लोकोमें श्रेष्ठमृत केवली भगवान विराजमान नहीं हैं फिर मी लोकको प्रकाशित करनेवाले उनके वचन तो यहा विद्यमान हैं ही और उन वचनोंके आश्रयमृत सम्यन्दर्शन, सम्यन्दात एव सम्यक्चारित्ररूप उत्तम रक्षत्रयके धारी श्रेष्ठ मुनिराज हैं। इसीलिये उक्त मुनियोकी पूजा वास्तवमें जिनवचनोकी ही पूजा है और इससे प्रत्यक्षमें जिन भगवान्की ही पूजा की गई है ऐसा समझना चाहिये ॥ विशेषार्थ — इस पचम कालमें भरत और ऐरावत क्षेत्रोंके मीतर साक्षात् केवली नहीं पाये जाते हैं फिर मी जनेंकि अज्ञाना घकारको हरनेवाले उनके वचन (जिनागम) परम्परासे प्राप्त हैं ही। चूकि उन वचनोंके ज्ञाता श्रेष्ठ मुनिजन ही है अत एव वे पूजनीय हैं। इस प्रकारसे की गई उक्त मुनियोंकी पूजासे जिनागमकी पूजा और इससे साक्षात् जिन भगवान्की ही की गई पूजा समझना चाहिये ॥६८॥ जो जेन मुनि ज्ञान-दर्शन स्कर्म वैतन्यमय आत्मानें उत्कृष्ट बोहको करते है उनके चरण-कमलोके द्वारा जहा पृथिवीका स्पर्श किया जाता है बहाकी वह पृथिवी उत्तम तीर्थ बन जाती है उनके लिये दोनो हाथोको जोडकर वे देव मी नित्य नमस्कार करते हैं, तथा उनके नामके समरणमात्रसे ही जनममूह पापसे रहित हो जाता है ॥ ६९॥ सम्यन्दर्शन, सम्यकान एव सम्यक्व।रित्रसे सम्पन्न, शान्त और आत्मकल्याण (मोक्ष) का अमिलाची मुनि अज्ञानी जनेंके द्वारा तिरस्कृत होकर भी चूकि समता (बीतरागता) का ही सहारा लेता है अत एव वह तो निर्मल ही ह्वारा तिरस्कृत होकर भी चूकि समता (बीतरागता) का ही सहारा लेता है अत एव वह तो निर्मल ही

आतमा तेर्विहती पदच विषयण्यास्त्रकिते निवित्तं सैंपाती सवितासतुष्यानरके तेषासकत्वाविकाम् ॥ ७० ॥

- 71) मानुष्यं प्राप्य पुरुषात्त्रशामसुष्यता रोगसङ्गोगजाते । मत्त्वा गत्त्वा बनान्तं हति विदि चरणे ये स्थिता समसुनताः । कः स्तोता बाक्यधातिकमणपदुगुणैराश्रितानां सुनीनां स्तोतव्यास्ते महङ्गिभृति य इह तदङ्खिद्वये भक्तिभाजः ॥ ७१॥
- 72) तत्त्वार्थाततपोश्वतां यतिवरा श्रद्धानमाहुर्दशं हानं जानदन्नममतिहत स्वार्धावसंदेहवत् । बारित्रं विरतिः प्रमाद्विलसम्बर्भाश्ववाद्योगिनां एतन्युक्तिपथस्त्रयं च परमो धर्मो भवच्छेदकः ॥ ७२ ॥
- 73) इत्यमुत्रि हरोकं बीजमुतं त्वराङ्काप्रमृतिगुणसत्मा सारणी सिकमुत्रै ।

मन्दानाम् । निश्चितम् । उप्रदु खनरके सपात भिवता तेषां नरकपतनं भिवन्यति । किलक्षणे नरके । विषमण्वान्ताश्चिते अध्यकारयुक्ते ॥ ७ ॥ मुनीनां स्तोता व मुनीनां स्तवनकर्ता क । अपि तु न कोऽपि । किलक्षणानां मुनीनाम् । वाक्पथातिकमणपदुगुणैराश्रिताना वचनातीत-वचनागोचरश्रेष्ठगुणयुक्तानाम् । ये मुनय पुष्पान्मानुष्पं मनुष्पपदम् । प्राप्त । प्रश्ममुपगता । भोगजालं भोगसमृद्दम् । रोगवन्मत्वा वनान्त गत्वा । ये मुनय । दृश्चि विदि चरणे दृश्चन्नानावादित्रे स्थिता । पुन सगमुक्ता परिप्रहरहिता । इह जगति विषये । भुवि पृथिव्याम् । ते मुनय । महिक्कः पण्डिते । स्तोतक्याः । किलक्षणा पण्डिता । तेषां मुनीनां अक्विद्धये भक्तिमाज । तेऽपि स्तोतक्या ॥ ७१ ॥ इति यसावारवर्त्यः ॥ तिक्तिमान स्थार्थाप्तितपोम्पतो सिद्धा ताई मुनीनां श्रद्धानं यतिवराः दृशं दर्शनमानु कथयन्ति । स्वार्थो जानत् कानं आहु स्वपर्यकार्यकं कानम् आहु कथयन्ति । किलक्षणं ज्ञानम् । अप्रतिहत न केनापि हतम् । पुन अनुनं पूर्णं ज्ञानम् । पुन किलक्षणं क्षानम् । अस देहवत् स देहरहितम् । योगिनां मुनीनाम् । प्रमादविलसत्कर्माञ्चाद् स्वरति वारित्रम् । प्रमादरिद्वतं वारित्र कथ यन्ति । एतत्रय मुक्तिपथ दर्शनज्ञानचारित्रं मुक्तिपथ कारणमिति शेष । च पुन । अय परमो धर्म । स्वक्षक्राम् स्वरीत्रकृत्व सेसार विनाशक ॥ ७२ ॥ एकम् । इक् दर्शनं बीजम् । हृदयभुवि हृदयभूमी । उमं वापितम् । किलक्षण दर्शनम् । स्वशक्काम्बृतिगुज्य-

रहता है। किन्तु वैसा करनेसे वे अज्ञानी जन ही अपनी आत्माका घात करते है, क्योंकि, कल्याणमार्गसे प्रष्ट हुए उन अज्ञानियोका गाढ अधकारसे न्याप्त एव तीन दु खोंसे संयुक्त ऐसे नरकमें नियमसे पतन होगा॥ ७॥ जो मुनि पुण्यके प्रभावस मनुष्य भवको पाकर शान्तिको प्राप्त होते हुए इन्द्रियज्ञनित मोगसमूहको रोगके समान कष्टदायक समझ लेते है और इसीलिये जो गृहसे बनके मध्यमें जाकर समस्त परिम्रहसे रहित होते हुए सम्यग्दर्शन सम्यग्दान एव सम्यक्चारित्रमें स्थित हो जाते हैं, वचनके अगोचर ऐसे उत्तमोत्तम गुणोंके आश्रयमूत उन मुनियोंकी स्तुति करनेमें कौन—सा स्तोता समर्थ है कि कोई भी नहीं। जो जन उक्त मुनियोंके दोनो चरणोमें अनुराग करते है वे यहा प्रश्चितिपर महापुक्तोंके द्वारा स्तुति करनेके योग्य है॥ ७१॥ इस प्रकार मुनिके आचारधर्मका निरूपण हुआ।। सात तक्त, देव और गुरुका श्रद्धान करना, इसे मुनियोंमें श्रेष्ठ गणघर आदि सम्यन्दर्शन कहते हैं। स्व और पर पदार्थ दोनोकी न्यूनता, बाघा एव सन्देहसे रहित होकर जो जानना है इसे द्वान कहा जाता है। योगियोंका प्रमादसे होनेवाले कर्माक्षको रहित हो जानेका नाम चारित्र है। ये तीनों मोक्षके मार्ग है। इन्हीं तीनोंकोही उक्तम धर्म कहा जाता है जो संसारका विनाशक होता है। ७२॥ हृदयक्ती हिवाली के विवाल कर्माक्षक जाता है जो संसारका विनाशक होता है। ७२॥ हृदयक्ती हिवाली के वापा एक सम्यन्दर्शनकर्ण बीज निश्चिक आदि आठ अंगस्वरूप उत्तम अससे परिपूर्ण श्रुद्र

१ क आकम् । २ क व सारिणे । १ व वति वसावारवर्षे पूर्ण व वति वसावारः, व वति वसावारवर्षे ।

भवद्वगमशास्त्रभावचारित्रपुष्पस्तवरस्तुत्रफरेन श्रीवयस्यासु मन्यम् ॥ ५३ ॥

74) रगवगमचरित्रालकतः सिद्धिपात्रं लघुरपि न गुर्कः स्यादम्ययात्वे कदाचित् । स्फुटमवगतमार्गो याति मन्दो ऽपि गच्छक्रमिमतपदमन्यो नेव तुर्गो ऽपि जन्तु ॥ ७४॥

(5) वनशिक्षिनि मृतो ऽन्य सचरन् वाहमइधिव्रितयविकलम्तिर्विक्षमाणो ऽपि साकः। अपि सनयनपादो ऽभ्रद्दधानश्च तसाव्दगवगमचरित्रे संयुतैरेव सिद्धिः॥ ७५॥

सदम्म सारिणीसिक्सुचै तु पुन अशङ्काआदिअष्टगुणा सत्समीचीना एव अम्भै सारणी जलघोरिणी तया सिकं सिवितम् उन्ने आतिश्येन । तर अमृतफ्डेन । आशु सीप्रम् । भव्यं प्रीणयति पोषयति । किलक्षणस्तर । नारनारित्रपुष्प । मध्यम् अस्तफलेन मोक्षफलेन पोषयति । पन किलक्षणस्तर । भवदवगमशास्त्र । भवद् उत्पद्यमान अवगम ज्ञानं तवेव शासा यस्य स ॥ ७३ ॥ कथिन्मुनि लघुरिप तथा शिष्योऽिप यदि दगवगमचरित्रालक्कतो दर्शनज्ञानचारित्रसहित । सिद्धिपात्रं स्याद्भवेत् । अन्यशात्वे गुरु गरिष्ठोऽपि दर्शनज्ञानचारित्ररहित सिद्धिपात्रं न स्यात् मोक्षमोक्ता न भवति । तत्र दद्यान्तमाद । स्फर्ट प्रगटम् । अवगतमार्गे ज्ञातमार्गे । जन्तु जीव । म दोऽपि गच्छन् म द म द ग छन् । अभिमतपद याति अभिस्त्रपत पर्दं ग्राति। अन्य अज्ञातमार्गे जीव । तर्णोऽपि गच्छन् शीघ्रगमनसहित । अभिमतपदं न याति गच्छति न ॥ ७४ ॥ अ ध वनशिखिनि दवामी । मृत । किंलक्षणोऽघ । बाढम् अतिशयेन । सचरन् गण्डन्। पुन खन्न पह्न वनशिखिनि मृत । किंलक्षण क्षेत्र । वीक्षमाणोऽपि अवलोकमानोऽपि । पुन किलक्षण खन्न । अङ्किद्वितयविकलमूर्ति चरणरहित । च पुन । सनयनपाद पसान बनशिखिनि मृत । किंलक्षण सनयनपाद । अश्रद्धान आलस्यसहित । तस्मात्कारणात । दगवगमचित्रै नदीके द्वारा अतिशय सींचा जाकर उत्पन्न हुई सम्यन्ज्ञानरूपी शालाओ और मनोहर सम्यक्चारित्र रूपी पुष्पोंसे सम्पन्न होता हुआ बूक्षके रूपमें परिणत होता है जो भन्य जीवको शीव्र ही मोक्षरूपी फलको देकर प्रसन्न करता है ॥ ७३ ॥ सम्यग्दशन सम्यन्ज्ञान एव सम्यक्चारित्रसे विभूषित पुरुष यदि तप आदि अन्य गुणोमें मन्द भी हो तो भी वह सिद्धिका पात्र है अर्थात् उसे सिद्धि प्राप्त होती है। किन्तु इसके विपरीत यदि रत्नत्रयसे रहित पुरुष अन्य गुणोंमें महान् भी हो तो भी वह कभी भी सिद्धिको प्राप्त नहीं हो सकता है। ठीक ही है-- स्पष्टतया मार्गसे परिचित व्यक्ति यदि चलनेमें मन्द भी हो तो भी वह धीरे धीरे चलकर अभीष्ट स्थानमें पहुच जाता है। किन्तु इसके विपरीत जो अन्य व्यक्ति मार्गसे अपरिचित है वह चलनेमें शीव्रगामी होकर भी अभीष्ट स्थानको नहीं प्राप्त हो सकता है।। ७४।। दावानलसे जलते हुए वनमें शीव्र गमन करनेवाला आधा मर जाता है इसी प्रकार दोनो पैरोसे रहित शरीरवाला रुगडा मनुष्य दावानलको देखता हुआ भी चलनेमें असमर्थ होनेसे जलकर मर जाता है तथा अभिका बिश्वास न करनेवाला मनुष्य मी नेत्र एव पेरोसे सयुक्त होकर भी उक्त दावानलमें भसा हो जाता है। इसीलिये सम्यन्दर्शन सम्यन्त्रान ओर सम्यक्चारित्र इन तीनोके एकताको प्राप्त होनेपर ही उनसे सिद्धि प्राप्त होती है ऐसा निश्चित समझना चाहिये।। विशेषार्थ – जिस प्रकार उक्त तीनो मनुष्योमें एक व्यक्ति तो भाखोसे अभिको देखकर और भागनेमें समर्थ होकर भी केवल अविश्वासके कारण मरता है, दूसरा (अन्धा) व्यक्ति अभिका परिज्ञान न हो सकनेसे मृत्युको प्राप्त होता है तथा तीसरा (लगड़ा) व्यक्ति अभिपर भरोसा रखकर और उसे जानकर भी चलनेमें असमर्थ होनेसे ही मृत्यके मुखमें प्रविष्ट होता है। उसी प्रकार ज्ञान और चारित्रसे रहित जो पाणी तत्त्वाथका केवल श्रद्धान करता है, श्रद्धान और आचरणसे रहित जिसको एक मात्र तत्त्वाधका परिज्ञान ही है, अथवा श्रद्धा और ज्ञानसे रहित जो जीव केवल चारित्रका ही परिपालन करता है इन तीनोंमेंसे किसीको भी मुक्ति नहीं प्राप्त हो सकती। वह तो इन तीनोंकी

१ का का सद् समीचीन स एवं अस्थ २ का सारिणी। ३ का धारिणी। ४ का का अन्यका। ५ का ज्ञातमार्ग जीव।

- 76) शहुमिरपि किमन्यैः मस्तरै रत्नसंबैर्पपुषि जनिसखेदैमरिकारित्ययोगात् । इतपुरिततमोभिक्षायरत्वैरनर्पेकिभिरपि कुरुतास्मालंकृतिं। वृश्वादैः ॥ ७६ ॥
- 77) जयति सुसानिधार्गं मोक्षवृक्षेकवीजं सकलमलविमुक्तं दर्शनं यद्विना स्थात्। मतिरपि कुमतिर्तु दुख्यरित्रं वरित्र भवति मञ्जजन्म प्राप्तमप्राप्तमेव॥ ७७॥
- 78) सवभुजगनागदमनी दुःखमहादावशमनजलवृष्टिः। युक्तिसुखामृतसरसी जयति हगादिश्रयी सम्यक् ॥ ७८ ॥
- 79) वचनविरचितैयोत्पद्यते मेदबुद्धिर्दगवगमचरित्राण्यात्मनः स्व स्वद्धपम् । अनुपचरितमेतचेतनैकस्यभाव अजित विषयमार्व योगिनां योगरहे ॥ ७९ ॥

त्रिमि स्युतै सिद्धि । एव निश्चयेन ॥ ७५ ॥ मो यतिवरा । अन्ये बहुमि रत्नसकैरिप कि प्रयोजनम् । किल्क्षणे रक्तसंकै । प्रस्तरे पाषाणमये । पुन भारकारित्वयागात् भारखभावात् । वपुषि शरीरे । जनितखेदैः उत्पादितखेदै । इति हतो । भो मुन्य । त्रिमि चास्रते दर्शनाये । आत्मान अलंक्ष्यत मण्डितं कुरुत । किल्क्षणे दशनाये । इतदुरिततमोभि रफेटित-पापे ॥ ६ ॥ दर्शन जयति । किलक्षण दर्शनम् । सुखनिधानम् । पुन किलक्षणम् । मोक्षवृक्षेकवीजम् । पुन किलक्षणं दर्शनम् । सुक्षनिधानम् । पुन किलक्षणम् । मोक्षवृक्षेकवीजम् । पुन किलक्षणं दर्शनम् । सुक्षनिधानम् । पुन किलक्षणम् । मोक्षवृक्षेकवीजम् । पुन किलक्षणं दर्शनम् । पुन विश्वयेन । यद्विना येन दशनेन विना मतुर्वजन्म । प्राप्तम् अपि अप्राप्तमेव निश्चयेन ॥ ७० ॥ सम्यक् विश्वयेन । दगादित्रयी अयति । किलक्षणा हगादित्रयी । अवभुजगनागदमनी ससारसर्वरकेटैने औषधि । पुन किलक्षणा हगादित्रयी । तुःसमहादाव शमनजलकृष्टि दु खामिशमने जलवर्षा । पुन किलक्षणा त्रयी । मुक्तिसुखास्त्तसरी मुक्तिसुखास्ततसरी । त्रयी जयति ॥ ७८ ॥ भेदबुद्धिभैदविज्ञानबुद्धि । वचनविरित्तता उत्पद्यते एवै । हगवगमचरित्राणि आमन स्व स्वरूपम् अस्ति । किलक्षणं स्वरूपम् । अनुपचरितम् उपचाररहितम् । पुन एतत्स्वरूप चेतनैकस्वभावम् । योगिना योगद्धे विषयभाव गोचरभावं त्रजति योगिश्वरहान

एकतामें ही पास हो सकती हैं ॥ ७५ ॥ रत्न' संज्ञाको धारण करनेवाले अन्य बहुत-से पत्थरोसे क्या लाभ है र कारण कि मारयुक्त होनेसे उनके द्वारा केवल शरीरमें खेद ही उत्पन्न होता है । इसलिये पापरूप अन्यकारको नष्ट करनेवाले सम्यन्दर्शनादिरूप अमृल्य तीनों ही सुन्दर रह्नोसे अपनी आत्माको विमृषित करना चाहिये ॥ ७६ ॥ जिस सम्यन्दर्शनके विना ज्ञान मिथ्याज्ञान और चारित्र मिथ्याचारित्र हुआ करता है वह सुक्का स्थानमृत, मोक्षरूपी वृक्षका अद्वितीय बीजस्वरूप तथा समस्त दोषोंसे रहित सम्यन्दर्शन जयवन्त होता है । उक्त सम्यन्दर्शनके विना माप्त हुआ मनुष्यजन्म भी अप्राप्त हुएके ही समान होता है [कारण कि मनुष्यजन्मकी सफलता सम्यन्दर्शनकी प्राप्तिमें ही हो सकती है, सो उसे प्राप्त किया नहीं है ] ॥ ७० ॥ जो सम्यन्दर्शन आदि तीन रह्न संसारक्ष्मी सर्पका दमन करनेके लिये नागदमनीके समान हैं, दुस्क्षी दावानक्षो शान्त करनेके लिये जलकृष्टिके समान हैं, तथा मोक्षसुस्तर अमृतके तालवके समान हैं, वे सम्यन्दर्शन आदि तीन रह्न मले प्रकार जयवन्त होते हैं ॥ ७८॥ सम्यन्दर्शन, सम्यन्त्रान और सम्यक्षारित्र ये तिनो आस्ताके निज सक्त्रप हैं। इनमें जो भिजताकी बुद्धि होती है वह केवल शब्दजनित ही होती है— वास्त्रकों ये तीनों अभिक्ष ही हैं । आलाका यह सक्त्रप उपचारसे रहित अर्थात् परमार्थमूत और चेतना ही है एक स्थान किसका ऐसा होता हुआ बोगी जनोंकी बोगक्कप दृष्टिकी विषयताको प्राप्त होता है, अर्थात्

र च प्रतिपाठोऽभग् । भ क का कुरतारगाञ्चकृतं च कुरतारमाञ्चकृति । २ वा का स्कोटने । १ क वर्ष । पद्मर्थ ५

- 80) निरूप तस्वं स्थिरतामुपागता मतिः सतौ शुक्रनयायखम्बनी । अखण्डमेकं विश्वदं चिदात्मकं निरन्तरं प्रश्यति तत्परं मह ॥ ८०॥
- 81) रहिर्तिणीतिरात्माह्मयविशयमहस्यत्र बोधः प्रवोध शुद्धं चारित्रमत्र स्थितिरिति युगपद्गन्धविष्यंसकारि'। बाह्यं बाह्यार्थमेव त्रितयमपि पर स्याच्छुभो वाशुमो बा बन्धं ससारमेव श्रुतनिपुणिय साधवस्त वद्ति॥८१॥
- 82) जडजनकृतबाधाक्रोशहासामियादा विप सति न विकार यामनो याति साधो ।

गोचरखरूप वर्तते वचनरहितम् ॥ ९॥ ये साधव । तत्त्वम् आमस्बरूपम् । निरूप्य कथयित्वा । स्थिरताम् उपागत स्थिरमावं प्राप्ता । तेषां मुनीनां मति । त परं मह निरन्तरं पश्यति । किलक्षणा बुद्धि । शुद्धनयावलम्बिनी । किलक्षण मह । असण्डं खण्डरहितम् एकम् । पुन विशद् निर्मल चिदा मकम् । मुनय पश्यन्ति ॥ ८ ॥ आत्माह्वयवि । दमहिस निर्णाति दृष्टि निर्णयं दर्शनं सवति । अत्र आ मिन बोध प्रबोध ज्ञान भवति । अत्र आ सिन स्थिति शुद्ध चारित्र भवति । इति त्रितयमपि । युगपत् व धविष्वंसकारी िर ] कर्मव धरपे टैकम् । त्रितय बाह्य रक्षत्रय यवहाररक्षत्रय बाह्यार्थस्चक जानीहि । पुन बाह्य रक्षत्रयं परं वा इस्मो वा अञ्चलो वा बाध स्याद्भवेत । श्रुतनिवृणधिय मुनय बाह्याथ समारम् एव वदित कथयति ॥ ८१ ॥ इति रक्षत्रमखह्पम् ॥ अधोत्तमक्षमामान्वार्जवसत्यशौचसयमतपस्त्यागाकिश्वन्यमहाचयाणि धर्म इति दशधर्मे निरूपयति । सा उत्तमा श्रेष्ठा क्षमा । या क्षमा । शिवपथपथिकानां मोक्षमाग प्रवर्तकानां(१) सूनीनाम् । आतौ प्रथमम् । सत्सहाय वमेति सहाय वं गच्छति । अत्र क्षमायाम् । साधो मुने । यन्मन विकारं न याति । क सति । जडजन कृतवाधाकोशहासाप्रियादा अपि सति जडजने उसका अवलोकन योगी जन ही अपनी योग-दृष्टिसे कर सकते हैं ॥ ७९ ॥ शुद्ध नयका आश्रय लेनेवाली साधु जनोंकी बुद्धि तस्वका निरूपण करके स्थिरताको प्राप्त होती हुई निरन्तर अखण्ड एक निर्मेट एव चेतनस्वरूप उस उक्कष्ट ज्योतिका ही अवलोकन करती है।। ८ ॥ आत्मा नामक निर्मल तेजके निर्णय करने अर्थात् अपने गुद्ध आत्मरूपमें रुचि उत्पन्न होनेका नाम सम्यग्दर्शन ह । उसी आत्मस्वरूपके ज्ञानको सम्बन्जान कहा जाता है। इसी आत्मस्वरूपमें लीन होनेको सम्यक् चारित्र कहते हैं। ये तीनों एक साथ उत्पन्न होकर ब बका विनाश करते हैं। बाह्य रत्नत्रय केवल बाह्य पदार्थी (जीवाजीवादि) को ही विषय करता है और उससे ग्रम अथवा अग्रम कर्मका बाध होता है जो ससारपरिस्रमणका ही कारण है। इस प्रकार भागमके जानकार साध्वजन निरूपण करते हैं ॥ विशेषार्थ – सम्यम्दशन, सम्यम्जान और सम्यक चारित्र इन तीनोमेंसे प्रत्येक व्यवहार और निश्चयके मेदसे दो दो प्रकारका है। इनमें जीवादिक सात तत्त्वोंके यथार्थ स्वरूपका श्रद्धान करना व्यवहार सम्यन्दर्शन कहलाता है। उनके स्वरूपके जाननेका नाम व्यवहार सम्यन्त्रान है। अशुभ क्रियाओका परित्याग करके शुभ क्रियाओमें प्रवृत्त होनेको व्यवहार सम्यक् चारित्र कहा जाता है । देहादिसे भिन्न आत्मामें रुचि होनेका नाम निश्चय सम्यम्दर्शन है । उसी देहादिसे मिन आत्माके स्वरूपके अवबोधको निश्चय सम्याज्ञान कहा जाता है। आत्मस्वरूपमें ठीन रहनेको निश्चय सम्यक्चारित्र कहते हैं। इनमें व्यवहार रत्नत्रय शुभ और अशुभ कर्मोंके बन्धका कारण होनेसे स्वर्गादि धान्युत्यका निमित्त होता है। किन्तु निश्चय रत्नत्रय शुभ और अशुभ दोनों प्रकारके ही कर्मीके बन्धको नष्ट करके मोक्षसुसका कारण होता है ॥ ८१ ॥ इस प्रकार रक्षत्रयके स्वरूपका निरूपण हुआ ॥ अञ्चानी जनके द्वारा शारीरिक बाधा अपशब्दोंका प्रयोग, हास्य एव और भी अप्रिय कार्योंके किये जानेपर जो

१ का शा कारी। २ का कोच सा करेग । ३ वा स्फोडकार ।

अमक्रविपुक्रविचेर्यमा सा समादी शिवपथपविकामां सरसङ्ख्यात्वमेति॥ ८२॥

- 88) आमण्यपुण्यतस्त्रचंगुणीचशासा-पत्रप्रस्निनिचतो ऽपि फलान्यवस्या। याति शयं श्रणत एव घनोप्रकोप वावानलात् स्यजत तं यतयो ऽतिवृरम्॥ ८३॥
- 84) तिष्ठामो वयमुज्ज्वलेन मनसा रागादिदोषोज्ज्ञिताः लोकः किंचिदिप स्वकीयदृद्ये स्वेच्छाचरो मन्यताम्। साध्या शुद्धिरिहात्मन शमवतामत्रापरेण द्विषा मित्रेणापि किमु स्वचेष्टितफलं स्वार्थ स्वयं लप्स्वते॥ ८४॥
- 85) दोषानाघुष्य लोके मम भवतु सुखी दुर्जनश्चेद्धनार्थी तत्सवेंखं गृहीत्वा रिपुरथ सहसा जीवितं स्थानमन्य । मध्यस्थस्त्वेषमेवाखिलमिह जगज्जायतां सौक्यराशि मस्तो माभृदसौक्य कथमपि भविन कस्यचि पृत्करोमि ॥ ८५॥

मूर्खजनै लोक. (१) तेन कृता बाधा लोककृतवाधाँ । आक्रोश कठोरवचनम् । हास्यअप्रियअहितकारीवचनिवयमानेऽपि सित्त । ८२ ॥ श्रामण्यपुण्यत्तर प्रमणस्य भाव श्रामण्य श्रमणपदं मुनिपदम् एव दृक्ष । फलानि अदस्वा क्षणतः एव क्षय याति । किलक्षणः तरु । उच्युणौघशाखापत्रप्रस्नितितोऽपि गुणशाखापत्रपुण्यखचित दृक्ष । घनोमकोपदावानलात् बहुलकोषामें सकाशात् । विनाग याति । भो यत्य तं कोधम् । अतिदृरं लाजत ॥ ८३ ॥ कश्चिन्मुनि वैराग्य चिन्तयति । वयसुव्वकेन मनसा तिष्ठामः । किलक्षणा वयम् । रागादिदोषाधिता रागादिदोषरहिता । खेच्छाचर लोक खकीयहृदये किचिदपि मन्यताम् । इह जगति विषये । शमवता मुनीनाम् । आगमन शुद्धि साध्या । अत्रापि मुनौ । अपरेण द्विषा शत्रुणा कि कार्यम् । मित्रेणापि किमु खार्थं खप्रयोजनम् । खचेष्टिनफलम् आत्मना उपार्जितम् । खय लप्यते आगमा प्राप्यते ॥ ८४ ॥ मुनिः उदासं(१) चिन्तयति । दुर्जन लोके मम दोषान् आघुष्य कथितवा सुखी मवतु । यदि चेद्धनार्था दुर्जन तदा तत्सवेसं समस्तद्रव्य गृहीत्वा सुखी भवतु । अयं रिपु सहसा जीवित गृहीत्वा सुखी मवतु । अन्य जन स्थानं गृहीत्वा सुखी भवतु । सुनै स्वस्थे । अहीस्थं समस्तद्रव्य गृहीत्वा सुखी भवतु । अयं रिपु सहसा जीवित गृहीत्वा सुखी मवतु । सन्य जन स्थानं गृहीत्वा सुखी भवतु । सुनै स्वस्थे । असीस्थं

निर्मल व विपुल ज्ञानके धारी साधुका मन कोधादि विकारको नहीं प्राप्त होता है उसे उत्तम क्षमा कहते हैं। वह मोक्षमार्गमें चलनेवाले पथिक जनोके लिये सर्वप्रथम सहायक होती है।। ८२।। मुनिधर्मरूपी पवित्र इस उत्तर गुणोंके समूहरूप शालाओ, पत्तों एव पुष्पोंसे परिपूर्ण होता हुआ भी फलोको न देकर अतिशय दीव्र कोषरूपी दावाग्रिसे क्षणमरमें ही नाशको प्राप्त हो जाता है। इसिल्ये हे मुनिजन! आप उस कोषको दूरसे ही छोड दें।। ८३।। हम लोग रागादिक दोषोंसे रहित होकर विशुद्ध मनके साथ स्थित होते हैं। इसे यथेच्छ भाजरण करनेवाला जनसमुदाय अपने हदयमें कुछ भी माने। लोकमें शान्तिके अभिलाणी मुनिजनोंकि लिये अपनी आत्मशुद्धिको सिद्ध करना चाहिये। उ हें यहां दूसरे शत्र अथवा मित्रसे भी क्या प्रयोजन है। वह (शत्र या मित्र) तो अपने किये हुए कार्यके अनुसार स्थय ही फल प्राप्त करेगा।। ८४।। यदि दुर्जन पुरूष वेरे दोषोंकी घोषणा करके मुखी होता है तो हो, यदि धनका अभिलाची पुरुष मेरे सर्वस्तको ग्रहण करके मुखी होता है तो हो, यदि इस्ता कोई मेरे स्थानको महण करके मुखी होता है तो हो, यदि दूसरा कोई मेरे स्थानको महण करके मुखी होता है तो हो, यदि दूसरा कोई मेरे स्थानको महण करके मुखी होता है तो हो, यदि दूसरा कोई मेरे स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो, यदि दूसरा हो से स्थानको महण करके सुखी होता है तो हो स्थानको सुखी होता है तो हो से स्थानको सुखी होता है तो हो से स्थानको सुखी होता है तो हो सुखी होता है तो हो सा है से स्थानको सुखी होता है तो हो सुखी होता है से स्थानको सुखी होता है तो हो सुखी होता है तो हो सुखी होता है तो हो सुखी होता है सुखी होता है सुखी हो सुखी होता है सुखी हो सुखी होता है सुखी होता है सुखी होता है सुखी हो सुखी होता है सुखी हो सुखी हो सुखी होता है सुखी हो सुखी हो सुखी होता है सुखी हो सुखी

१ थ क श चिने । २ श श रूप । व श अवजनमूर्वजनहोस हीन इत बावा वा जवजनमूर्वजन कोनलीन इता वाहा।

- 86) कि जानासि न वीतरागमिखलत्रेकोक्यक्डामणि कि तक्षमें समाधित न मवता कि वा न लोको जडः। मिथ्यादिग्यरसज्जनैरपद्धमि किंचित्कृतोपद्रवात् यत्कर्मार्जनहेतुमस्यिरतया वाघां मनो मन्यसे॥ ८६॥
- 87) धर्माङ्गमेतदिह मार्दवनामधेयं जात्यादिगचेपरिहारमुशन्ति सन्त । तदार्यते किमुत बोधहशा समस्तं स्वप्नेन्द्रजालसहश जगदीक्षमाणैः॥ ८७॥
- 88) कास्या समानि सुद्दे ऽपि परितो वृन्द्श्यमानाभिभः कायादी तु जरादिभि प्रतिदिन गच्छत्यवस्थान्तरम्। इत्यालोचयतो हृदि प्रशामिन शश्विविकोज्ज्वले गर्वस्थावसर द्वतो ऽत्र घटते भावेषु सर्वेष्वपि॥ ८८॥

हु खुम्। मा भूत् मा भवतु कथमपि मा भवतु इति पूकरोमि॥ ८५॥ हे मन वीतराग किं न जानासि। किंलक्षणं वीतरागम्। अस्तिलक्षेत्रोक्यचडामणिम् । तद्धर्म [मी कि न समाश्रित तस्य वीतरागस्य धर्मे<sup>१</sup> कि न समाश्रित भवता । वा अथवा । लोक जब न । अपि तु जहोऽस्ति । यत् यस्मात्कारणात् मिध्याद्दमिः किंचित्कृतोपद्रवात् । अस्थिरतया चन्नलतया । बाघां मन्यसे । किरुक्षणे । असज्जने दुष्टे । पुन अपद्रभि मूर्जे । किरुक्षणां बाधाम् । कर्मार्जनहेतु कर्मोपार्जनहेतुम् ॥ ६ ॥ सन्त साधव णतत जात्यादिगर्वपरिद्वारम् । मार्दवनामधेयम् । उनित कथयन्ति । तमार्दव धर्माङ्गम् । समस्त जगत् । स्वप्नेन्द्रजालसदश स्वात्त्यम् । इक्षमाणे विलोकमाने पुरुषे । बोधदशा ज्ञानदृष्ट्या कृत्वे । मार्टव किम् न धार्यते । अपि तु धार्यते ॥ ८७ ॥ अत्र संसारे । प्रशामिन मने । हृदि हृदयविषये । सर्वेष्वपि भावेषु जातिकुळतपोज्ञानादिअष्टमदादिषु पश्चदशप्रमादादिषु विषये । गर्बेख अवसर कृत घटते । किलक्षणे हृदि । अविहिनेकोज्ज्वले । किलक्षणस्य मुने । इत्यालोचयत इति विचारयत । इतीति किम । सद्मनि ग्रहे । कास्था का स्थिति को विश्वास । किंन्छक्षणे ग्रहे । सुन्दरेऽपि नेत्रानन्दकरेऽपि । परित सर्वत समन्तात । अपिनि दन्द्रमानेऽपि नम्धीभूते । तु पुन । कायादी शरीरे । वास्था को विश्वास । किलक्षणे कायादी । जरादिभि प्रतिदिनम् यहा सम्पूर्ण जगत् अतिशय सुखका अनुभव करे । मेरे निमित्तसे किसी भी संसारी प्राणीको किसी भी प्रकारसे दुंस न हो इस प्रकार मैं ऊचे स्वरसे कहता हू ॥ ८५ ॥ हे मन ! तुम क्या पूरे तीनों लोकोंमें चुडामणिके समान श्रेष्ठ ऐसे वीतराग जिनको नहीं जानते हो व क्या तुमने वीतरागकथित धर्मका आश्रय नहीं लिया है विस्ता जनसमूह जड अर्थात् अज्ञानी नहीं है विससे कि तम मिथ्यादृष्टि एव अज्ञानी दृष्ट पुरुषोके द्वारा किये गये थोडे-से भी उपद्रवसे विचलित होकर बाधा समझते हो जो कि कर्मासवकी कारण है।। ८६।। जाति एव कुल आदिका गर्व न करना इसे सज्जन पुरुष मार्दव नामका धर्म बतलाते हैं। यह धर्मका अक है। ज्ञानमय चक्षुसे समस्त जगत्को स्वप्न अथवा इन्द्रजालके समान देखनेबाले साधु जन क्या उस मार्दव धर्मको नहीं धारण करते हैं । अवस्य धारण करते है ॥ ८७ ॥ सब ओरसे अतिशय जरूनेवाली अभियोंसे लण्डहर (खड़ैरा) रूप दूसरी अवस्थाको प्राप्त होनेवाले सुन्दर गृहके समान प्रतिदिन वृद्धत्व आदिके द्वारा वृसरी ( जीर्ण ) अवस्थाको माप्त होनेवाले शरीरादि बाह्य पदार्थीमें नित्यताका विश्वास कैसे किया जा सकता है । अर्थात् नहीं किया जा सकता । इस प्रकार सर्वदा विचार करनेवाले साधुके विवेक-क्रुक निर्मल हरवमें जाति, कुछ एव ज्ञान आदि समी पदार्थीके विषयमें अभिमान करनेका अवसर कहिसे

- 89) हृदि यश्वद्वाचि वहिः पास्त्रति तदेवार्जयं धवत्वेतत् । धर्मो निकृतिरधर्मो द्वाचिह सुरसन्त्रानरकपथी ॥ ८९ ॥
- 90) मायित्वं कुरुते इतं सक्दिय च्छावाविषातं गुणे अ व्याजातेर्यमिनो ऽर्जितेष्यह गुरुक्केशैः समादिष्यसम् । सर्वे तत्र यदासते ऽतिनिश्वताः क्रोधादयस्तत्वत सत्यापं वत येन दुर्गतिपथे जीविधारं भ्राम्यति॥ ९०॥
- 91) खपरहितमेव मुनिभिर्मितममृतसमं सवैच सर्खं च। वक्तव्यं वचनमथ प्रविधेय धीधनैर्मीनम् ॥ ९१॥
- 92) सति सन्ति वतान्येव स्वृते वस्ति स्थिते। भवत्याराधिता सङ्किर्जगत्युज्या स भारती॥ ९२॥
- 93) आस्तामेतव्युत्र स्नृतवचाः कालेन यञ्जप्यते सञ्जयत्वसंस्तिसरित्यारात्रियुख्यं फलम् ।

अवस्थान्तरे गच्छति अन्याम् अवस्था गच्छति सति । इति चिन्तयत मुने गर्वावसर कृत ॥ ८८॥ यत् हदि तत् वाचि वचसि वर्तते तदेव बहि फलति एतदार्जव भवति आर्जवधर्म(१) भवति । निकृति माया अधर्म । इह जगति विषये । द्वी आर्जवधर्म-मायाधर्मी सरसद्मनरकपयो स्त ॥ ८९ ॥ यमिन मुनीश्वरस्य । सकृदपि मायित्व कृतम् । समादिषु गुणेषु छायाविधातं विनाशं करते । किल्क्षणेषु गुणेषु । इह जगति । आजाते गुरुक्तेश अजितेषु रीक्षाम् आमर्यारीकृत्य उपार्जितेषु । कै । गुरुक्तेश । अलम् अखर्थम । यत् तत्र मायासमूहे । तत्त्वत परमार्थत । सर्वे कोघादय । अतिनिस्ता पूर्ण । आसते तिष्ठन्ति । वत इति खेदे । मापिरवेन तत्पाप भवति येन पापेन जीव दुर्गतिपथे। चिरं बहुकालम्। श्राम्यति ॥ ९ ॥ मुनिभिः सत्यं वचनं सदैव बक्कयम्। किलक्षण वचनम् । स्वपरहित आत्मपरहितकारकम् । पुन किलक्षण वचनम् । मितं मर्यादासहितम् । पुन किलक्षणम् । अस्त समम् अमृततुल्यं वच चक्तव्यम् । अथ घीघनै मुनिभि । मौन प्रविधेयं मौनं कर्तव्यम् ॥९९॥ स्पृते सत्ये । वयसि स्थिते सति । सर्वाणि बतानि सन्ति तिष्ठन्ति । च पुन । सद्धि पण्डिते । भारती सत्यवाणी । भाराधिता भवति । किलक्षणा वाणी । जगत्यज्या ॥ ९ र ॥ सम्रतनचा सत्यवादी पुमान् । अमुत्र परलोके । यत्फलं कालेन लप्त्यते । एतदास्ताम् एतत्फलं दूरे तिम्नत् । किलक्षणं फलम् । सद्भपत्वसुरत्वसंस्रतिसरि पाराप्तिमुख्यं सद्भपत्वराज्यपद् सुरत्व देवपद् ससार् नदीपारप्राप्तिमोक्षपदसूचकं बत्कलम् । इहैव प्राप्त हो सकता है " अर्थात नहीं प्राप्त हो सकता ॥ ८८ ॥ जो विचार हृदयमें स्थित है वही वचनमें रहता है तथा वही बाहिर फलता है अधात शरीरसे भी तदनुसार ही कार्य किया जाता है. यह आर्जव धर्म है। इसके बिपरीत दसरोंको धोखा देना. यह अधर्म है । ये दोनों यहा कमसे देवगति और नरकगतिके कारण हैं ॥ ८९ ॥ यहां लोकमें एक बार भी किया गया कपटव्यवहार आजन्मत भारी कप्टोंसे उपार्जित मनिके सम ( राग-द्वेषनिवृत्ति ) आदि गुणोके विषयमें अतिशय छायाविघात करता है, अर्थात् उक्त मायाचारसे सम आदि मुर्णोकी छाया भी रोष नहीं रहती – वे निर्मूळत नष्ट हो जाते हैं। कारण कि उस कपटपूर्ण व्यवहारमें वस्त्रत कोधादिक सभी दुर्गण परिपूर्ण होकर रहते हैं । खेद है कि वह कपटव्यवहार ऐसा पाप है जिसके कारण यह जीव नरकादि द्र्गतियोके मार्गमें चिर काल तक परिश्रमण करता है ॥९०॥ मुनियोंको सदा ही ऐसा सत्य वचन बोलना चाहिये जो अपने लिये और परके लिये भी हितकारक हो. परिमित हो. तथा अमृतके समान मधुर हो। यदि कदाचित् ऐसे सत्य वचनके बोलनेमें बाघा प्रतीत हो तो ऐसी अवस्थामें बुद्धिरूप धनको भारण करनेवाले उन मुनियोंको मौनका ही अवलम्बन करना चाहिये ॥९१॥ भूकि सत्य वचनके स्तित होनेपर ही कत होते हैं इसीटिये सज्जन पुरुष जगत्यूच्य उस सत्य वचनकी आराधना फरते हैं ॥ ९२ ॥ सस्य बचन बीकनेवास्त्र प्राणी समयानुसार परलोकमें उत्तम राज्य, देव पर्याय एव संसारक्रपी नदीके पारकी

रे क समाविकासम्। २ क समाविद्य।

यत्प्रामोति यशः शशाकुविशक् विशेषु यन्मक्यतां तत्काषुत्वमिष्टेव जन्मनि परं तत्केन संवर्ण्यते ॥ ९३ ॥

- 94) यत्परदारार्थादिषु जन्तुषु निःस्पृह्महिंसकं चेत । दुइछेचान्तर्मळहत्तदेव शीचं परं नान्यत्॥ ९४॥
- 95) गङ्गासागरपुष्करादिषु सदा तीर्थेषु सर्वेष्वपि
  ह्मातस्यापि न जायते तनुभृतः प्रायो विशुद्धि परा ।
  सिथ्यात्वाटिमलीमस यदि मनो बाह्ये ऽतिशुद्धोदकै
  धौत किं बहुशो ऽपि शुद्ध्यति सुरापुरप्रपूर्णो घट ॥ ९५॥
- 96) ज तुक्रपार्दितमनस समितिषु साघो प्रवर्तमानस्य । प्राणेद्रियपरिहार सयममाहर्महामुनय ॥ ९६॥
- 97) मातुष्यं किन दुलभ भवश्वतस्तत्रापि जात्यादय स्तेष्वेयाप्तवच श्रुति स्थितिरतस्तस्याश्च दुण्वोधने।

जन्मनि भवति । परम् उन्दृष्टम् । शशाक्कविशद यश प्राप्नोति । यत शिष्ट्ष सज्जनेषु । मान्यता भवति । य साधुत्वं भवति । त फर्ळ केल संवर्ण्यते । अपि त न केनापि ॥९३॥ यापरदाराधादिषु परस्रीपरअर्थादिषु परद्रव्येषु । नि स्पृह वाञ्छपहितम् । चेत । पुन जन्तव प्राणिषु। अहिंसक चेत । तदेव परं शोचम् । किलक्षणं गौचम् । दु छेया तमेलहृत् दुर्भेद्या तर्मलस्केटकमै । अन्यत् हिंसादि परस्य द्रव्यादिस्मृहा । याच न ॥ ४॥ यदि चेत् । तनुभून जीवस्य । मन । मि या वादिमलीमस वर्तते मि या वेन पूर्ण वर्तते । तदा । प्राय बाहरूयेन । परा विश्वद्धिन जायते विश्वद्धिनं उपराते । किंलभणस्य तनुभूत जीवस्य । गनासागरपुष्करादिषु सर्वेषु तीर्बेष्यपि सदा स्नातस्य । सरापूरप्रपूर्ण घट बाह्य अतिश्रद्धोदकै शुद्धजले । बहशोऽपि धीत प्रक्षालित अपि कि शुद्धवि । अपि त न शुक्काति ॥ ९५ ॥ महामुनय योगीश्वरा । साधा । प्राणेि यपरिहारं प्राणरक्षा जीवस्य रक्षा ,िद्रयविषयत्याग संयमम् । आहं कथयति । किंउक्षणस्य माघो । जातकृपार्दितमनस जातषु कृपयो कृत्वा साद्रमनम कृपालुचितस्य । पुन वि लक्षणस्य साधो । समितिषु प्रवतमानस्य ॥ ९६ ॥ कि ठ इति सत्य । भवसृत जीवस्य । मानुष्य मनुष्यपटम् । दुलमम् । तन्नापि मनुष्ये जात्यादयः दुर्छमा । तेषु जात्यादिषु समीनीनेषु प्राप्तपु सासु । आप्तव य श्रुति दुलमा सर्वज्ञ वचनश्रवण दुर्लमम् । अत प्राप्ति अर्थात् मोक्षपद प्रमुख फलको पावेगा यह तो दूर ही रहे। किन्तु वह इसी भवमें जो चन्द्रमाके समान निर्मल यश सज्जन पुरुषोमें प्रतिष्ठा और साधुपनेको प्राप्त करता है उसका वर्णन कौन कर सकता है ? अर्थात् कोई नहीं ॥ ९३ ॥ चित्त जो परस्ती एव परधनकी अभिलाषा न करता हुआ षटकाय जीवोकी हिंसासे रहित हो जाता है इसे ही दुर्भेच अभ्यातर कलुषताको दूर करनेवाला उत्तम शीच धर्म कहा जाता है। इससे भिन्न दूसरा कोई शोच धर्म नहीं हो सकता है।। ९४॥ यदि प्राणीका मन मिथ्यात्व आदि दोषोसे मलिन हो रहा है तो गगा समुद्र एव पुष्कर आदि सभी तीर्थीमें सदा स्नान करनेपर भी प्राय करके वह अतिशय विशुद्ध नहीं हो सकता है। ठीक भी है – मद्यके प्रवाहसे परिपूर्ण घटको यदि बाह्यमें अतिशय विशुद्ध जरुसे बहुत बार घोया भी जावे तो भी क्या वह शुद्ध हो सकता है 2 अर्थात् नही हो सकता ॥ विशेषार्थ - इसका अभिपाय यह है कि यदि मन शुद्ध है तो स्नानादिके विना भी उत्तम शीच हो सकता हैं। किन्तु इसके विपरीत यदि मन अपवित्र है तो गगा आदिक अनेक तीर्थोमें बार बार स्नान करनेपर भी शीच धर्म कभी भी नहीं हो सकता है ॥९५॥ जिसका मन जीवानुकम्पासे भीग रहा है तथा जो ईयी भाषा आदि पांच समितियोंमें प्रवर्तमान है ऐसे साधुके द्वारा जो पट्काय जीवोकी रक्षा और अपनी इन्द्रियोका दमन किया जाला है उसे गणघरदेवादि महामुनि संयम कहते है ॥ ९६ ॥ इस संसारी प्राणीक मनुष्य भवका प्रक्रम होना अत्यन्त कठिन है बदि मनुष्य पर्याय प्राप्त भी हो गई तो उसमें भी उत्तम जाति आदिका

१ आ शा सवति । २ शा स्फोटकम् । २ शा जायते नीत्पचते । ४ शा प्राणस्य रक्षा । ५ श श जन्तक्रमया ।

माते ते अतिनिर्मक्ते अपि परं स्थातां स बेन्नेक्सिते स्वमीक्षेकफछप्रदे स च कर्य न श्राच्यते संयमः ॥ ९७ ॥

98) कर्ममळविळयहेतोवींधदशा तप्यते तपः प्रोक्तम् । \*\*
तत् देधा द्वादशधा जन्माम्बुधियानपात्रमिद्म् ॥ ९८॥

भारतच अते सकाशात् स्थिति दुर्लमा । तस्या स्थिते । च पुनः । दम्बोधने दुर्कमे । ते हे अपि दम्बोधने अतिनिर्मेखे प्राप्ते सित । येन संयमेन । उज्जित है । परम । खर्मोक्षेकफलप्रदे । न स्यातां न भवेताम । च पुन । स संयम क्यं न श्राप्यते । अपि तु श्लाच्यते ॥ ९७ ॥ तत् तप प्रोक्तम् । यत्तप । बोधहशा ज्ञाननेत्रेण । कर्ममलविलयहेतो तप्यते । इह तप द्वेषा । च मिलना कठिन है, उत्तम जाति आदिके प्राप्त हो जानेपर जिनवाणीका श्रवण दुर्रुभ है, जिनवाणीका श्रवण मिलनेपर भी बड़ी आयुका प्राप्त होना दुर्रुभ है, तथा उससे भी दुर्रुभ सम्यम्दर्शन और सम्यकान हैं। यदि अत्यन्त निर्मल वे दोनों भी प्राप्त हो जाते है तो जिस संयमके विना वे स्वर्ग एव मोक्षरूप अद्वितीय फलको नहीं दे सकते हैं वह संयम कैसे प्रशसनीय न होगा? अथात वह अवस्य ही प्रशसाके योग्य है ॥ ९७॥ सम्याज्ञानरूपी नेत्रको धारण करनेवाले साधके द्वारा जो कर्मरूपी मैलको दर करनेके लिये तपा जाता है उसे तप कहा गया है। वह बाह्य और अभ्यातरके मेदसे दो प्रकारका तथा अनशनादिके मेदसे बारह प्रकारका है । यह तप जनमरूपी समुद्रसे पार होनेके लिये जहाजके समान है ॥ विशेषार्थ – जो कर्मोंका क्षय करनेके उद्देशसे तपा जाता है उसे तप कहते है। वह बाह्य और अभ्यन्तरके भेदसे दो प्रकारका है। जो तप बाह्य द्रयकी अपेशा रखता है तथा दूसरोंके द्वारा प्रत्यक्षमें देखा जा सकता है वह बाह्य तप कहलाता है। उसके निम्न छह मेद है। १ अनशन – संयम आदिकी सिद्धिके लिये चार प्रकारके (अन्न, पेय खाद्य और लेख ) के आहारका परित्याग करना । २ अवमोदर्य - बत्तीस प्रास प्रमाण स्वामाविक आहारमेंसे एक-दो-तीन आदि प्रासोंको कम करके एक प्रास तक प्रहण करना । ३ वृत्तिपरिसंख्यान – गृहप्रमाण तथा दाता एव साजन आदिका नियम करना । गृहप्रमाण-जैसे आज मैं दो घर ही जाऊगा । यदि इनमें आहार प्राप्त हो गया तो महण करूंगा, अन्यथा (दोसे अधिक घर जाकर) नहीं। इसी प्रकार दाता आदिके विषयमें मी समझना चाहिये । ४ रसपरित्याग – दूध दही, घी, तेल गुड और नमक इन छह रसोमेंसे एक-दो आदि रसोंका त्याग करना अथवा तिक्त, कटुक, कषाय आम्छ और मधुर रसोंमेंसे एक दो आदि रसोंका परित्याग करना । ५ विविक्तशय्यासन — जन्तुओकी पीडासे रहित निर्जन शून्य गृह आदिमें शय्या (सोना) या आसन लगाना । ६ कायक्केश — धूप वृक्षमूरु अथवा खुले मैदानमें स्थित रहकर घ्यान आदि करना । जो तप मनको नियमित करता है उसे अभ्यन्तर तप कहते हैं। उसके भी निम्न छह भेद हैं। १ प्रायध्यित -प्रमादसे उत्पन्न हुए दोषोंको दूर करना। २ विनय — पूज्य पुरुषोमें आदरका भाव रखना। ३ वैबाष्ट्रत्य -- शरीरकी चेष्टासे अथवा अन्य द्रव्यसे रोगी एव वृद्ध आदि साधुओंकी सेवा करना । ४ स्वाध्याय — आरूसको छोडकर ज्ञानका अभ्यास करना । वह वाचना, प्रच्छना, अनुप्रेक्षा, आज्ञाय और धर्मीपदेशके भेदसे पांच प्रकारका है - १ निर्दोष प्राथ, अर्थ और दोनोंको ही प्रदान करना इसे वाचना कहा बाता है। २ संशयको दूर करनेके लिये दूसरे अधिक विद्वानोंसे पूछनेको प्रच्छना कहते हैं। ३ जाने हुए पदार्थका मनसे विचार करनेका नाम अनुपेक्षा है। ४ शुद्ध उच्चारणके साथ पाठका परिशीचन करनेका नाम बास्त्राय है। ५ धर्मकथा आदिके अनुष्ठानको धर्मोपदेश कहा जाता है। ५ ज्युत्सर्ग — अहंकार और

- 99) क्यायविषयोद्धटप्रबुरतस्करीयो ह्यात् तप् सुभटताहितो विघटते यतो दुर्जयः । अतो हि निरुपद्रवस्थरति तेन घर्मश्रिया यति ससुपलक्षितः पथि विमुक्तिपुर्याः सुखम् ॥ ९९ ॥
- 100) मिध्यात्वादेवेदिह भविता दुःखमुभं तपोभ्यो जातं तस्मादुवककणिकैकेव सर्वाध्धिनीरात्। स्तोकं तेन प्रभवमिखलं कृष्ट्रलब्धे नरत्वे यधेतर्हि स्वलति तवहो का श्रतिर्जीव ते स्यात्॥ १००॥
- 101) ज्याख्या यत् क्रियते श्रुतस्य यतये यद्दीयते पुस्तक स्थानं स्यमसाधनादिकमपि प्रीत्या सदाचारिणा।

पुन । द्वादशभा । पुन इदं तप । जन्माम्बुधियानपात्रं ससारसमुद्रतरणे प्रोहणम् ॥ ९८ ॥ यत यस्मात्कारणात् । कषाय-विषयोद्भटप्रचुरतस्करीच कवायविषय नौरसमूह । दुर्जय दुर्जीत (²)। हठाद्वलात् । तप सुभटेन ताडित कवायविषयचौरसमूह । विषटते विनाश गच्छति । अत कारणात् । हि यत । मुनि । तेन तपसा । समुपलक्षित सयुक्त । पुनै धर्मिश्रिया समुप रुक्तित युक्त यति । विमुक्तिपुया पथि मुक्तिमार्गे यथा स्थात्तथा । निरुपद्रव उपद्रवरहित । चरति गच्छति ॥ ९९ ॥ **अ**हो इति संबोधने । भो जीव इह जगति विषये । यदि चेत् । मिध्यात्वादे सकाशात् । उप दु खं । भविता भविष्यति । इह जगति । तपोभ्य स्तोकं दु स्वम् । जातम् उत्पन्नम् । तपोभ्य दु स्व का इव । सर्वो घिनीरात् समुद्रजलात् । एका उदकक्षणिका इव जलकणिका इव । एतर्हि एतस्मिन् । कृत्कुलब्धे नरत्वे कष्टेन प्राप्ते मनुष्यपरे । अखिल प्रभवम् । उ पन्न क्षमादिगुण वर्तते । यदि एतस्मिन् नरत्वे स्वलसि तदा तव का हानि का क्षति न स्यात । अपि त सर्वथा प्रकारेण हानि स्याद्भवेत । इति हेतो नरस्वे ॥ सदाचारिणा मुनिना। यत् श्रुतस्य व्याख्या कियते। यपुस्तक स्थान सयमसाधनादिकं ममकारका त्याग करना । ६ ध्यान — चित्तको इधर उधरसे हटाकर किसी एक पदार्थके चिन्तनमें लगाना ॥ ९८ ॥ जो क्रोधादि कषायो और पचेन्द्रियविषयोंरूप उद्घट एव बहुत-से चोरोका समुदाय बडी कठिनता से जीता जा सकता है वह चूकि तपरूपी सुभटके द्वारा बलपूर्वक ताडित होकर नष्ट हो जाता है अत एव उस तपसे तथा धर्मरूप लक्ष्मीसे सयुक्त साधु मुक्तिरूपी नगरीके मार्गमें सब प्रकारकी विश्व-बाधाओसे रहित होकर सुखपूर्वक गमन करता है।। विशेषार्थ -- जिस प्रकार चोरोका समुदाय मार्गमें चलनेवाले पश्चिक जनोंके धनका अपहरण करके उनको आगे जानमें बाधा पहुचाता है उसी प्रकार कोधादि कषायें एव पचेन्द्रियविषयभोग मोक्षमार्गमें चलनेवाले सत्पुरुषोंके सम्यग्दर्शनादिरूप धनका अपहरण करके उनके आगे जानेमें बाधक होता है। उपर्युक्त चोरोका समुदाय जिस प्रकार किसी शक्तिशाली सुभटसे पीड़ित होकर यत्र तत्र भाग जाता है उसी प्रकार तपके द्वारा वे विषय कषायें भी नष्ट कर दी जाती हैं। इसीलिये चोरोके न रहनेसे जिस प्रकार पथिक जन निरुपद्रव होकर मार्गमें गमन करते हैं उसी प्रकार विषय कथायोंके नष्ट हो जानेसे सम्यन्दर्शनादि गुणोंसे सम्पन्न साधु जन भी निर्बाध मोक्षमार्गमें गमन करते हैं ॥ ९९ ॥ लोकमें मिथ्यात्व आदिके निमित्तसे जो तीन दु ल प्राप्त होनेवाला है उसकी अपेक्षा तपसे उत्पन्न हुआ दु ल इतना अस्य होता है जितनी कि समुद्रके सम्पूर्ण जलकी अपेक्षा उसकी एक बूद होती है। उस तपसे सब कुछ (समता आदि) आविर्मृत होता है। इसीलिये हे जीव! कप्टसे प्राप्त होनेवाली मनुष्य पर्योयके माप्त हो जानेपर भी यदि तुम इस समय उस तपसे अष्ट होते हो तो फिर तुम्हारी कीन सी हानि होगी. बह जानते हो ' अर्थात् उस अवस्थामें तुम्हारा सब कुछ ही नष्ट हो जानेवाला है ।। १०० ॥ सताचारी पुरुषके द्वारा मुनिके लिये जो प्रेमपूर्वक आगमका व्याख्यान किया जाता है पुस्तक दी जाती है, तथा

स खागो पपुरादिनिर्ममतया को किंचनाको की-राकिकव्यमिदं व संस्तिहरो धर्मः सतां संगतः ॥ १०१ ॥

102) विमोहा मोशाय खहितनिरताब्यारचंतिताः "
गृहादि स्वन्त्वा ये विद्धाति तपस्ते ऽपि विरक्षाः ।
तपस्यन्तो ऽन्यसिश्वपि यमिनि शास्त्रादि ददत
सहायाः स्युर्वे ते जगति यतयो दुर्कमतराः ॥ १०२॥

108) परं मत्वा सर्वे परिष्टतमशेषं श्रुतविदा वपुःपुस्ताचास्ते तदपि निकटं चेदिति मतिः। ममत्वाभावे तत्सदपि न सदम्यत्र घटते जिमेन्द्राक्षाभक्तो भवति च हठात्कस्मवस्रवेः॥ १०३॥

104) यत्संगाधारमेत्बलति लघु च यत्तीक्षादु खोधधार मृत्यिण्डीभृतभृतं कृतबहुविकृतिभ्रान्ति संसारचक्रम्।

श्रीत्वा कृत्वा । यतये मुनीश्वराय वीयते । स त्याग धर्म कथ्यते । च पुन । यते मुनीश्वरत्य । निर्ममतया वपुराधिवपरि उदावीनतया । किंचन परिमह नो आस्ते परिमहो न वर्तते । इदम् आकिंचन्य धर्म इति । सस्तिहर संसारनाक्षम । सत्ती साधनां मनीधरे समत कथित ॥ १ १ ॥ ये जना गृहादि व्यक्ता मोक्षाय तपो विद्यति कुर्वन्ति । तेऽपि जना विरस्तः खोका सन्ति। किलक्षणा जना । विमोहा मोहरहिता । पुन खहितनिरता आमहिते छीना । पुन बाहबरिता मनोहराचारा । जगति विरला सति । ये यतय स्वयं तपस्यत अ यस्मिन सहाया स्य भवेषः शास्त्रादि ददत तेऽपि यतय जगति विषये दुर्लभतरा विरला वर्त ते ॥ १ र ॥ श्रुतविदा श्रुतज्ञानिना मानना । सर्वे परम् । मत्वा शास्ता । अशेषं समस्तम् । परिप्रहम् । परिद्वत त्यक्तम् । तदपि वपु पुस्तादि पुस्तवादि निकटम् आस्ते चेत् इति सिरी मम वाभावे तत् पुरुकादिपरिष्रष्टं सत् अपि विद्यमानमपि न सत् अविद्यमानम् । अन्यत्र अथवा शरीरादिष् पुरुकादिष् समत्वे इते सित । ऋषे मुने जिनेन्द्राज्ञाभन्न घटते । मुनिधर्मस्य नाशो भवति । मुनीश्वरस्य हठात् । कत्मर्थं पापं भवति ॥ ९ ३ ॥ तत्परम् उत्कृष्टम् । ब्रह्मचर्यं कथ्यते । यत् यति मुनिः । ता क्रिय हरिणहरा । नित्य सदाकालम् । जानी अधिनी र । पुत्री । सिक्त्री जननी । इव प्रपञ्चेत् । किलक्षणो यति । सुमुख मोक्षामिलाषी । पुन किलक्षणो यति । अमस्याति संयमकी साधनमृत पीछी आदि भी दी जाती हैं उसे उत्तम त्याग धर्म कहा जाता है। शरीर आदिने ममलबुद्धिके न रहनेसे मुनिके पास जो किंचित मात्र भी परिग्रह नहीं रहता है इसका नाम उत्तम आर्किचन्य धर्म है। सज्जन पुरुषोंको अभीष्ट वह धर्म संसारको नष्ट करनेवाला है।। १०१॥ मोहसे रहित. अपने आत्महितमें लवलीन तथा उत्तम चारित्रसे संयुक्त जो मुनि मोक्षप्राप्तिके लिये घर आदिको छोडकर तप करते हैं वे भी विरल हैं, अर्थात् बहुत थोड़े हैं। फिर जो मुनि स्वयं तपश्चरण करते हुए अन्य मुनिके िखें भी शास्त्र आदि देकर उसकी सहायता करते है वे तो इस संसारमें पर्वोक्त मनियोंकी अपेक्षा और भी दुर्छम हैं ॥ १०२ ॥ आगमके जानकार मुनिने समस्त बाह्य वस्तुओंको पर अर्थात आस्मासे भिन्न जानकर उन सबको छोड़ दिया है। फिर भी जब शरीर और पुस्तक आदि उनके पासमें रहती हैं तो ऐसी अवस्था में वे निष्परिग्रह कैसे कहे जा सकते हैं, ऐसी यदि यहां आशका की जाय तो इसका उत्तर यह है कि उनका चुकि उक्त शरीर एव पुस्तक आदिसे कोई ममत्वमाव नहीं रहता है अत एव उनके विद्यमान रहने **पर भी वे अविद्यमानके ही समान हैं। हां. यदि उक्त मुनिका उनसे ममत्वमाव है तो फिर वह निष्परि** मह नहीं कहा वा सकता है। और ऐसी अवस्थानें उसे समस्त परित्रहके त्यागरूप जिनेन्द्रवाज्ञाके भंग करनेका दोप प्राप्त होता है जिससे कि उसे बकाव् पापवन्य होता है ॥ १०३ ॥ जो तीत्र दुःलंकि वक्का करते सहित है, जिसके प्रभावसे प्राणी वृत्तिकाषिण्डके समान चूनते हैं, तथा जी बहुत विकार

१ के कार्राटन किंगानिकार्क समित पार्ट । र श श महीः । समर्थ- ६

ता निस्यं यन्मुसुसुर्यतिरम्हमतिः शान्तमोदः प्रपद्ये-ज्ञामीः पुत्री सवित्रीरिव हरिणदशस्तर्यरं ब्रह्मचर्यम् ॥ १०४ ॥

- 105) अबिरतिमह तावत्युण्यमाजो मनुष्याः हृदि विरचितरागा कामिनीनां वसन्ति । कथमपि न पुनस्ता जातु येषा तदकवी प्रतिदिनमतिनद्रास्ते ऽपि निर्स्य स्तुवन्ति ॥ १०५॥
- 106) बैराग्यत्यागदारुद्धयक्ततरचना चारुनिश्चेणिका ये पादस्थानेक्दारेर्दशसिरजुगता निश्चलैक्कानदृष्टे । योग्या स्थादारुक्कोः शिवपदसदनं गन्तुमित्येषु केषां नो धर्मेषु त्रिलोकीपतिसिरपि सदा स्तूयमानेषु दृष्टि ॥ १०६॥

नेमेंलहुद्धि । पुन किलक्षणो यति । शान्तमोह उपशान्तमोह । यत्सगाधारं यासां स्त्रीणां सगाधारम् । एतत्संसार् वक्रम् । लहु बीघेण । चरुति । च पुन । किलक्षणं संसारचकम् । तीक्ष्णदु खीघधारं तीक्ष्णदु खघारासहितम् । पुन किलक्षण ससारचकम् । स्रियकीमृतमृतं मृतप्राणिपिण्डसदशम् (१)। पुन किलक्षण संसारचकम् । कृतवह्विकृतिस्रान्ति कृतवह्विकारस्वरूपम् एकेन्द्रियादि पविन्त्रयपर्यन्तम् ॥ १ ४ ॥ इह अगति विषये । पुण्यभाज मनुष्या । कामिनीनां श्लीणाम् । हृदि । अविरत निरन्तरम् । तावत् सदैव वसन्ति । पुन येवा पुण्ययुक्तानाम् । हृदि।ता विरचितरागा । कामिन्य क्रिय । जात् कदाचित । कथमपि न वमन्ति । वेडिप पुण्ययुक्ता नरा । अतिनम्ना । तदस्म्री तेषां मुनीनाम् अस्त्री चरणौ । निलं स्तुवन्ति ॥१ ५॥ इति एषु धर्मेषु । केषां जीवानां हृष्टि हर्षं नो अपि तु सर्वेषा जीवानां हर्ष । किल्मणेषु दशमेदधर्मेषु । त्रिलोकीपतिभि इन्द्रधरणेन्द्रचिकिम । सदा स्त्यमानेषु स्तुत्यमानेषु (१)। ये दशभि निश्वले उदारै उत्कटै पादस्थान कृत्वा। वराग्यसागदारुद्वयकृतर्वना चारुनिश्लेणिका अनुगता प्राप्ता । मनोज्ञा सा इयं नि श्रेणिका । चिवपदसदनं गृहम् । गातुम् । आहरुक्षो मुने चिटतुमि छो । ज्ञानदृष्टे मुनी हर अमको करनेवाला है ऐसा यह संसाररूपी चक्र जिन स्त्रियोके आश्रयसे शीघ्र चलता है उन हरिणके समान नेत्रवाली क्षियोको मोहको उपशान्त कर देनेवाला मोक्षका अभिलाषी निर्मलबुद्धि मुनि सदा बहिन, बेटी और माताके समान देखे । यही उत्तम ब्रह्मचर्यका स्वरूप है ॥ विशेषार्थ-यहा संसारमें चकका आरोप किया गया है। वह इस कारणसे-- जिस प्रकार चक (कुम्हारका चाक) कीलके आधारसे चरुता है उसी प्रकार यह संसारचक (संसारपरिश्रमण) क्षियोंके आधारसे चलता है। चक्रमें यदि तीक्ष्ण धार रहती है तो इस संसारचक्रमें जो अनेक दु स्रोका समुदाय रहता है वही उसकी तीक्ष्ण धार है कुम्हारके चक्रपर जहा मिटीका पिण्ड परिश्रमण करता है वहा इस संसारचऋपर समस्त देहधारी प्राणी परिश्रमण करते हैं तथा जिस प्रकार कुम्हारका चक्र घूमते हुए मिट्टीके पिण्डसे अनेक विकारोको — सकौरा घट, राजन एव कूडे आदिको-उत्पन्न करता है उसी प्रकार यह संसारचक्र मी अनेक विकारोको- जीवकी नरनारकादिरूप पर्यायोंको-उत्पन्न करके उन्हें घुमाता है। ताल्पर्य यह है कि संसारपरिश्रमणकी कारणमूत स्निया हैं- तद्विषयक अनुराग है। उन क्षियोंको अवस्थाविरोषके अनुसार माता, बहिन एव बेटीके समान समझकर उनसे अनुराग न करना, यह असचर्य है जो उस संसारचक्रसे प्राणीकी रक्षा करता है ॥ १ ४ ॥ लोकमें पुण्यवान् पुरुष रागको उत्पन्न करके निरन्तर ही क्षियोंके हृदयमें निवास करते हैं। ये पुण्यवान् पुरुष भी जिन मुनियोंके हृदयमें वे स्थिया कभी और किसी प्रकारसे भी नहीं रहती हैं उन मुनियोंके चरणोकी प्रतिदिन अत्यन्त नम्र होकर नित्य ही स्तुति करते हैं ॥ १ ५ ॥ वैराम्य और त्यागरूप दो काष्ठलण्डोसे निर्मित सुन्दर नसैनी जिन दस महान् स्थिर पादस्थानों (पैर रखनेके दण्डो) से सयुक्त होकर मोक्ष-महरूमें जानेके लिये चढ़नेकी अभिरूपा रलनेबाले मुनिके लिये योग्य होती है तीन लोकोंके अधिपतियों (इन्द्र, भरणेन्द्र और चक्रवर्ती) द्वारा

- 107) विःशेषामळशीळसञ्जमग्रीमत्यन्तसाम्यस्थितां चन्दे तां परमात्मनः प्रणयिनी कृत्यान्तमां स्वस्थताम् । यत्रानन्तचतुष्टयामृतसरित्यात्मानमन्तर्गतं न प्रामोति जरादितुःसङ्ग्रिकः संसारदावानळः ॥ १०७ ॥
- 108) भाषाते ऽतुभवं भवारिमधने निर्मुक्तमूर्त्याभवे धुद्धे ऽन्यादशि स्रोमस्यंद्वतभुकान्तेरनन्तप्रमे । यस्मिकस्तमुप्रति चित्रमचिराभि शेषवस्त्वन्तरं तद्व दे विषुळप्रमोदसदनं चिद्रपर्मकं मह ॥ १०८॥
- 109) जातिर्याति न यत्र यत्र च मृतो मृत्युर्जरा जर्जरा जाता यत्र न कर्मकायघटना नो वाग् न च व्याचयः। यत्रात्मैव परं चकास्ति विश्वदक्षानैकमूर्ति प्रमु र्नित्यं तत्पदमाभ्रिता निरुपमा सिद्धा सद्दा पातु व ॥ १०९॥

श्वरस्य। योग्या स्याद्भवेत्। इति दशविधो धर्म पूर्ण । १ ६ १। तां खम्धता वन्दे अहं नमामि। किल्क्षणां खस्यताम्। नि शेषामलशीलसङ्कुणसमीचीनगुणमयीम्। पुन किल्क्षणां खस्थताम्। अल्यन्तसाम्यस्थितां समतायुकाम्। पुन किल्क्षणां खस्थताम्। यत्र खस्थतायाम्। अन्तर्गतं मध्यगतम्। आसमा नम्। संसारदावानल ससाराप्ति। न प्राप्नोति। पुन किल्क्षणायां खस्थतायाम्। अनन्तचतुष्टशास्त्तसरिति नशाम्। किल्क्षणः संसारदावानल । जरादिदु सहधिख जराआदिदु सहज्वालायुक्त ॥ १ ७ ॥ तत् एकम्। चित्रूप महः। वन्दे अहं नमामि। किल्क्षणं महः। विपुलप्रमोदसदनं विपुलान दमन्दिरम्। यस्मिन् चित्रूपमहसि विषये। नि शेषवस्त्वन्तरं विक्रयस्यं अध्य शानम्। अचिरात् स्वोककालेन। अस्तम् उपैति। चित्र महाश्वयकरम् । किल्क्षणे यस्मिन्। अनुभवम् आयाते। पुन किल्क्षणे महसि। मवारिमथने समारशत्रुनाशकरे । पुन किल्क्षणे महसि। निर्मुक्तमृत्योश्रये रहितमृत्योश्रये। पुन किलक्षणे महसि। अन्याहिष्ठे असहशे। पुन किलक्षणे। सोमस्येहुतभुक्कान्ते अनित्रममे ॥ १ ८ ॥ विद्या । व युप्पान्। सदा पान्तु रक्षानु। किलक्षणा विद्या। निरुपमा उपमारहिता। पुन किलक्षणा विद्या। तत्यदमान्निता मोक्षपदम् आश्रिता। यत्र मोक्षपदे। जाति उत्पत्ति न। यत्र मोक्षपदे यातिर्गमनं न। च पुन। यत्र मृत्यु न यम न। यत्र मृत्यः मरणं (१) न। यत्र मुक्ती जरा न यत्र मुक्ती जरमा करमा करमा विद्या न। यत्र किलक्षणा न । यत्र मुक्ता करमा विद्या न। यत्र कर्मकायक्ष्यना न। च पुन। यत्र मन्तः पर्याः पर्याः पर्याः (१) न। यत्र मुक्ती जरा न यत्र मुक्ती जरमा करमा करमा विद्या न। यत्र कर्मकायक्ष्यना न। च पुन। यत्र पर्याः कर्मकायक्ष्यना न। च प्रमा पर्याः मरणं कर्मकायक्ष्यना न। च प्रमा पर्याः मरणं व पर्याः विद्याः न । यत्र मुक्ती जरा न यत्र मुक्ती जरमा करमा करमा विद्या न। यत्र कर्मकायक्ष्यना न। च प्रमा पर्याः विद्याः न । यत्र मुक्ती जरा न यत्र मुक्ती जरमा करमा करमा विद्या न। यत्र कर्मकायक्यना न। च प्रमा पर्याः विद्याः न । यत्र व्याः विद्याः न । यत्र विद्याः । यत्र विद्याः न । यत्र विद्याः न । यत्र विद्याः न । यत्र विद्याः । यत्र विद्याः विद्याः व । यत्र विद्याः विद्याः विद्याः विद्याः विद्याः । यत्र विद्याः विद्याः विद्याः विद्याः । यत्र विद्याः विद्याः विद्याः । यत्र विद्याः विद्याः विद्याः विद्याः

स्तूयमान उन दस धर्मों के विषयमें किन पुरुषोको हर्ष न होगा । ॥१०६॥ जो स्वस्ता निर्मेछ समस्त शीलों एव समीचीन गुणोंसे रची गई है, अत्यन्त समतामावके ऊपर स्थित है तथा कार्यके अन्तको प्राप्त होकर कृतकृत्य हो चुकी है उस परमात्माकी प्रियासकरप स्वस्थताको में नमस्कार करता हू। अनन्त चतुष्टयरूप अमृतकी नदीके समान उस स्वस्थताके मीतर स्थित आत्माको दृद्धत्व आदिरूप दु सह ज्वालाओंसे संयुक्त ऐसा संसाररूपी दावानल (जगलकी आग) नहीं प्राप्त होता है ॥१ ०॥ जो चेतन्यरूप तेज संसाररूपी शञ्चको मयनेवाला है, रूप-रस-ग-ध-रपर्शरूप मूर्तिके आश्रयसे रहित अर्थात् अमृतिक है, शुद्ध है, अनुपम है तथा चन्द्र सूर्य एव अभिकी प्रमाकी अपेक्षा अनन्तगुणी प्रभासे संयुक्त है, उस चेतन्यरूप तेजका अनुभव प्राप्त हो जानेपर आध्यमें है कि अन्य समस्त पर पदार्थ शीव्र ही नष्ट हो जाते हैं अर्थात् उनका फिर विकल्प ही नहीं रहता। अतिकाय आनन्दको उत्पन्न करनेवाले उस चेतन्यरूप तेजको में नमस्कार करता हूं ॥१०८॥ जिस मोक्षपदमें जन्म नहीं जाता है, मृत्यु मर चुकी है, जरा जीणे हो चुकी है, कर्म और श्रीरका सम्बन्ध नहीं रहा है, वचन नहीं है, तथा न्यावियां मी शेव नहीं रही हैं, जहां

९ आ क् इति वश्वविद्यो धर्मः । २ आ सह आखर्यकार्तः, क सङ्ग्रकार्यकारः । २ क नाशकारणे । ४ आ शा कान्ते पुनः जनन्तसमे । ५ क मरण न स क्या । ६ क जनेरा जाताः तिकाः पत्र, शा जनेरा न क्या ।

- 110) दुर्लक्षे ऽपि चिदात्मिन शतकात् किंचित्कसंवेदनात् वृमः किंचिदित प्रवोधनिधिमिर्माद्यं न किंचिक्छलम् । मोद्दे राजनि कर्मणामतितरां श्रीदान्तराये रियी दुग्वोधावरणद्वये सति मतिस्तादकृतो मादशाम् ॥ ११०॥
- 111) विद्वन्यस्यतया सदस्यतितरामुद्दण्डवाग्डम्बराः शृक्यारादिरसैः प्रमोदजनकं व्याख्यानमातन्वते । ये ते च प्रतिसम्र सन्ति बहुवो व्यामोद्दविस्तारिणो येभ्यस्तत्परमात्मतस्यविषयं ज्ञान तु ते दुर्छमा ॥१११॥
- 112) आपदेतुषु रागरोषनिकृतिप्रायेषु दोषेष्यलं मोहात्सर्वजनस्य चेतसि सदा सत्सु स्वभावादिप । तत्ताद्वाय च संविदे च फलव कान्य कवेर्जायते शृङ्गारादिरसं तु सर्वजगतो मोहाय दु खाय च ॥ ११२ ॥

सुनती वास्त्रचन न । यत्र व्याधय दु स पीडा न । यत्र मुक्ती आमा परं केतलम् । चकास्ति शोभते ॥ १ ९ ॥ विदात्मनि विवये । किंचित् श्रुतवलात् शास्त्रबलात् । किंचित् स्वसंवेदनात् स्वानुभवात् । क्रूम् । किंलक्षणे चिदात्मनि । दुर्वक्ष्मेऽपि । इह् अस्मिन् शास्त्रो । प्रबोधनिधिमि ज्ञानधने । किंचित् स्रुत्म । न प्राह्म मनुष्याणाम् । सादक्ष कृत मति । क सित । मोहे सि । किंलक्षणे मोहे । कर्मणाम् अतितराम् अतिशयेन राजनि । पुन प्रौद्धान्तराये सित । क्ष्मिवाने सित ॥ १९ ॥ ये पण्डिता । विद्वन्मन्यतया पण्डितमन्यतया । सदस्ति सभायाम् । अतितराम् अतितराम् अतिशयेन । उद्घान्तराये एति सभायाम् । अतितराम् अतितराम् अतिवर्गन । उद्घान्तराये कृत्वा प्रमोद जनक याख्यानम् । आत् वते विस्तारयन्ति । च पुन । ते पण्डिता । प्रतिसद्म प्रहे एहे । बहव सन्ति वर्तते । किलक्षणास्ते पण्डिता । क्यामोहविस्तारिण । येभ्य पण्डितेभ्य । तत्परमामतस्व विवयं ज्ञानं प्राप्यते । तु पुन । ते दुर्लमा विरला स्तोका ॥ १९९ ॥ रागरोषनिकृतिप्रायेषु । अलम् अत्यर्थम् । दोषेषु मोहा रस्वैजनस्य चेतिस सदा खभावादि सस्य विद्यमानेषु । किलक्षणोषु । आपद्वनुषु दु स्वहेतुषु सस्य । तत्वाशाय तस्य मोहस्य नाशाय । च पुन । संविवे सम्ययक्षानार्य । कवे का यम् । फलवत् सफल जायते । तु पुन । श्राह्मरादिरस सर्वजगत मोहाय । च पुन

केवल निर्मल्जानरूप अद्वितीय शरीरको धारण करनेवाला प्रभावशाली आत्मा ही सदा प्रकाशमान है उस मोक पदको प्राप्त हुए अनुपम सिद्ध परमेष्ठी सर्वदा आपकी रक्षा करें ॥ १ ९ ॥ यदाप चैतन्य स्वरूप आत्मा अहरय है फिर भी शास्त्रके बलसे तथा कुछ स्वानुमवसे भी यहां उसके सम्ब धर्में कुछ जिल्ल्फण करते हैं । सम्यग्ज्ञानरूप निधिको धारण करनेवाले विद्वानोको इसमें कुछ छल नहीं समझना चाहिये । कारण कि सब कर्मोंके अधिपतिस्वरूप मोह शिक्तशाली अन्तरायरूप शत्रु तथा दर्शनावरण एव आनावरण इन चार धातिया कर्मोंक विद्यमान होनेपर मुझ जैसे अल्पज्ञानियोंके वैसी उत्कृष्ट बुद्धि कहांसे हो सकती है । ॥ ११० ॥ विद्वजाके अभिमानसे समामें अत्यन्त उद्दण्ड वचनोका समारम्म करनेवाले जो कि शृगारादिक रसोंके द्वारा दूसरोको आनन्दोत्पादक व्याख्यानका विस्तार करके उन्हें सुध्य करते हैं वे कि शृगारादिक रसोंके द्वारा दूसरोको आनन्दोत्पादक व्याख्यानका विस्तार करके उन्हें सुध्य करते हैं वे कि तो यहां घर घरमें बहुत से हैं । किन्तु जिनसे परमात्मतत्त्वविषयक ज्ञान प्राप्त होता है वे तो दुर्कभ हो हैं ॥ १११॥ जो राग, कोध एव माया आदि दोष अत्यन्त दु सके कारणमूत हैं वे तो मोहके वश सम्यक्षान प्राप्त करने उद्देशसे रचा गया कविका काव्य सफल होता है । इसके विपरीत शृंगारादिरसप्रधान काव्य तो

र अप का इलैंडवेपि। र अप <sup>का</sup> व्यापय न । रे अप का पण्डितं सम्यासया । ४ आप का कानाय ।

- 113) कालावृति प्रस्तमोहमहान्धकारे सार्ग व वश्यति कतो कमति प्रशस्तम् । श्रुद्धा क्षिपन्ति दक्षि तुःश्रतिशृक्षिमका न स्थान्कयं सक्षिरविभित्तनु पर्येषु ॥ ११३॥
- 114) विष्णूत्रक्रिमिसंकुछे क्रवधूषैरचादिमिः पूरिते ग्रुकास्वन्योषितामपि ततुर्मातुः कुगर्मे ऽजनि । सापि विरुष्टरसादिधातुकछिता पूर्णा मसाधैरहो चित्रं चन्द्रमुखीति जातमतिमिर्विद्वद्विरावर्ण्यते ॥ ११४ ॥
- 115) कचा यूकावासा मुखमजिनबद्धास्थिनिचय कुची मांसोच्छ्रायी जठरमपि विद्वादिघटिका। महोत्सर्गे यन्त्रे जघनमब्हायाः क्रमयुगं तदाधारस्थ्रेणे किसिह किह रागाय महताम् ॥ ११५॥
- 116) परमधर्मनदाज्जनमीनकान् राशिमुखीबडिशेन समुद्भुतान् । अतिसमुक्षसिते रतिमुर्मुरे पचति हा हतक स्मरपीवर ॥ ११६॥

दु खाय भवति ॥ ११२ ॥ जगति विषये । जनः लोक । प्रशस्त मार्गं न परयति । किलक्षणे जगति । कालात् प्रवसकाल-प्रभावात । अपि । प्रस्तमोहसहान्धकारे वित्तरिताज्ञाना धवारे । क्षद्रा सरागजना । अस्य लोकस्य । दश्चि नेत्रे । दुःश्चतिक्वर्षि कुशास्त्रधारिम् । क्षिपन्ति । तत कारणात् । अनिश्चितदु पथेषु निश्चयरहितमार्गेषु । गति गमनम् । कथं न स्यात् । अपि त द पर्येषु गमनं स्याद्भवेत् ॥ १९३॥ वरयोषितां स्नीणाम् अपि । तनु मातु कुगर्मे नि वगर्मे । अजनि उत्पन्ना वभूव। किलक्षणे गर्भे। विष्णूत्रकृमिसंकुळे विष्ठामूत्रकृमिभरिते। पुन किलक्षणे गर्भे। कृतपृणे पृणायुक्ते अन्त्रादिभि पूर्णे। पुन शुक्रभाद्रभस्क रुविरपरिते गर्भे । अहो इति सवाधने । विद्वद्भि पण्डिते । सापि स्त्री चन्द्रमुखी इति आवर्ण्यते । तत् वित्रम् आवर्षम् । किलक्षणा भी । क्रिष्टरसादिधातुक्रिता। मलायै । पूणा भरिता । किलक्षणै विद्विद्ध । जातमतिभि उत्पन्नविद्धिम ॥ १९४॥ अवलाया । क्वा कृत्तला । युकावासा युकास्थाना । अवलाया मुखम् । अजिनवद्धास्थिनिचय चमैवद्धअस्थिसमृद्धः । अवलाया कुचौ मांसी छायौ मांसप्राथी। अवलाया जठरम् उदरम् अपि विद्वादिघटिका विष्ठामाजनम् । अवलाया जघनै मलो त्सर्गे मलम्त्रादित्यजने । यन्त्र धारागृहम् । अवलाया कमयुग तदाधारस्थ्णे तस्य मलत्यजनयन्त्रस्य स्तम्भ हे । किल इति सत्ये । इह अबलायां विषये । महता रागाय किम् । अपि तु किमपि न ॥ १९५ ॥ हा इति कष्टम् । स्मरधीवर कामधीवर । जनमीनकान् लोकमत्स्यकान् । रतिमुर्भुरे कामकरीषामी । पचति । किलक्षण स्मरधीयर । इतक प्राणघातकः । किलक्षणान सर्व जनोंके किये मोह एव द सको ही उत्पन्न करनेवाला होता है ॥११२॥ कालके प्रभावसे जहा मोहरूप महान् अधकार फैला हुआ है ऐसे इस लोकमें मनुष्य उत्तम मार्ग नहीं देख पाता है। इसके अतिरिक्त नीच मिध्यादृष्टि जन उसकी आलमें मिध्या उपदेशरूप धूलिको भी फेंकते हैं। फिर भख पेंसी अवस्थानें उसका गमन अनिश्चित खोटे मार्गोमें कैसे नहीं होगा ? अर्थात अवस्य ही होगा ।। ११३ ॥ जो माताकी कुलित कुक्षि विष्ठा, मूत्र एव शुद्र कीडोंसे व्याप्त तथा घृणाजनक आतो आदिसे परिपूर्ण है पेसी उस कुक्षिमें उत्तम स्नियोंका भी वीर्व एव रजसे निर्मित शरीर उत्पन्न हुआ है। वह उत्तम स्नी भी क्रेसजनक रस आदि षातुओंसे युक्त तथा मरू आदिसे परिपूर्ण है। फिर मी आश्चर्य है कि उसे प्रतिमाशासी विद्वान् चन्द्रमुखी (चन्द्र वेसे मुखवाळी) बतळाते हैं॥ ११४॥ जिस स्नीके बाळ तो जुओंके सानमूत हैं, मुख चमड़ेसे सम्बद्ध हिंद्वियोंके समूहसे संयुक्त है, सान मांससे उन्नत हैं, उदर भी विद्या आदिके श्रुद्ध घड़ेके समान है, जवन मक छोड़नेके यन्नके समान है, तथा दोनों पेर उस यन्नके आधारमूत सम्भोके समान हैं पेसी वह सी क्या महान पुरुवोंके लिये रागकी कारण हो सकती है ' अर्थात् नहीं हो सकती ॥ ११५ ॥ हरपास कामदेवहारी बीवर उत्तम धर्मकारी नदीसे मनुष्योंका मछलियोंको खीका कांट्रेके द्वारा निकार कर उन्हें अत्यन्त जकनेवाठी अनुसमस्त्री आगमें पकाता है, यह बढ़े खेदकी बात है।। विशेषार्थ-जिस प्रकार

- 117) ग्रेनेदं जगदापदम्बुधिगतं कुर्घीत मोहो हटात् ग्रेनेते प्रतिज्ञातु हन्तुमनसः कोधादयो दुर्जया । ग्रेन भ्रातिरयं च संसृतिसरित्संजायते दुस्तरा तजानीहि समस्तदोषविषमं स्वीक्रपमेतक्वम् ॥ ११७॥
- 118) मोहव्याघमटेन संस्तिवने मुग्धेणव घाँपरे पाशा पङ्कजलोचनादिविषयाः सर्वत्र सज्जीकृता । मुग्धास्तत्र पतन्ति तानपि वरानास्थाय वाञ्छन्त्यहो हा कष्टं परजामने ऽपि न विदः कापीति धिक्रमूर्खताम् ॥ ११८॥
- 119) पतन्मोहरुकप्रयोगविहितभ्रान्तिभ्रमश्चश्चषा पद्यत्येष जनो ऽसमञ्जसमसहुद्धिर्धुषं न्यापदे। अप्येतान् विषयाननन्तमरकष्ठेशप्रदानस्थिरान्। यत् शब्दसुखसागरानिष सतश्चेत प्रियान् मन्यते॥ ११९॥

क्षेकमत्स्यकान्। परमधर्मनदात् धर्मभरोवरात्। शिक्षमुखीविद्योन गिक्षत्रन्मुखा या लिय ता एव बिद्धाः तेन । समुद्धतान् समाकर्षितान्। किलक्षणे रितमुमुरे। अतिसमुक्षसिते अतिप्रकाशित॥११६॥ भो आत भो जीव। एतत क्षेत्रचं ध्रुतम्। समस्तदोध-विषयं समस्तदोषमरितम्। जानीहि। येन लीरूपेण। मोह । हठात् बलात मोहशक्तितः । इद जगत् । आपदम्बुधिगत कुर्वात । येन लीरूपेण। एते दुर्जया कोधादय । जन्त जन्त प्रति हानुमनस जाता । चपुन । येन लीरूपेण इयं संयतिसरित् ससारनवी। दुस्तरा जायते ॥ ११ ॥ संयतिवने सभरवने । माह याधमटेन । मुग्धेणवाधापदे मुग्धजनमृग वाधनाय । सर्वत्र । पद्धजलोचनादिविषया लीरूपादिविषया । पाशा वाधना सज्ज कृता । अहो इति संबोधने । तत्र पाशेषु । मुग्धा जना पतन्ति । हा इति कप्टम् । तात् व धनान् वरान् ज्ञाना । आस्थाय स्थित्वा। परजन्मनेऽपि प्रलोकाय । वाष्टिति कोकः । एतत् विषयसौरयम् । मोहठकप्रयोगेण चूर्णेन विहिना कृता या आति तया आन्त्या अमत् यचकु तेन चक्षणा । असमक्षं वेपरीत्य पश्यति । इदियविषयं वरं पश्यति । ध्रुवं निश्चयेन । तदिषय व्यापदे कष्टाय मवति । तथापि

धीवर कांट्रेके द्वारा नदीसे मछिलियोंको निकालकर उ हैं आगमें पकाता है उसी प्रकार कामदेव (मोगा मिलाषा) भी मनुष्योंको क्षियोंके द्वारा धर्मसे अष्ट करके उ हैं निषयभोगोसे सन्तप्त करता है।। ११६॥ जिस बीके सौन्दर्यके प्रभावसे यह मोह जगत्के प्राणियोको बलात् आपिक्त्य समुद्रमें प्रनिष्ट करता है, जिसके द्वारा ये दुर्जय कोध आदि शञ्च प्रत्येक प्राणीके घातमें तत्पर रहते हैं तथा जिसके द्वारा यह संसाररूपी नदी पार करनेके लिये अशक्य हो जाती है हे आता! तुम उस बीके सौन्दर्यको निश्चयत समस्त दोषोंसे युक्त होनेके कारण कष्टदायक समझो॥ ११७॥ सुभट मोहरूपी व्याधने संसाररूप वनमें मूर्वजनरूपी मृगोंको व धनजनित आपित्तमें डालनेके लिये सर्वत्र कमलके समान नेत्रोंवाली बी आदि विषयरूपी जालोंको तैयार कर लिया है। ये मूर्व प्राणी उस इन्द्रियनिषयरूपी जालों फस जाते हैं और उन विषयभोगोंको उत्तम एव स्थायी समझ कर परलोकमें भी उनकी इच्छा करते हैं यह बहुत खेदकी बात है। परन्तु विद्वान पुरुष उनकी अभिलाषा इस लोक और परलोकमेंसे कहीं भी नहीं करते हैं। उस मूर्खताको धिकार है। ११८॥ यह दुर्बुद्धि मनुष्य मोहरूपी ठगके प्रयोगसे की गई आन्तिसे अमको प्राप्त दुई बहुके द्वारा इस विषयसुलको विपरीत देखता है, अर्थात् उस दुखदायक विषयसुलको सुखदायक मानता है। परन्तु वास्तवमें वह निश्चयसे आपिजजनक ही है। जो ये विषयमोग नरकमें अननत दुख देनेवाले व

र अ क शशिमुकीविक्षिन समुद्धुतान्। २ वा विदम इति।

- 120) संसारे ऽत्र समाद्रवीपरिसरे मोहहकः काश्चितीः कोधाधास तदीयपेटकमिनं तत्स्तिची जावते । प्राची तद्विहितप्रयोगविकलस्तद्वस्यतामागतो न स्वं चेतयते लगेत विपदं शातु प्रमोः कश्यताम् ॥ १२०॥
- 121) पेश्वर्यादिगुणप्रकाशनतथा मुद्दा हि ये कुर्वते सर्वेषां टिरिटिक्कितानि पुरतः पश्यन्ति मो व्यापदः । विद्युक्कोलमपि स्थिरं परमपि स पुत्रदारादिकं मन्यन्ते यददो तदत्र विषमं मोहमभोः शासनम् ॥ १२१ ॥
- 122) क याम किं कुर्म कथिमह सुसं किं च भविता कुतो लभ्या लक्ष्मीः क इह नुपति सेव्यत इति। विकल्पानां जाल जडयति मन पद्यत सतां अपि क्षातार्थानामिह महदहो मोहचरितम्॥ १२२॥

एतान् विषयान्। लोकस्य चेत प्रियान् मन्यते। किलक्षणान् विषयान्। अन तनर क्क्रेशप्रदान् अस्थिरान्। मृहजन शक्षासुखसागरान् इव मन्यते। सत विश्वमानान्॥ १९९॥ अत्र संतारे। मोइ ठके वर्तते। किलक्षणे ससारे। जनाटवीपरिसरे चतुणतिपरिश्वमे। च पुन । कामिनीकोषाया । इद तस्य मोइस्य पेटकं परिवार । प्राणी जीव । तत्संतिषौ तस्य मोइस्य निकटे। तिद्विहित प्रयोगविकल मोइष्यूणैन विकल । जायते। किलक्षण जीव । तस्य मोइस्य वश्यताम् आगत । स्वम् आत्मानम्। न चेत्यते। विपद लभेत आपदं लभेत । भो जीव । शातुः प्रमो अप्रे सर्वेशस्य अप्रे कथ्यताम् ॥१२ ॥ हि यत । ये मृहा मृद्धाः। सर्वेषां लोकानाम्। पुरत अप्रे। टिरिटिलितानि हास्य कुर्वते। लोकानां पुरत अप्रे चेष्टितानि कुर्वन्ति। कया। ऐश्वर्षादिगुणप्रकाशनत्या लक्ष्मीगर्वेण। जना व्यापद दु खानि। नो पश्यति। अहो इति आध्वर्य। यतपुत्रदारादिकम्। स्वम् आत्मानम् अपि परं प्रव्यादिकम्। स्थिरं मन्यत्ते। किलक्षणं पुत्रादिकम्। सर्वं विशुलोलं चक्षल विनश्वरम्। तत् अत्र संसारे। मोहचरित पश्यतः। किलक्षणं मोहचरितम्। महद्गरिष्ठम् । अहो इति स्वोधने। भो भव्या भो लोका । इह जगति संसारे। मोहचरित पश्यतः। किलक्षणं मोहचरितम्। महद्गरिष्ठम् । इति विकल्पानां जालम् । सतां सत्पुरुषाणाम्। मनश्चित्तम्। जङयति। किलक्षणानां सताम्। श्वतायां नाम्। इति किम्। वय क याम कुत्र गान्याम। वय कि कुर्म। इह ससारे कथ पुत्र मवति। च पुन। कि भविता कि भवित्यति। लक्ष्मी कुत कप्पा। इह संसारे क भ्रूपति राजा सेव्यते। इति विकल्पानां जालं मन जङयति। एतत्सर्वं मोह

अस्मिर हैं उनको वह सर्वदा चित्तको प्रिय लगनेवाले सुसके समुद्रके समान मानता है ॥ ११९॥ सघन वनकी पर्यन्तम् मिके समान इस संसारमें मोहरूप ठग निद्यमान है। बी और कोधादि कवायें उसकी पेटीके समान हैं अर्थात् वे उसके प्रवल सहायक हैं। कारण कि ये उसके रहनेपर ही होते हैं। उक्त मोहके द्वारा किये गये प्रयोगसे व्याकुल हुआ प्राणी उसके वहामें होकर अपने आत्मस्क्रपका विचार नहीं करता, इसील्यिये वह विपत्तिको प्राप्त होता है। उस मोहरूप ठगसे प्राणीकी रक्षा करनेवाला चूकि जाता प्रमु (सर्वज्ञ) है अत एव उस ज्ञाता प्रमुसे ही प्रार्थना की जाय॥ १२०॥ जो मूर्खजन अपने ऐस्पर्य आदि गुणोंको प्रगट करनेके विचारसे अन्य सब जनोंकी मजाक किया करते हैं वे आगे आनेवाली आपि गुणोंको नहीं देखते हैं। आश्चर्य है कि जो पुत्र एव पत्नी आदि विजलीके समान चचल (अस्मर) हैं उन्हें वे कोग स्थिर मानते हैं तथा प्रत्यक्षमें पर (मिक्त) दिखनेपर भी उन्हें खकीय समझते हैं। यह मोहरूपी राजाका विषम शासन है।। १२१॥ हम कहां जावें, क्या करें यहा मुल कैसे प्राप्त हो सकता है, और क्या होगा, कर्क्मी कहांसे प्राप्त हो सकती है, तथा इसके लिये कौन-से राजाकी सेवा की जाय, इत्यादि विकल्पोंका समुदाय यहां तत्त्वज्ञ सज्जन पुरुषोंके भी मनको जब बना देता है, यह शोजनीय है।

रेक मोहरूकः । २ इक स्रोबाक्षा तस्य । २ इत महागरिष्ठनं ।

- 123) विहाय ज्यामोहं घनसदनतन्यादिविषये कुरुष्यं तसूर्णं किमपि निजकार्यं यत युधाः । न येनेद जन्म प्रभवति सुनृत्वादिघटना पुनः स्थास स्थाहा किमपरवसोडम्बरहातैः ॥ १२३॥
- 124) बाबस्तस्य प्रमाणं य इह जिनपतिः सर्वविद्वीतरागो रागद्वेषादिद्वेषिरपष्टतंमनसो नेतरस्यानृतत्वात् । यत्तिश्चित्य चित्ते अयत वत बुधा विश्वतत्त्वोपलब्धी मुकेर्मृलं तमेकं अमत किसु बहुष्यन्धवदुःपर्येषु ॥ १२४॥
- 125) य कर्पयेत् किमपि सर्वविदो ऽपि वाचि सिटिह्य त वमसमञ्जसमात्मबुद्धा । स्त्रे पत्रिणां विचरता सुदृशेक्षितानां संख्या प्रति प्रविद्धाति स वादमन्ध ॥ १२५ ॥

चित्तम् ॥ १२२ ॥ बत इति खेदे । भो बुधा भो लोका । अपरवचोडम्बरशतै किं वचनसहस्रै किम् । तूर्णं शिक्रम् । तिकिम् मिषि निजकार्यं कुरुष्वम् । येन कर्मणा । इद जाम ससार । न प्रभवति । धनसदनतन्वादिविषये व्यामोहं विहास सक्ता । पुन सुकृत्वादिघटना पुन स्यात् भवेत् । वा न स्याद् न भवेत् ॥ १२३ ॥ इह ससारे । तस्य वाच प्रमाणं श्रेष्ठम् । य जिनपति भवति । य सर्वविद्भवति । यो वीतरागो भवति । इतरस्य देवस्य वाच प्रमाण न स्यात् न भवेत् । कस्मात्। अनृतावात् असस्य त्वात् । किलक्षणस्य कुदेवस्य । रागद्वेषादिशेष कृत्वा उपहृतेमनस रागद्वेषे पीडितचित्तस्य । वत इति खेदे । भो बुधा एत त्यूवीक्तम् । चित्ते निश्चित्य चित्ते स्थाप्य । वि वतत्त्वोपलाधौ सत्याम् । एकं तम् आभानं मुक्तेमृत्र श्रयत आश्रयत । बहुषु प्रयेषु बाधवत् किमु श्रमत ॥ १२४ ॥ य मृत्व आत्मश्रुद्ध्या कृत्वा । तत्त्व प्रति सिदेश सदेह गावा । सर्वविद वाचि सर्वक्रस्य वचने । किमपि असमञ्जस वैपरीय । कल्पयत् अमत्यं वि गारयेत् । स मृत्व अत्याम् । खेरशिक्तानां दृष्टियुक्तेन जीवेन

बह सब मोहकी महती ठीला है ॥ १२२ ॥ हे पण्डितजन ! धन महल और शरीर आदिके विषयमें ममत्व बुद्धिको छोडकर शीन्नतासे कुछ मी अपना ऐसा कार्य करो जिससे कि यह जन्म फिरसे न प्राप्त करना पड़े । दूसरे सैकडो वचनोंके समारम्भसे तुम्हारा कोई भी अभीष्ट सिद्ध होनेवाला नहीं है । यह जो तुम्हें उत्तम मनुष्य पयाय आदि स्वहितसाधक सामग्री प्राप्त हुई है वह फिरसे प्राप्त हो सकेगी अथवा नहीं माप्त हो सकेगी यह कुछ निश्चित नहीं है । अर्थात् उसका फिरसे प्राप्त होना बहुत किन है ॥ १२३ ॥ यहा जो जिने द देव सर्वज्ञ होता हुआ राग-द्रेषसे रहित है उसका वचन प्रमाण (सत्य) है । इसके विपरीत जिसका अत्त करण राग-द्रेषादिसे दृषित है ऐसे अन्य किसीका वचन प्रमाण नहीं हो सकता कारण कि वह सत्यतासे रहित है । ऐसा मनमें निश्चय करके हे बुद्धिमान् सज्जनो ! जो सर्वज्ञ हो आनेसे मुक्तिका मूल कारण है उसी एक जिने द देवका आप लोग समस्त तत्त्वोंके परिज्ञानार्थ आश्चय करें, अ चिक समान बहुतन्से कुमार्गोमें परिश्रमण करना योग्य नहीं है ॥ १२४ ॥ जो सर्वज्ञके भी बचनमें सन्दिग्ध होकर अपनी बुद्धिसे तत्त्वके विषयमें अन्यथा कुछ कल्पना करता है वह अज्ञानी पुरूष निर्मल नेत्रोंवाले व्यक्तिके द्वारा देखे गये आकाशमें विचरते हुण पक्षियोंकी संस्थाके विषयमें विवाद करने वाले करते है । १२५ ॥ जिन देवने अंगश्चतके बारह तथा अंगबाबके अनन्त बेद बत्याये हैं । इस दोनो ही प्रकारके श्वतमें वेतन आलाको प्राश्वतके तथा उससे मिक पर पदार्थोंको

- 126) उक्त जिनिर्दार्शनेयुमें सुदें संती वास्त्रवस्तियम् । तक्तिसुरादिवसमा विदारमा ससः धर्र देशसवाभ्यवस्ति ॥ १२६॥
- 127) अस्यायुपामस्यविद्यासिदासी कृतः स्वतःसम्वरणार्थ्याच्यः। तक्ष्य क्षाकि वसि वीवायाममञ्जातामासमिति प्रवसात्॥ १२७॥
- 128) निकारको जिनेन्द्रस्त्वतुख्यनसां मोनरे उर्थे परोसे कार्य सो ऽपि प्रमाणं वर्त किमपरेणाळकोळाहळेनं ।

अवस्त्रेकितानाम् ॥ १२५ ॥ जिने गणघरवेषे । द्वादगमेदम् अत्र श्रुतम् उक्तं कित्तम् । ततः । द्वादगात्राद्वादाम् अनेकमेदम् । तस्ति द्वाद्वाद्वेषु (१) । उपादेयतया विदारमा वर्तते । अभ्यधावि अकिथ । ततः आत्मन सकाशात् । परं परवस्तु । देयतया अभ्यवावि जिन कविद्यान् ॥ १२६ ॥ तत्तस्त्रात्कारणात् । इदानीम् अस्पायुवाम् अस्पियमा मतुष्याणाम् । समस्त्रश्रुतपाठव्यक्तिः इतः मवति । अत्र वंसारे । प्रयज्ञात् मुक्तिं प्रति वीजमात्रम् आत्मदित श्रुतम् अभ्यस्तताम् ॥११५॥ मो भो भन्या । विनेत्रः निवेतस्य । तस्य जिनेन्द्रस्य । अतुरुववयसां गोयरे परोस्ने अर्थे निव्यय सोऽपि विश्वय प्रमाणं कार्यम् । मो लोका । इद् आत्मिन क्यास्थतायां सस्याम् अपरेण आक्नमिध्याकोलाहरूनै इथा किम् । वदतः । मो भन्या भो समयप्यस्तात्रभृतिष्वद्याः

हेयस्वरूपसे निर्दिष्ट किया गया है ।। विशेषार्थ - मतिज्ञानके निमित्तसे जो ज्ञान होता है उसे श्रुतज्ञान कहते हैं । इस श्रुतके मूलमें दो मेद हैं - अंगप्रविष्ट और अगबाद्य । इनमें अगप्रविष्टके निम्न बारह मेद हैं-- १ आचारांग २ सूत्रकृताग ३ स्थानांग ४ समवायाग ५ व्याख्याप्रज्ञस्यग ६ ज्ञातुधर्मकथाग ७ उपासका ध्यमनांग ८ अन्तक्कद्दशाग ९ अनुत्तरीपपादिकदशाग १० प्रश्नव्याकरणाग ११ विपाकसूत्रांग और १२ दृष्टि बादाग । इनमें दृष्टिवाद भी पांच प्रकारका है- १ परिकर्म २ सूत्र ३ प्रथमानुयोग ४ पूर्वगत और ५ चूलिका । इनमें पूर्वगतके मी निम्न चौदह भेद हैं- १ उत्पादपूर्व २ अमायणीपूर्व ३ वीर्यानुप्रवाद ४ अखिनास्तिप्रवाद ५ ज्ञानप्रवाद ६ सत्वप्रवाद ७ आत्मप्रवाद ८ कर्मप्रवाद ९ प्रत्याख्याननामधेय १० विधानुप्रवाद ११ कल्याणनामधेय १२ प्राणावाय १३ क्रियाविशाल और १४ लोकबिन्दसार । अंगवास दश्यैकालिक और उत्तराध्ययन आदिके मेदसे अनेक प्रकारका है। फिर भी उसके मुख्यतासे निम चौदह मेद बतलाये गर्बे हैं- १ सामायिक २ चतुर्विश्वतिस्तव ३ वन्दना ४ प्रतिक्रमण ५ वैनयिक ६ क्वतिकर्म ७ दश्वैकालिक ८ उत्तराध्ययन ९ कल्पव्यवहार १० कल्प्याकरूप्य ११ महाकरूप्य १२ पुण्डरीक १३ महापुण्डरीक और **१४ निषिद्धिका (विशेष जिज्ञासाके लिये षट्सदागम – कृतिअनुयोगद्वार (पु ९) पृ १८७–२२४ देखिये)।** इस समस्त ही भ्रातमें एक मात्र आत्माको उपादेय बतलाकर अन्य सभी पदार्थोंको हेय बतलाया गया है। श्वतके अम्यासका प्रयोजन भी यही है, अन्यथा ग्यारह अंग और नौ पूर्वोका अभ्यास करके भी द्रव्यस्त्रिंगी मुनि संसारमें ही परिभ्रमण किया करते हैं ॥ १२६ ॥ वर्तमान कालमें मनुष्योंकी आयु अस्य और बुद्धि अतिक्रय मन्द हो गई है। इसीलिये उनमें उपश्चेक समक्ष शतके पाठकी शक्ति नहीं रही है। इस कारण उन्हें यहां उन्ने ही अतका प्रयक्षपूर्वक अभ्यास करना चाहिये जो मुक्तिके प्रति बीजगृत होकर आल्याका दिस करनेकास है ॥ १२७॥ हे मन्य जीको ! आएको जिनेन्द्र देवके विषयमें निश्चय करना चाहिये और बसके बतुरम स्वनिक विषयपुत परोक्ष पदार्थके विषयमें उसीको प्रमाण मानना पाहिये। इसरे व्यर्थके क्रीकहरूने क्या प्रकोजन शिद्ध होगा, यह आप ही बसलावें। अतएव छन्नस (अस्पन्न ) अवस्थाने विधमान

९ व्यं वर मिंदर्गरेशककोकारकेन, वर्ग मेनवपरिक्रवी अवस्था । २ क्षं वर अवरे व्यावकोतारकेन । पद्म में ७ ७

सत्यां क्षप्रस्थतायामिह समयपथस्त्रातुमृतिमनुद्धाः भो भो मन्या यत्रव्यं हरावनमनिधाबात्मनि प्रीतिभाजः ॥ १२८ ॥

- 129) तद्भायत तात्पर्याङ्ग्योतिः सिबन्मयं विना यसात्। सव्पि न सत् सति यसिन् निश्चितमामासते विश्वम् ॥ १२९॥
- 130) अज्ञो यद्भवकोटिभिः श्राप्यति सं कर्म तसाद्वहु स्वीकुर्वन् कृतसघर स्थिरमना ज्ञानी तु तत्तत्सणात्। तीक्ष्णक्रेशहयाश्चितो ऽपि हि पदं नेष्टं तप स्यन्दनो नेयं तन्नयति प्रमुं स्कुटतरज्ञानैकस्तोज्ज्ञित ॥ १३ ॥

सिद्धान्तपथानुभूतिजागरिता । आ मनि यतध्यम् । किलक्षणा भव्या । हगवगमनिधौ रक्षत्रये । प्रीतिभाज रखत्रयम् भाश्रिता ॥१२८॥ तारपर्यात् निक्षयेन । तत् चि मय ज्योति ध्यायत । किलक्षणं ज्योति । सत् विद्यमानम् । निक्षितम् । यस्मात् ज्योतिषः विना । विश्व समस्तलोकम् । सत् अपि न सत् विद्यमानम् अपि अविद्यमानम् । यस्मिन् ज्योति प्रकाशे सति । विश्व समस्तम् । आभासते प्रकाशते ॥१२९॥ अत्र मूर्ख । यत् स्व कर्म । मवकोटिभि पर्यायकोटिभि कृत्वा क्षपयति । तस्मात् कर्मण । बहु कर्म स्वीकुर्वन् अष्टीकरोति । तु पुन । कृतस्वर स्थिरमना ज्ञानी पुमान् । तत् कर्म । तक्षणात् क्षपयति । दष्टान्तमाह । हि यत । तप् स्य दन तपोरथ । नेय राजानम् आत्मान प्रभुम् । इष्टं पद मोक्षपदम् । न नयति । किलक्षण तपोरथ । स्फुटतरज्ञानैकस्तो जिञ्चत प्रकटज्ञानसारिथरहित । पुन किलक्षण तपोरथ । तीक्णक्षेशहरायाश्रित अपि तीक्षणक्षेशघोटकसहितोऽपि ॥ १३ ॥

रहनेपर सिद्धान्तके मार्गसे प्राप्त हुए आत्मानभवनसे प्रबोधको प्राप्त होकर आप सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानकी निधिस्वरूप आत्माके विषयमें पीतियक्त होकर प्रयत्न कीजिये – उसकी ही आराधना कीजिये ॥ विशेषार्थ – अल्पज्ञताके कारण हम लोग जिन परोक्ष पदार्थोंके विषयमें कुछ भी निश्चय नहीं कर सकते हैं उनके विषयमें हमें जिनेन्द्र देवको, जो कि राग-द्वेषसे रहित होकर सर्वज्ञ भी है प्रमाण मानना चाहिये। यद्यपि वर्तमानमें बह यहां विद्यमान नहीं है तथापि परम्पराप्राप्त उसके वचन (जिनागम) तो विद्यमान है ही। उसके द्वारा प्रबोधको प्राप्त होकर भव्य जीव आत्मकल्याण करनेमें प्रयुक्तशील हो सकते है ॥ १२८॥ चैतन्यमय उस उत्कृष्ट ज्योतिका तत्परतासे ध्यान कीजिय, जिसके विना विद्यमान भी विश्व अविद्यमानके समान प्रतिमासित होता है तथा जिसके उपस्थित होनेपर वह विश्व निश्चित ही यथार्थम्बरूपमें प्रतिभासित होता है ॥ १२९॥ अज्ञानी जीव अपने जिस कर्मको करोडो जन्मोंमें नष्ट करता है तथा उससे बहुत अधिक महण करता है उसे ज्ञानी जीव स्थिरिचेत्त होकर सवरको पाप्त होता हुआ तक्षण अर्थात् क्षणभरमें नष्ट कर देता है। ठीक है- तीक्षण क्रेशरूपी घोड़ोके आश्रित होकर भी तपरूपी रथ यदि अतिशय निर्मल ज्ञानरूपी अद्वितीय सारियसे रहित है तो वह अपने हे जानेके योग्य प्रमु ( आत्मा और राजा ) को अमीष्ट स्थानमें नहीं प्राप्त करा सकता है ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार अनुभवी सार्यी ( चालक ) के विना शीव्रगामी घोडों के द्वारा खींचा जानेवाला भी रथ उसमें बैठे हुए राजा आदिको अपने अभीष्ट स्थानमें नहीं पहुचा सकता है उसी प्रकार सम्यक्शनके विना किया जानेवाला तप दु सह कायक्केशोसे संयुक्त होकर भी आत्माको मोक्षपदमें नहीं पहुचा सकता है। यही कारण है कि जिन कर्मोंको अज्ञानी जीव करोड़ो भवोंमें भी नष्ट नहीं कर पाता है उनको सम्यकानी जीव क्षणभरमें ही नष्ट कर देता है। इसका भी कारण यह है कि अज्ञानी प्राणीके निर्जराके साथ साथ नवीन कर्मीका आसन भी होता रहता है, अत नह कर्मसे रहित नहीं हो पाता है। किन्तु इसके निपरीत ज्ञानी जीवके जहां नवीन कर्मोंका आसव रुक जाता है वहा पूर्वसंचित कर्मकी निर्जय भी होती है। अतपद

- 131) कर्मान्धी तदिचित्रोवयलहरिमस्त्रमाञ्चले व्यावस्त्रमः आस्यत्रमादिकीये स्टित्रनमलसङ्ख्याश्चावर्तगर्ते । सुक्तः शक्या हताङ्कः प्रतिचति स युकान् मञ्जनोन्मसनास्था-मप्राप्य शानपोतं तद्युगतज्ञसः पारवासी कर्ष स्थात् ॥ १३१
- 132) द्याम्बन्मोहमहान्धकारकलिते त्रैलोक्यसचन्यसी वैनी बागमळप्रदीपकलिका न स्याद्यदि द्योतिका। भाषानासुपलन्धिरेव न भवेत् सम्यक्तदिष्टेतर प्राप्तित्यागञ्जते पुनस्तनुसूतां दूरे मतिस्तादशी॥ १३२॥
- 183) शान्ते कर्मण्युचितसकलक्षेत्रकालादिहेती स्रम्धा स्वास्थ्यं कथमपि लसचोगमुद्रावशेषम् ।

स पुमान् । कर्माञ्ची कर्मसमुद्रे । ज्ञानपोतम् अप्राप्य पारगामी कथं स्यात् भवेत् । किंलक्षण पुमान् । तदनुगत तस्य संसारसमुद्रस्य असुगत सहगामी। पुन जङ मूर्खः । पुन किंलक्षण जीव । शक्तया मुक्त रहित । प्रतिगति गतिं गति प्रति । मज्जन बुड्नम् उन्मजनम् उन्छलन द्वाभ्याम् । हताङ्ग विकलाङ्ग पीडितशरीरः । किंलक्षणे कर्मसमुद्रे । तदिनित्रोदयलहरिभरव्याङ्कले तस्य कर्मण विनित्रोदयलहरिभरेण व्याकुले । पुन किंलक्षणे कर्मसमुद्रे । व्यापतुप्रश्राम्यक्रकादिकीणे सवन-उप्रथमक्षकतुष्ठजलचरजीवमृते । पुन किंलक्षणे कर्मसमुद्रे । मृतिजननलसद्वाडवावर्तगर्ते जन्मजरामृत्युवाडवाभिमृते ॥ १३१ ॥ यदि चेत् । त्रेलोक्यसद्यानि हेकलेक्यले कर्मसमुद्रे । मृतिजननलसद्वाडवावर्तगर्ते जन्मजरामृत्युवाडवाभिमृते ॥ १३१ ॥ यदि चेत् । त्रेलोक्यसद्यानि । शक्यमोहमहान्यकारकलिते अनवरतमोहा घकारमरिते । ससारे यदि जैनी वाक्वीपिका न स्यात् तदा । तनुमृतां जीवानाम् । भावानां सम्यक् उपलिचरेव न भवेते । पुनस्तत् इष्टेतरप्रातित्यागङ्कते उपादेयहेयवस्तुप्रातित्यागङ्कते कारणाय । तनुमृतां ताहची मिति दूरे तिष्ठति । १३२ ॥ यत् यस्मात् । अयम् आत्मा धर्म । आत्मना । सम् आत्मानम् । अयुक्यस्कीतससारगर्तात् उक्तयस्य स्वल्यस्यवे । वार्यति स्थापये । कर्मण शा ते सिति । उन्हितयोग्यसकलक्षेत्रकालिवामम्माहेतौ सत्यां (१) वर्तमानायाम् ।

वह शीध्र ही कमींसे रहित हो जाता है ॥ १३ ॥ जो कर्मरूपी समुद्र अपने विविध प्रकारके उदयस्पी सहरोंके भारसे व्याप्त है, आपित्रयोरूप इधर उधर घूमनेवाले महान् मगर आदि जलजन्तुओसे परिपूर्ण है, तथा मृत्यु व जनमरूपी वड़वामि और भवरोंके गहुंके समान है, उसमें पड़ा हुआ वह अज्ञानी मनुष्य — जिसका शरीर प्रत्येक गतिमें (पग-पगपर) वार बार इवने और ऊपर आनेके कारण पीड़ित हो रहा है तथा को पार करानेरूप शक्तिसे रहित है — ज्ञानरूपी जहाजको प्राप्त किये विना कैसे पारगामी हो सकता है श्रम्मात् जब तक उसे ज्ञानरूपी जहाज माप्त नहीं होता है तब तक वह कर्मरूपी समुद्रके पार किसी प्रकार भी नहीं पहुच सकता है ॥ १३१॥ जो तीनों लोकोंरूप भवन सर्वदा मोहरूप सघन अन्धरासे व्याप्त हो रहा है उसको प्रकाशित करनेवाली यदि जिनवाणीरूपी निर्मल दीपककी लो न हो तो पदार्थोंका मले प्रकारसे जब ज्ञान ही वहीं हो सकता है तब ऐसी अवस्थामें इष्टकी प्राप्ति और अनिष्टके परित्यागके लिये प्राणियोंके उस प्रकारकी बुद्धि कैसे हो सकती है ! नहीं हो सकती है ॥ १३२॥ कर्मके उपशान्त होनेके साथ योग्य समस्त केन-कार्यविरूप सामग्रीके प्राप्त हो ज्ञानेपर केवल व्यानसुद्रासे संयुक्त सास्य (आत्मस्वरूपस्थता) को जिस किसी प्रकारसे प्राप्त करके चूकि यह आत्मा दु खोंसे परिपूर्ण संसारक्ष्य गानुसे अपनेको निकालकर अपने आप ही सुक्तम्य पद अर्थात् मोक्षमें धारण कराता है अत्तप्त वह आत्मा ही धर्म कहा जाता है ॥ विश्वेषार्थ- वह आत्मा ही धर्म कहा जाता है ॥ विश्वेषार्थ- वह आत्मा ही हम कहा जाता है ॥

१ व सुद्राविकेष्ट्र । १ व वर उपक्रिय वर्ष साम्र प्राप्तिः वर्ष सर्वेद्वः १ व वा रीक्षि व्हेगस्पयं नास्ति ।

## आतमा धर्मी यद्यमञ्जासस्पीतसंस्तरनर्ती-दुद्धत्य सं गुलमयपरे धारयत्यात्मनेष ॥ १६६॥ 184) नो शून्यो न जडो न भृतजनितो नो फर्टमार्थ गतो नैको न क्षणिको न विश्वविततो नित्यो न वैकान्ततः।

कथमपि स्वास्थ्यं ल जा प्राप्य । लसयोगमुद्रावशेष ध्यानमुद्रारहस्ययुक्तम् ॥ १३३ ॥ आत्मा एकान्ततः श्रद्धी न जहो न भूतजनित पृथिव्यादिजनितो न' कर्तृभाव गत न । आत्मा एका तत एको न । आत्मा द्वणिको न । आत्मा विश्वविततो न । आमा नित्यो न । व्यवद्दारेण आत्मा कायमितै कायप्रमाणैः । सम्यक् चिक्कनिरुय । च पुनः । कर्ता खर्य मोका ।

( मोक्ष ) में प्राप्त कराता है उसे धर्म कहा जाता है। कर्मोंके उपशान्त होनेसे प्राप्त हुई द्रव्य-क्षेत्र-काल-मावरूप सामग्रीके द्वारा अनन्तचत्रष्ट्रयस्वरूप स्वास्थ्यका लाम होता है। इस अवस्थामें एक मात्र ध्यानमुदा ही शेष रहती है. शेष सब सकरप-विकल्प छट जाते हैं। अब यह आत्मा अपने आपको अपने द्वारा ही संसाररूप बब्रेसे निकालकर मोक्षमें पहुचा देता है। इसीलिये उपर्युक्त निरुक्तिके अनुसार वास्तवमें आत्माका नाम ही धर्म है-उसे छोडकर अन्य कोई धर्म नहीं हो सकता है।। १३३।। यह आत्मा एकान्तरूपसे न तो शून्य है, न जड है, न पृथिव्यादि म्तोसे उत्पन्न हुआ है न कर्ता है, न एक है, न क्षणिक है, न विश्वत्यापक है, और न नित्य ही है। किन्तु चैतन्य गुणका आश्रयमूत वह आत्मा प्राप्त हुए शरीरके प्रमाण होता हुआ स्वय ही कर्ता और भोक्ता भी है। वह आत्मा प्रत्येक क्षणमें स्थिता ( घोव्य ), विनाश ( व्यय ) और जनन (उत्पाद) से संयक्त रहता है ॥ विशेषार्थ-भिन्न भिन्न प्रवादियोके द्वारा आत्माके स्वरूपकी जो विविध प्रकारसे करूपना की गई है उसका यहा निराकरण किया गया है। यथा – शुन्येकान्तवादी (माध्यमिक) केवल आत्माको ही नहीं बल्कि समस्त विश्वको ही शून्य मानते हैं। उनके मतका निराकरण करनेके लिये यहा 'एकान्तत नो शून्य' अर्थात् आत्मा सर्वथा शून्य नहीं है ऐसा कहा गया है। वैशेषिक मुक्ति अवस्थामें बुद्ध्यादि नौ विशेष गुणोका उच्छेद मानकर उसे जड जैसा मानते हैं। संसार अवस्थामें भी वे उसे स्वय चेतन नहीं मानते किन्तु चेतन ज्ञानके समवायसे उसे चेतन स्वीकार करते हैं जो भौपचारिक है। ऐसी अवस्थामें वह स्वरूपसे जड ही कहा जावेगा । उनके इस अभिप्रायका निराकरण करनेके लिये यहां 'न जड' अर्थात् वह जड नहीं है, ऐसा निर्देश किया गया है। चार्वाकमतानुगयी आत्माको पृथिवी आदि पाच मृतोंसे उत्पन्न हुआ मानते हैं। उनके अभिप्रायानसार उसका अस्तित्व गर्भसे मरण पर्यन्त ही रहता है-गर्भके पहिले और मरणके पश्चात उसका अस्तित्व नहीं रहता । उनके इस अभिप्रायको दूषित बतलाते हुए यहां 'न मूतजनित ' अर्थात् वह पच मूताँसे उत्पन नहीं हुआ है, एसा कहा गया है। नैयायिक आत्माको सर्वथा कर्ता मानते हैं। उनके अभिप्रायको रूक्ष करके यहां नो करमाव गत ' अर्थात् वह सर्वणा कर्तृत्व अवस्थाको नहीं प्राप्त है, ऐसा कहा गया है। पुरुषाद्वैतवादी केवल परव्रक्षको ही स्वीकार करके उसके अतिरिक्त समस्त पदार्थीका निवेध करते हैं। छोकमें जो विविध प्रकारके पदार्थ देलनेमें आते हैं उसका कारण अविधाजनित संस्कार है। इनके उपर्युक्त मतका निराकरण करते हुए यहां 'नैक ' अर्थात् आत्मा एक ही नहीं है, ऐसा निर्देश किया गबा है। बौद्ध (सीत्रान्तिक) उसे सर्वया वाणिक मानते हैं। उनके अभिप्रायको सदौष बतलाते हुए वहां

१ क भूतननिती न । १ क का कायनिति । १ स का कायनमानन् ।

आत्मा कायसितेकिक्सिक्यः कर्ता व योका स्वयं संयुक्तः स्विरताविनादाजनमेः प्रत्येकमेक्स्मे ॥ १३४ ॥ 195) कात्मा तिष्ठति बीक्यः स कितः केनाम यस्येदशीः आन्तिसाम विकस्पसंश्तमना य को ऽपि स बामताम् । किंबान्यस्य कुर्तो मतिः परमिय ग्रान्ताशुभौत्कमेणो मीत्वा नाद्यसुपायतस्तव्सिलं जानाति बाता प्रशुः ॥ १३५ ॥

प्रत्येषं वर्ष्य्यम् । स्थिरताविनाश्यानने संयुक्त । एकक्षणे क्षणं समयं समय प्रति ॥ १३४ ॥ भारमा क तिष्ठति । भारमा कीदशः । स भारमा अत्र संसारे केन कवित हात । यस्य ईदशी आन्ति । तत्र भारमित । विकल्पसंस्तमना स कोद्रिय भारमा शायताम् । कि च । भन्यस्य पदार्थस्य । स्य मति कृत । परं केवलम् अञ्चारकर्मण आन्तौ । तत् अमम् ।

'न क्षणिक' अर्घात् आत्मा सर्वथा क्षणक्षयी नहीं है ऐसा कहा है। वैशेषिक आदि आत्माको विश्वव्यापक मानते हैं। उनके मतको दोषपूर्ण बतलाते हुए यहा 'न विश्ववितत' अर्थात् वह समस्त लोकमें व्याप्त नहीं है. ऐसा निर्दिष्ट किया है। साख्यमतानयायी आत्माको सर्वथा नित्य स्वीकार करते हैं। उनके इस अभिमतको दृषित ठहराते हुए यहा न नित्य 'अर्थात् वह सर्वथा नित्य नहीं है ऐसा निर्देश किया गया है। यहां 'एकान्तत ' इस पदका सम्बाध सर्वत्र समझना चाहिये। यथा- एकान्तत नो शून्य , एकान्तत न जड ' इत्यादि । जैनमतानुसार आत्माका स्वरूप कैसा है, इसका निर्देश करते हुए आगे यह बतलाया है कि नयविवक्षाके अनुसार वह आत्मा प्राप्त शरीरके बराबर और चेतन है। वह व्यवहारसे स्वय कर्मीका कर्ता और उनके फलका भोका भी है। प्रकृति कर्त्री और पुरुष भोका है, इस सांख्यसिद्धान्तके अनुसार कर्ता एक (प्रकृति) और फलका भोक्ता दूसरा (पुरुष) हो, ऐसा सम्भव नहीं है। जीवादि छह द्रव्योमेंसे प्रत्येक प्रतिक्षण उत्पाद, व्यय एव भीव्यसे संयुक्त रहता है। कोई भी द्रव्य सर्वथा क्षणिक अथवा नित्य नहीं है ॥ १२४ ॥ आत्मा कहां रहता है, वह कैसा है, तथा वह यहा किसके द्वारा जाना गया है, इस प्रकारकी जिसके मान्ति हो रही है वहा उपर्युक्त विकल्पोसे परिपूर्ण चित्तवाला जो कोई भी है उसे आत्सा जानना चाहिये। कारण कि इस प्रकारकी बुद्धि अन्य (जड) के नहीं हो सकती है। विशेषता केवळ इतनी है कि आसाके उत्पन्न हुआ उपर्युक्त विचार अञ्चम कर्मके उदयसे आन्तिसे युक्त है। इस आन्तिको प्रयत्न प्रवेक नष्ट करके ज्ञाता आत्मा समस्त विश्वको जानता है।। विशेषार्थ-आत्मा अतीन्द्रिय है। इसीलिये उसे अरुपद्यानी इन वर्मचक्षुओंसे नहीं देख सकते । अदृश्य होनेसे ही अनेक प्राणियोको 'आला कहां रहता है, कैसा है और किसके द्वारा देखा गया है' इत्यादि प्रकारका सन्देह प्रायः आत्माके विषयमें हुआ करता है। इस सन्देहको दूर करते हुए यहा यह बतलाया है कि जिस किसीके मी उपर्युक्त स देह होता है वास्त्रममें नहीं आत्मा है, क्योंकि ऐसा विकल्प शरीर आदि जड पदार्थके नहीं हो सकता। वह तो 'बहुम् बहुम्' बर्षात् में जानता हु, में अमुक कार्य करता हु, इस प्रकार में में' इस उक्केससे प्रतीयमान बेतन बात्माके ही हो सकता है। इतना अवस्य है कि जब तक मिथ्यात आदि अञ्चम कर्मीका उदय सहता है तन तक जीवके उपर्शक मान्ति रह सकती है । तत्पश्चात वह तपश्चरणादिके हारा झानाबरणा

१ व व भागमिति । २ व आन्तोऽक्षमातः । १ वा आन्तः ।

- 136) आत्मा मूर्तिविवर्जितो ऽपि बपुषि स्थित्वर्गि पुर्वश्वतां प्राप्तो ऽपि स्फुर्टात स्फुटं यदहमित्युक्षेत्वतः संवतम् । तर्तिक मुद्यत शासनादपि गुरोश्चीन्तः समुत्स्वज्यता मन्त पद्यत निश्चलेन मनसा त तन्मुखासमजा ॥ १३६ ॥
- 137) व्यापी नैव शरीर एव यदसावात्मा स्फुरत्यन्वह भूतान वयतो न भूतजनितो ज्ञानी प्रकृत्या यत ।

खपायत नाश नीत्वा । प्रभु अखिल जानाति ज्ञाता भात्मा ॥ १३५ ॥ यद्यसान्कारणा**द् । आत्मा मूर्तिविवर्षितोऽपि वपुषि** स्थि वापि दुर्नक्षता प्राप्नोति । सत्तत निरातरम् । स्फुट व्यक्तं प्रकटम् । स्फुरति । अहम् इति उक्लेखत अहम् इति स्मरण-मात्रत । गुरो शासनात् अपि गुरूपदेशादपि । तत्कि मुहात । भो लोका गुरूपदेशाद मान्ति समुत्युज्यतां व्यज्यताम् । निश्वहेनै मनसा । तम् आत्मानम् । अन्त करणे पश्यत । भो लोका भो भन्या । तस्मिन् आत्मिन मुखे सन्मुखे अक्षत्रकः इन्द्रिय-परिणितसमृह येथां ते तन्मुखाक्षत्रजा ॥ १३६ ॥ असी आत्मा । अन्त्रहम् अनवरतम् । व्यापी नैव । य शरीरे एव स्फुरित । अन्वयत निश्चयत । आ मा भूतो न इन्द्रियल्पा न । प्रश्न्यादिजनितो न भूतजनितो न । यत प्रकृत्या ज्ञानी । वा नित्ये अथवा क्षणिके । कथमपि अर्थिकया न युज्यते उपादव्ययभीव्यत्रयामिका किया न युज्यते । अपि तु सर्वेषु प्रवेषु भौव्यव्ययोत्पाद दिकोंको नष्ट करके अपने स्वभावानसार अखिल पदार्थोंका ज्ञाता (सर्वज्ञ) बन जाता है ॥ १३५ ॥ आत्मा मूर्ति (रूप रस, ग ध स्पर्श) से रहित होता हुआ भी शरीरमें स्थित होकर भी, तथा अदृश्य अवस्थाको प्राप्त होता हुआ भी निरन्तर अहम् अर्थात् मैं इस उल्लेखसे स्पष्टतया प्रतीत होता है। ऐसी अवस्थामें हे भ य जीवो ! तुम आत्मोन्मुख इद्रियसमूहसे संयुक्त होकर क्यो मोहको प्राप्त होते हो ? गुरुकी आज्ञासे भी अमको छोडो और अभ्य तरमें निश्चल मनसे उस आत्माका अवलोकन करो ॥ १३६ ॥ आत्मा व्यापी नहीं ही है क्योंकि वह निरन्तर शरीरमें ही प्रतिमासित होता है। वह मृतोंसे उत्पन्न भी नहीं है क्योंकि उसके साथ मृतोका अन्वय नहीं देखा जाता है तथा वह स्वभावसे जाता भी है। उसको सर्वेथा नित्य अथवा क्षणिक स्वीकार करनेपर उसमें किसी प्रकारसे अर्थिकया नहीं बन सकती है। उसमें एकत्व भी नहीं है क्योंकि वह प्रमाणसे ट्रनाको प्राप्त हुई भदप्रतीति द्वारा बाधित है।। विशेषार्थ-जो वैरोपिक आदि आत्माको यापी स्वीकार करते हैं उनको लक्ष्य करके यहा यह कहा गया है कि 'आत्मा व्यापी नहीं है क्योंकि वह शरीरमें ही प्रतिभासित होता है। यदि आत्मा व्यापी होता तो उसकी प्रतीति केवल शरीरमें ही क्यो हाती " अन्यत्र भी होनी चाहिये थी । परन्तु शरीरको छोदकर अन्यत्र कहींपर भी उसकी प्रतीति नहीं होती। अतएव निश्चित है कि आत्मा शरीर प्रमाण ही है, न कि सर्वन्यापी। आत्मा पाच भूतोसे उत्पन्न हुआ है इस चार्वाकमतको दूषित बतलाते हुए यहां यह कहा है कि आत्मा चूकि स्वभावसे ही ज्ञाता दृष्टा है अतएव वह भूतजनित नहीं है। यदि वैसा होता तो आत्मामें स्वभावत चैतन्य गुण नही पाया जाना चाहिये था। इसका भी कारण यह है कि कार्य प्राय अपने उपादान कारणके अनुसार ही उत्पन्न होता है जैसे मिट्टीसे उत्पन्न होनेवाले घटमें मिट्टीके ही गण (मूर्तिमत्व एव अचेनत्व आदि) पाये जाते है। उसी प्रकार यदि आत्मा मूर्तोसे उत्पन्न हीता तो उसमें भ्तोंकि गुण अचेतनत्व आदि ही पाये जाने चाहिये थे न कि स्वाभाविक चेतनत्व आदि । परन्तु चूकि उसमें अचेतनत्वके विरुद्ध चेतनत्व ही पाया जाता है, अतएव सिद्ध है कि वह आत्मा प्रथिव्यादि म्लोंसे नहीं उत्पन हुआ है। आत्माको सर्वथा नित्य अथवा क्षणिक माननेपर उसमें घटकी जरुधारण आदि अर्धकियाके

१ च प्रतिपाठोऽयम् स क श भूतो नान्ययतो । स भूत्येनास्वयतो । २ स निस्येन ।

नित्ये वा दानिके ऽसवा न क्षयमण्यथेकिया युज्यसे समैकत्यमपि समाणदृढया सेव्जतीत्सहतम् ॥ १३७ ॥

188) **कुर्यात्कर्म शुभाशुमं स्वयमसी भुद्धे स्वयं तत्फर्छ** सातासातगताञ्जमृतिकलनादातमा न चान्यादशः ।

किवा अञ्चले (१)। तत्र निस्नानिस्ववोद्देशोमध्ये। प्रमाणदृढया भदप्रतीस्या कृत्वा। एकत्वम् आहतम् । निस्रयेन अभेदं भेदरहितम् । व्यवहारेण मेद्यन्तं तत्त्वम् ॥१३७॥ असी भारमा खर्य ग्रुमाञ्चम कर्म कुर्यात् । च पुन । खरम् । तत्कलं पुष्पपापकलम् । अक्को । सातासातगतानुभृतिकलनात् पुण्यपापानुभवनात् । भा मा भन्यादशः जड न । भयम् आत्मा चिद्रप । अयम् आत्मा समान इक मी अर्थाकिया न हो सकेगी। जैसे-यदि आत्माको कूटस्थ नित्य (तीनो कार्होंमें एक ही स्वरूपसे रहनेवाल्य) स्वीकार किया जाता है तो उसमें कोई भी किया (परिणाम या परिस्पदरूप) न हो सकेगी। ऐसी अवस्थामें कार्यकी उत्पत्तिके पहिले कारणका अभाव कैसे कहा जा संकेगा? कारण कि जब आलामें कभी किसी प्रकारका विकार सम्भव ही नहीं है तब वह आत्मा जैसा भोगरूप कार्यके करते समय था वैसा ही वह उसके पहिले भी था। फिर क्या कारण है जो पहिले भी भोगरूप कार्य नहीं होता ' कारणके होनेपर वह होना ही चाहिये था। और यदि वह पहिले नहीं होता है तो फिर पीछे भी नहीं उत्पन्न होना चाहिये क्योंकि, भोगरूप कियाका कर्ता आत्मा सदा एक रूप ही रहता है। अन्यया उसकी कूटम्बनित्यताका विघात अवश्यभावी है। कारण कि पहिले जो उसकी अकारकत्व अवस्था थी उसका विनाश होकर कारकत्वरूप नयी अवस्थाका उत्पाद हुआ है। यही कूरस्थनित्यताका विवात है। इसी प्रकार यदि आत्माको सर्वथा क्षणिक ही माना जाता है तो भी उसमें किसी प्रकारकी अर्थिकया न हो सकेगी। कारण कि किसी भी कार्यके करनेके लिये स्मृति, प्रत्यभिज्ञान एव इच्छा आदिका रहना आवश्यक होता है। सो यह क्षणिक एकान्त पक्षमें सम्भव नहीं है। इसका भी कारण यह है कि जिसने पहिले किसी पदार्थका प्रत्यक्ष कर लिया है उसे ही तत्पश्चात् उसका सारण हुआ करता है और फिर तत्पश्चात् उसीके उक्त अनुमूत पदार्थका सारणपूर्वक पुन प्रत्यक्ष होनेपर प्रत्यभिज्ञान भी होता है। परन्तु जब आला सर्वथा क्षणिक ही है तब जिस चित्रक्षणको प्रत्यक्ष हुआ था वह तो उसी क्षणमें नष्ट हो चुका है। ऐसी अवस्थामें उसके सारण और प्रत्यभिज्ञानकी सम्भावना कैसे की जा सकती है ? तथा उक्त सारण और प्रत्यमित्रानके विना किसी भी कार्यका करना असम्भव है । इस प्रकारसे क्षणिक एकान्त पक्षमें ब घ-मोक्षादि की भी व्यवस्था नहीं चन सकती है। इसलिये आत्मा आदिको सर्वथा नित्य अथवा सर्वथा क्षणिक न मानकर कथनित् (द्रव्यदृष्टिसे) नित्य और कथनित् (पर्यायदृष्टिसे) अनित्य स्त्रीकार करना नाहिने जो पुरुषाद्वेतवादी आत्माको परब्रह्मस्वरूपमें सर्वथा एक स्वीकार करके विभिन्न आत्माओ एव अन्य सर्वे पदार्थोंका निषेध करते हैं उनके मतका निराकरण करते हुए यहा यह बतलाया है कि सर्वधा एकत्विही करमना प्रत्यकादि प्रमाणोंसे बाबित है। जब विविध प्राणियो एवं घट-पदादि पदार्थोंकी प्रथक् प्रथक संपा प्रत्यक्षरे ही स्पष्टतया देखी जा रही है तब उपर्यक्त सर्वशा एकत्वकी कल्पना मला कैसे श्रीकी कही जी सकती है ' कदापि नहीं । इसी प्रकार शब्दाद्वेत, विज्ञानाद्वेत और चित्राद्वेत आदिकी कर्पना भी प्रेरियशादि से नामित होनेके कारण श्राम नहीं है, ऐसा निश्चय कारना चाहिये ।। १३७ ।। वह अति स्वये श्रीम, और अध्य कार्यको करता है तथा स्वय उसके फलको भी भोगता है क्योंकि, समाराभ कर्मके फलकिए सर्व-

चिद्रपः स्थितिजन्मभङ्गकितः कर्यादृतः संख्ती युक्ती ज्ञानदगेकमूर्तिरमककेलोक्यचूदामनिः ॥ १३८ ॥ 139) आत्मानमेथमधिगम्य नयप्रमाणनिक्षेपकादिभिरभिश्रवतैकविकाः । भव्या यदीच्छत भवार्षवमुक्तरीतुमुक्तमोद्यमकरोप्रतरं गभीरम् ॥ १३९ ॥

स्थितिजन्मभङ्गकितः प्रीव्यव्ययउत्पादयुक्तः । संस्तो संसारे। कमाञ्चतः आत्मा । मुक्ती भोक्ने । ज्ञानहगैकमूर्ति शानदर्धनैकमूर्ति । आत्मा अमलः त्रैलोक्यचूडामणि ॥१३८॥ मो भव्या । यदि भवार्णव संसारसमुद्रम् । उत्तरीतुम् इच्छतः । किलक्षणं संसारसमुद्रम् । अशुक्रुगमोहमकरोप्रतरम् अनुक्रुगमोहमत्स्यभृतम् । पुनः यमीरम् । भो एकवित्ताः स्वस्थिताः । आत्मानम् एवम् अमिश्रमतः ।

द खका अनुभव भी उसे ही होता है। इससे भिन्न दूसरा स्वरूप आत्माका हो ही नहीं सकता। स्विति (ब्रीव्य), जन्म (उत्पाद) और मग (व्यय) से सहित जो चेतन आत्मा संसार अवस्थामें कर्मीके आवरणसे सहित होता है वही मुक्ति अवस्थामें कर्ममल्से रहित होकर ज्ञान दर्शनरूप अद्वितीय शरीरसे संयुक्त होता हुआ तीनों लोकोंमें चूडामणि रत्नके समान श्रेष्ठ हो जाता है।। विशेषार्थ-सांख्य प्रकृतिको कर्त्री और पुरुषको भोक्ता स्वीकार करते हैं। इसी अभिप्रायको लक्ष्यमें रखकर यहा यह बतलाया है कि जो आत्मा कर्मीका कर्ता है वही उनके फलका भोक्ता भी होता है। कर्ता एक और फलका भोक्ता अन्य ही हो. यह करुपना युक्तिसंगत नहीं है। इसके अतिरिक्त यहां जो दो बार स्वयम्' पद प्रयुक्त हुआ है उससे यह भी ज्ञात होता है कि जिस प्रकार ईश्वरकर्तत्ववादियोंके यहा कर्मोंका करना और उनके फलका भोगना ईश्वरकी प्ररणासे होता है वैसा जैन सिद्धान्तके अनुसार सम्भव नहीं है। जैनमतानुसार आत्मा स्वयं कर्ता और स्वयं ही उनके फलका भोक्ता भी है। तथा वहीं पुरुषार्थको प्रगट करके कर्ममलसे रहित होता हुआ स्वय परमात्मा भी बन जाता है। यहापर सर्वथा नित्यत्व अथवा अनित्यत्वकी करूपनाको दोषयुक्त प्रगट करते हुए यह भी बतलाया है कि आत्मा आदि प्रत्येक पदार्थ सदा उत्पाद व्यय और भीव्यसे संयुक्त रहता है। यथा-मिट्टीसे उत्पन्न होनेवाले घटमें मृत्तिकारूप पूर्व पर्यायका व्यय, घटरूप नवीन पर्यायका उपाद तथा पदल द्रव्य उक्त दोनो ही अवस्थाओं भवस्वस्थासे स्थित रहता है ॥ १३८ ॥ इस प्रकार नय, प्रमाण एव निक्षेप आदिके द्वारा आत्माके स्वरूपको जानकर हे भव्य जीवो ! यदि तम उन्नत मोहरूपी मगरोंसे अतिशय भयानक व गम्भीर इस संसाररूप समुद्रसे पार होनेकी इच्छा करते हो तो फिर एकाममन होकर उपर्युक्त आत्माका आश्रयण करो ॥ विशेषार्थ- ज्ञाताके अभिप्रायको नय फहते हैं । तात्पर्य यह कि प्रमाणके द्वारा प्रहण की गई बस्तुके एकदेश (द्रव्य अथवा पर्याय आदि) में वस्तुका निश्चय करनेको नय कहा जाता है। वह द्रव्यार्थिक और पर्यायार्थिक नयके मेदसे दो प्रकारका है। जो द्रव्यकी मुख्यतासे वस्तुको महण करता है वह द्रव्यार्थिक तथा जो पर्यायकी प्रधानतासे वस्तको भहण करता है वह पर्यायार्थिक नय कहा जाता है। इनमें द्रव्यार्थिक नयके तीन मेद है-नैगम, संबद्ध और व्यवहार । जो पर्यायकलकसे रहित सत्ता आदि सामान्यकी विवक्षासे सबमें अमेद (एकत्व) की शहण करता है वह ग्रद्ध द्रव्यार्थिक संमहनय कहलाता है। इसके विपरीत जो पर्यायकी प्रधानतासे दो आदि अनन्त मेदस्य वस्तुको महण करता है उसे अगुद्ध द्रव्यार्थिक व्यवहारनय कहा जाता है। जो संब्रह और व्यवहार इन दोनों ही नयोंके परस्पर भिन्न दोनों (अमेद व मेद) विषयोंको शहण करता है उसका नाम नैगम नय है। पर्यायार्थिक नय चार प्रकारका है-ऋजुसूत्र, शब्द समभिक्द और प्रवस्तुत । इन्ने

कि कुरवा । नवप्रमाणनिक्षेपकादितिः । अविषम्य कात्वा ॥ १३% ॥ भी आत्मन् । इह जगति संसारे । भवरिप् संसारशत्र । जो तीन कालविषयक पर्यायोंको छोड़कर केवल वर्तमान कालविषयक पर्यायको महण करता है वह ऋज सत्रतय है। जो किंग, संख्या (वचन), काल, कारक और पुरुष (उचमादि) आदिने व्यक्तिचारको दूर करके वस्तुको महण करता है उसे शब्दनय कहते हैं। लिंगव्यिमचार-जैसे सीलिंगमें पुष्टिंगका प्रयोग करना । यथा- तारकाके लिये खाति शब्दका प्रयोग करना । इत्यादि व्यभिचार शब्दनयकी दृष्टिमें अप्राह्म नहीं है। जो एक ही अर्थको शब्दमेदसे अनेक रूपमें ब्रहण करता है उसे शब्दनय कहते हैं। जैसे एक ही इन्द्र व्यक्ति इन्द्रन (शासन) कियाके निमित्तते इद्र, शकन (सामर्थ्यरूप) कियासे शक, तथा पुरें कि निदारण करनेसे पुरन्दर कहा जाता है। इस नयकी दृष्टिमें पर्यायशब्दोंका प्रयोग अमास है. क्योंकि, एक अर्थका बोधक एक ही शब्द होता है - समानार्थक अन्य शब्द उसका बोध नहीं करा सकता है। पदार्थ जिस क्षणमें जिस कियामें परिणत हो उसको जो उसी क्षणमें उसी स्वरूपसे ग्रहण करता है उसे एवम्मूतनय कहते हैं। इस नयकी अपेक्षा इन्द्र जब शासन कियामें परिणत रहेगा तब ही वह इन्द्र शब्दका वाच्य होगा न कि अन्य समयमें भी। प्रमाण सम्यन्हानको कहा जाता है। वह प्रत्यक्ष और परोक्षके भेदसे दो प्रकारका है। जो ज्ञान इन्द्रिय, मन एव प्रकाश और उपदेश आदि बाब निमित्तकी अपेक्षासे उत्पन्न होता है वह परोक्ष कहा जाता है। उसके दो मेद हैं- मतिज्ञान और श्रुतज्ञान। जो ज्ञान इन्द्रियो और मनकी सहायतासे उत्पन्न होता है उसे मतिज्ञान कहते हैं। इस मतिज्ञानसे जानी हुई वस्तुके विषयमें जो विशेष विचार उत्पन्न होता है वह श्रुतज्ञान कहलाता है। प्रत्यक्ष प्रमाण तीन प्रकारका है-अवधिज्ञान, मन पर्ययज्ञान और केवलज्ञान । इनमें जो इद्रिय आदिकी अपेक्षा न करके द्रव्य, क्षेत्र, काल और भावकी मर्यादा लिये हुए रूपी (पुद्गल और उससे सम्बद्ध संसारी प्राणी) पदार्थको प्रहण करता है उसे अवधिकान कहते हैं। जो जीवोंके मनोगत पदार्थको जानता है वह मन पर्ययज्ञान कहलाता है। समस्त विश्वको युगपत प्रहण करनेवाला ज्ञान केवलज्ञान कहा जाता है । ये तीनों ही ज्ञान अतीद्रिय हैं । निक्षेप शब्दका अर्थ रखना है। प्रत्येक शब्दका प्रयोग अनेक अर्थों में हुआ करता है। उनमेंसे किस समय कीन-सा अर्थ अमीष्ट है. यह बतलाना निक्षेप विधिका कार्य है। वह निक्षेप नाम, स्थापना, द्रव्य और मावके मेरसे चार प्रकारका है। वस्तुमें विवक्षित गुण एव किया आदिके न होनेपर मी केवल लोकव्यवहारके लिये वैसा नाम रख देनेको नामनिक्षेप कहा जाता है-जैसे किसी व्यक्तिका नाम लोकव्यवहारके लिये देवदत्त (देवके द्वारा न दिये जानेपर मी ) रख देना । काष्टकर्म, पुस्तकर्म, चित्रकर्म और पासोंके निक्षेप आदिमें 'वह यह है' इस प्रकारकी जो कल्पना की जाती है उसे स्थापनानिक्षेप कहते हैं। वह दो प्रकारका है-सद्भावनानिकेप और असद्भावसापनानिकेष । स्वाप्यमान वस्तुके आकारवाली किसी अन्य वस्तुमें जो उसकी स्थायना की जाती है इसे सद्भावस्थापनानिकोप कहा जाता है—जैसे ऋषभ जिमेन्द्रके आकार भूत जापानांचे जाराय जितेन्द्रकी स्थापना करना । वो वस्त स्थापनमान पदार्थके आकारकी नहीं है फिर भी उसमें उस करताकी करपना करनेको असद्भावस्थापनानिकोप कहा जाता है- वैसे सतर्रजकी गोटोंने हाथी भोड़े आदिकी करनक करना । भविष्यमें होनेवाली पर्यायकी प्रधानतासे वस्तका यथन करना वस्यनिक्षेप पहलाता है। वर्तमान पर्यावसे उपलक्षित बस्तके कथनको माननिशेप कहा जाता है। इस प्रकार इन

- 140) अवरिपुरिह तावषु खदो यावदात्मन् तम विनिष्टितधामा कर्मसम्हेषदोष । स भवति किल रागद्वेषदेतोस्तदादी झटिति शिवसुकार्थी यज्ञतस्ती जहीहि ॥ १५० ॥
- 141) होकस्य त्वं न कश्चित्र स तव यदिह स्वार्जितं भुज्यते कः स्वक्थस्तेन सार्ध तदस्ति सति वा तत्र की रोषतोषी। काये ऽप्येवं जडत्वात्तद्वुगतसुखादाविप ध्वंसभावा देवं निश्चित्य हस स्वबलमञ्जसर स्थायि मा पश्य पार्श्वम् ॥ १४१ ॥
- 142) आस्तामन्यगतौ प्रतिक्षणलसङ् साभितायामहो देव वे ऽपि न शानिरस्ति भवतो रम्ये ऽणिमादिश्रिया।

ताव कालम द खद वर्तते यावत्काल कर्मसंक्षेत्रदोष अस्ति । किलक्षण कर्मसक्षेत्रदोष । तव विनिद्धितधामा आ छ।दिततेजा । किल इति सत्ये । स कर्मसन्हेषदोष रागद्वेषहेतो सकाशात् भवति । तस्मात् आदौ प्रथमतै । इस्टिति श्रीप्रेण । यक्षत शिवस्खार्थी । तौ रागद्वेषी। जहीहि त्यज ॥ १४ ॥ भी हैस भी आत्मन् । एव निश्चिल । खबलम् अनुसर आमबर्ल स्मर । पार्श्व संमारनिकटम् । स्थायि स्थिरम् । मा पर्य । एवं कथम् । लोकस्य त्वं कक्षित् म । तव स लोक किथा । यत् यस्मात् । इह संसारे । खार्जितं भुज्यते खकर्म भुज्यते । तेन लोकेन । सार्धं क संबन्ध । तत् तस्मात् कारणात् । असति सति वा असाधी साधी वा । तत्र लोके । रोषतीषी की हषविषादी की । कार्य शरीरे ऽपि। एवम् अमुना प्रकारेण । जडावात् । त तुगतसुखा ै तस्य शरीरस्य सलप्रहिदयसुखादौ । अपि रोषतोषौ कौ। कम्मात । र्ष्वसभावात विनाशभावात ॥ १४१ ॥ रे जीव भो आ मन् । तत्तस्मात्कारणात । निखपद प्रति मोक्षपदं प्रति । निक्षेपोके विधानसे अप्रकृतका निराकरण ओर प्रकृतका प्रहण होता है ॥ १३९॥ हे आत्मन् । यहा ससाररूप शत्र तब तक ही द ख दे सकता है जब तक तेरे भीतर ज्ञानरूप ज्योतिको नष्ट करनेवाला कर्मब धरूप दोष स्थान प्राप्त किये हैं। वह कर्मन धरूप दोष निश्चयत राग और द्वेषके निमित्तसे होता है। इसलिये मोक्ष सुलका अभिलापी होकर तु सर्वप्रथम शीघतासे प्रयत्नपूर्वक उन दोनोको छोड दे ॥ १४ ॥ हे आत्मन । न तो तुम लोक (कुटुम्बी जन आदि) के कोई हो और न वह भी तुम्नारा कोई हो सकता है। यहा तुमने जो कुछ कमाया है वही भोगना पडता है। तुम्हारा उस लोकके साथ भला क्या सम्बन्ध है। अर्थात कुछ भी नहीं है। फिर उस लोकके न होनेपर विषाद और उसके विद्यमान होनेपर हर्ष क्यो करते हो ' इसी प्रकार शरीरमें राग-द्वेष नहीं करना चाहिये, क्योंकि वह जड (अचेतन) है। तथा शरीरसे सम्बद्ध इन्द्रियविषयभोग जनित सुखादिकमें भी तुम्हे रागद्वेष करना उचित नहीं है, क्योंकि, वह विनश्चर है। इस प्रकार निश्चय करके तुम अपनी स्थिर आत्मशक्तिका अनुसरण करो, उस निकटवर्ती स्रोकको स्थायी मत समझो ॥ विशेषार्थ- कुटुम्ब एव धन-धानादि बाह्य सब पदार्थोंका आत्मासे कुछ भी सम्बन्ध नहीं है। वे प्रत्यक्षमें ही अपनेसे पृथक् दिसते है। अतएव उनके संयोगमें हर्षित और वियोगमें खेदिसक होना उचित नहीं है। और तो क्या कहा जाय, जो शरीर सदा आत्माके साथ ही रहता है उसका भी सम्बन्ध आत्मासे कुछ भी नहीं है कारण कि आत्मा चेतन है और शरीर अचेतन है। स्पर्शनादि इन्द्रियोंका सम्बन्ध भी उसी शरीरसे है न कि उस चेतन आत्मासे । इन्द्रियविषयमोगोंसे उत्पन्न होनेवाळा सुख विनश्वर है - स्थायी नहीं है। इसलिये हे आत्मन् । शरीर एव उससे सम्बद्ध सुस्त-दु सादिमें राग-द्वेष न करके अपने स्थायी आत्मरूपका अवलोकन कर ॥ १४१ ॥ हे आत्मन् । श्रण-क्षणमें होनेवाले दुःसकी स्थानभूत अन्य

रे आप अमिति। २ शा प्रथम ।

यत्त्रभाविष मृत्युकालकलयाचस्ताद्धठात्पास्यसे सत्तविस्वपदं अति अतिदिनं रे जीव यत्नं कुठ ॥ १४२ ॥

- 148) **यत् रहं वहिरक्रनादिषु चिरं** तत्रानुरांगी उमयत् अः आन्त्या भूरि तद्यापि ताम्यापि ततो मुक्त्या तदन्तर्विदा। चेतस्तत्र गुरोः प्रवोधवसतेः किंश्वित्तदाकर्ण्यते प्राप्ते यत्र समस्तदुःसविरमाह्यस्येत निखं सुस्तम् ॥ १४३॥
- 144) किमालकोलाइलैरमलबोधसंपक्षियेः समस्ति यदि कौतुकं किल तबात्मनो दर्शने । निरुद्धसकलेन्द्रियो रहसि सुक्तसंग्रमहः कियन्त्यपि दिनान्यत स्थिरमना भवान् पद्यतु ॥ १४४॥
- 145) हे जेत कियु जीव तिष्ठसि कथ जिन्तास्थितं सा कुतो रागद्वेषवशासयो परिचयः कसाच जातस्तव।

प्रतिदिनं दिनं दिनं प्रति । यमं कृत । भहो अन्यगतौ दूरे आस्ताम् । किंवक्षणायाम् अन्यगतौ । प्रतिक्षणं समयं समयं प्रति । छसत् प्रादुर्भृतदु खेन युक्तायाम् । देव वे ऽपि देवपदे ऽपि । भवत तव शान्ति न अस्ति । किंवक्षणे देवपदे । अधिमामहिमा आदिअष्टऋदिश्रिया कृता । रम्येऽपि मनोहरे ऽपि । भो आत्मत् । यत्तसादिष सर्गादिष । मृत्युकालकत्वया हठात् अधस्तात पास्ते । तत मुक्तौ यकं कृत ॥ १४२ ॥ हे चेत भो मन । यत् बहि अक्षनादिषु । चिरं चिरकालम् । दृष्टम् । तत्र अक्षनादिषु आन्या अनुराग अभवत् । तथापि तत तस्मात्कारणात् । भूरि बहुल ताम्यति खेद याति । तत् वृथेव खेदं याति । तत् अनुराग प्रम मुक्ता । अन्त करणे विश्व प्रवेग कृत । तत्र अन्त करणे । गुरो प्रवोधवसते तत् किंचित् आकृर्यते । यत्र गृहववने प्राप्ते सित । समस्तु खिरमात् दु खनाशात् निर्द्ध खुक्त कम्येत ॥ १४३ ॥ आलकोलाहले किम् । यदि चेत् । किल्ह्या अत्या तवास्मन दर्शने । कौतुकम् अस्ति कौतुक वर्तते । किल्ह्यणस्य आत्मन । अमलबोधसंपिकिषे निर्मल्झाननिषे । स्मान् अन्त करणात् कियित अपि दिनानि । रहिस एका ते पश्यतु । किल्ह्यण भवान् । निरुद्धकलेन्द्रिय संकोचितन्दिय । पुन किल्ह्यण भवान् । मुक्तसंगमह रहितपरिमह । पुन किल्ह्यण भवान् । स्थिरमा ॥१४४॥ हे चेत । किम् जीव । कर्म तिष्ठसि । चिन्तास्थान तिष्ठामि । जीव अवीति । रे मन सा चिन्ता कृत तिष्ठति वा सा चिन्ता कृत कस्माजाता । रागद्वेषवशान् जाता । च पुन । तथो रागद्वेषयो परिचय तव कस्मादमूत् । स परिचय इष्टानिष्टसमागमाजातः । इति अमुना नरकः , तिर्येच और मनुष्य गित तो दूर रहे , किन्तु आश्चर्य तो यह है कि आणिमा आदिक्तप लक्ष्मीसे रमणीय देवगतिमें मी तुझे शान्ति नहीं है । कारण कि वहासे भी तृ मृत्यु कालके द्वारा जबरन् नीचे

नरक, तियेच और मनुष्य गित तो दूर रहे, किन्तु आश्चर्य तो यह है कि आणिमा आदिक्षप लक्ष्मीसे रमणीय देवगितमें मी जुझे शान्ति नहीं है। कारण कि वहासे भी तू मृत्यु कालके द्वारा जबरन् नीचे निराया जाता है। इसलिये तू प्रतिदिन उस नित्य पद अर्थात् अविनध्यर मोक्षके प्रति प्रयक्त कर ॥ १४२॥ हे चित्त! तूने बाग्न की आदि पदार्थों ने सुख देखा है उसमें तुझे म्रान्तिसे चिरकाल तक अनुराग हुआ है। फिर भी तू उससे अधिक सन्तप्त हो रहा है। इसलिये उसको छोडकर अपने अन्तरात्मामें प्रवेश कर । उसके विषयमें सम्यक्तानके आधारमृत गुरुसे ऐसा कुछ सुना जाता है कि जिसके प्राप्त होनेपर समस्त दु लोंसे छुटकारा पाकर अविनश्वर (मोक्ष) सुख प्राप्त किया जा सकता है।। १४३॥ है जीव! तेरे लिये यदि निर्मल ज्ञानक्त सम्यत्तिके आश्रयमृत आत्माके दर्शनमें कीतृहल है तो व्यर्थके कोछाहल (क्क्वाद) से क्या कि अपनी समस्त इन्द्रियोंका निरोध करके तू परिग्रह-पिशाच को छोड़ दे। इससे स्थिर चित्त होकर तू कुछ दिनमें एकान्तमें उस अन्तरात्माका अवलोकन कर सकेगा।।१४४॥ यहां जीव अपने चित्तसे कुछ प्रश्न करता है और तदनुसार चित्त उनका उत्तर देता है— हे चित्त! ऐसा संबोधन करनेपर चित्र कहता है। वह जीव क्या है। इसकर जीव उसके पूछता है कि तुन केसे स्थित हो! में चिन्तामें स्थित रहता है। वह जिन्ता किससे उत्तक हुई है। वह राग-देक्के वश्नसे उत्तक हुई है। उन राम-देक्का

इष्टानिष्टसमागमादिति बदि म्बबं तदावां करी मोचेन्युश्च समस्तमेतदिविद्यदिखंकरपनम् ॥ १४५ ॥

- 146) ज्ञानज्योतिरुदेति मोहतमसो मेदः समुत्यद्यते सानन्दा इतहत्वता च सहसा स्वान्ते समुन्मीकति । यद्यैकस्मृतिमात्रतो ऽपि भगवानत्रैव देहान्तरे देवस्तिष्ठति मृग्यतां सरमसादन्यत्र किं धावत ॥ १४६ ॥
- 147) जीवाजीवविश्वित्रवस्तुविविधाकारिक्किषादयो रागद्वेषकृतो ऽत्र मोहबदातो रुष्टाः श्रुता सेविताः। जातास्ते रुढबन्धन चिरमतो दुःसं तवात्मिषदं नृनं जानत एव किं बहिरसाबद्यापि चीर्धावति ॥ १४७॥
- 148) भिन्नो ८६ वपुनो वहिर्मत्रकृतान्नानाविकल्पीयत शब्दादेश चिवेकमूर्तिरमळ शान्तः सदानन्दभाक् ।

प्रकारेण यदि परिश्वय जात उत्पन्न । मो मन । तदावां द्वावपि । श्वश्नं नरकम् । गतौ । नो चेत् । एतत्समस्तम् । इष्टादिसंकल्प नम् । मुद्ध त्यज्ञ ॥१४५॥ देव आत्मा । अत्रैव देहान्तरे तिष्ठति । स एव भगवान् परमेश्वरः । अयत्र कि धावत । भो छोका । स एव भगवान् परमेश्वरः । स्वय्वताम् अवलोक्यताम् । यस्य एकभगवतः । स्वृतिमात्रतो ऽपि ज्ञानज्योति उदेति प्रकटीभवति । यस्य आत्मन स्मरणमात्रतः । मोहतमसः मि या वा धकारस्य । मेदः समु प्यवते । यस्य आत्मन स्मरणमात्रतः । सानन्दा आनन्द युक्ता । कृतकृत्यता विहिनकार्यता । सहसौ शिष्रण । स्वान्ते अत्य करणे । समुन्मीलति विकसति ॥ १४६ ॥ मो आत्मन् । अत्र ससारे । जीव अत्रीव विचित्रवस्तुविविध आकार ऋदिरूपादयः मोहवशतः । चिरं रीर्धकालम् । दष्टाः श्रुताः सेविताः । किल्लक्षणा स्पादयः। रागद्वेषकृताः ते रूपादयः विषया दढव धनं जाता । अतः कारणात् । नृतं निश्चितम् । तव इदं दुः बं जातम् । जपनम् । जानतः तव असौ धी एव अद्यापि । बहिः बाह्यः । किं धावति । दृषैव ॥ १४७ ॥ अहम् । वपुषः शरीरात् । भिनः । च पुनः । किल्लक्षणात् वपुषः । बहिः बाह्यः । सलक्षतात् मलकारिणः । अहम् आत्माः । नानाविकत्यौधतः शब्दाधि । सलक्षतात् मलकारिणः । अहम् आत्माः । नानाविकत्यौधतः शब्दादिश्च भिनः । किल्लक्षणाः स्वानन्दभ्यः । इति आस्याः स्थिरः । विद्वतम् विकार्याः । दिनः अपनः । पुनः सहानन्दभाकः आनन्दमयः । इति आस्याः स्थिरः

परिचय तेरे किस कारणसे हुआ द उनके साथ मेरा परिचय इष्ट और अनिष्ट वस्तुओं के समागमसे हुआ। अन्तमं जीव कहता है कि हे चित्त ! यदि ऐसा है तो हम दोनों ही नरकको प्राप्त करनेवाले हैं। वह यदि तुझे अभीष्ट नहीं है तो इस समस्त ही इष्ट अनिष्टकी कल्पनाको शीमतासे छोड दे ॥१४५॥ जिस भगवान् आत्माके केवल सरण मात्रसे भी ज्ञानरूपी तेज प्रगट होता है, अज्ञानरूप अधकारका विनाश होता है, तथा कृतकृत्यता अकस्मात् ही आनन्दपूर्वक अपने मनमें प्रगट हो जाती है, वह भगवान् आत्मा इसी शरीरके भीतर विराजमान है। उसका शीमतासे अवेषण करो। दूसरी जगह (बाद्य पदार्थोंकी ओर) क्यों दौड रहे हो ! ॥१४६॥ हे आत्मन् यहा जो जीव और अजीवरूप विचित्र वस्तुएँ, अनेक प्रकारके आकार, ऋदिया एवं रूप आदि राग-द्रेषको उत्पन्न करनेवाले ह उनको तूने मोहके वश होकर देखा है, युना है, तथा सेवन भी किया है। इसीलिये वे तेरेलिये चिर कालसे दढ ब घन वने हुए हैं, जिससे कि तुसे दु स मोगना पढ़ रहा है। इस सबको जानते हुए भी तेरी वह बुद्धि आज भी क्यों बाद्य पदार्थोंकी और दौड रही है ।॥१४०॥ में बाद्य मल (रज-वीर्य) से उत्पन्न हुए इस शरीरसे, अनेक प्रकारके विकरपोंके समुदायसे, तथा शब्दादिकसे भी भिन्न हू। समावसे में चैतन्यरूप अदितीय शरीरसे सम्पन्न, कर्म-पद्भरे राहत, शान्त एव सदा आनन्दका उपभोक्ता हू। इस प्रकारके अद्यानसे जिसका चित्र विश्व प्राप्त अपन हुए, श्राप्त प्रसास है। स्थानन्त प्रमासको प्रमास है।

<sup>🐧 🗰</sup> बिहिता सहसा 🕽

इत्यास्या स्पिरचेतस्यो स्टब्स्ट साम्यानुमारनियाः संसाराज्यमस्ति सि यदि तदण्यस्य का मसकः ॥ १४८॥

- 149) कि छोकेन किमाधर्येण किमयं प्रव्येण कार्येन कि के कि विकार किमाधर्येण किमाध्येण किमाध्येण के सिर्विकरपैरिय । सिर्वे पुरुग्छपर्यया वत परे त्याचा प्रमाशी भवन नात्मक्रीभरिमध्ययस्थित तरामाक्षेत्र कि वन्धनम् ॥ १४९ ॥
- 150) सतवाभ्यस्तमोगानामप्यसत्सुसमारमजम् । अप्यपूर्वे सदिखास्मा चित्ते यस्य स तस्ववित् ॥ १५० ॥
- 151) प्रतिक्षणमयं जनो नियतसुप्रदु खातुर धुधादिमिरमिश्रवंस्तदुपशान्तये ऽचादिकम् । तदेव मनुते सुर्वं भ्रमवशाचदेवासुखं समुद्धसति कञ्छुकाठजि यथा शिखिलेदनम् ॥ १५१ ॥

चेतसः जीवस्य । साम्यात् । अनारिम्मण आरम्भरिहतस्य । संसाराद् इत्तरं भयं किमस्ति । यदि तत् तव अन्यन्न परवस्तुनि । क प्रस्यः क विश्वास ॥ १४८ ॥ बत इति खेदे । मो आत्मन् । लोकेन किं प्रयोजनम् । मो आत्मन् । आश्रयेण किं प्रयोजनम् । मो आत्मन् इत्येण अथवा कायेन किं प्रयोजनम् । मो इंस । वाग्मि वचने किं प्रयोजनम् । उत्त अहो । इन्द्रियें किं प्रयोजनम् । भो आत्मन् अस्मि प्राणे किं प्रयोजनम् । भो आत्मन् तेविं कर्ष्येरपि किं प्रयोजनम् । अपि सर्वे पुद्रलपर्याया । भो आत्मन् त्वत्त सकाशात् । परे सर्वे पदार्था मिला । मो आत्मन् त्वं प्रमत्त भवन् सन् । एभि पूर्वोक्ते विकल्पे कृत्वा । अवितराम् अतिशयेन । आलेन वृयेव । बचनं किम् अमिश्रयिस आश्रयिस ॥ १४९ ॥ सैततं निरन्तम् । अभ्यस्तमोगानां सुखम् अपि । असत् अविद्यमानम् । आत्मनं सुखम् अपूर्वे सत् विद्यमानम् । यस्य चिते इति आस्था स्थिति अस्ति । स पुमान् । तत्त्ववित् तत्त्ववेता स्थात् ॥ १५ ॥ नियतं निश्चितम् । अयं जन लोकः । प्रतिक्षणं समयं समयं प्रति । श्रुधादिभि लम्बुः सातुरे । तद्वपद्यान्तये श्रुत् उपशान्तये । अशादिकं अमिश्रयन् । तदेव सुखं मनुते । कस्मात् । श्रमवधात् । यदेव असुखं तदेव सुखं मनुते । यथा कन्द्रकुकाइजि समुहसिति सति शिखिखदनं सुख मनुते ॥ १५९ ॥ परं मुनि इति चिन्तराति । आत्मा

गया है तथा जो समतामानको घारण करके आरम्भसे रहित हो जुका है उसे संसारसे क्या भय है र कुछ भी नहीं । और यदि उपर्युक्त हढ श्रद्धानके होते हुए भी संसारसे भय है तो फिर और कहां विश्वास किया जा सकता है र कहीं नहीं ॥ १४८ ॥ हे आत्मन् ! तुझे लोकसे क्या प्रयोजन है, आश्रयसे क्या प्रयोजन है, दन्यसे क्या प्रयोजन है, शरीरसे क्या प्रयोजन है, वचनोसे क्या प्रयोजन है, इन्द्रियोंसे क्या प्रयोजन है, प्राणोंसे क्या प्रयोजन है, तथा उन विकल्पोसे भी तुझे क्या प्रयोजन है र अर्थात हन सबसे तुझे कुछ भी प्रयोजन नहीं है, क्योंकि, वे सब पुद्रलकी पर्यायें हैं और इसीलिये तुझसे मिल है । तू प्रमादको प्राप्त होकर व्यर्थ ही इन विकल्पोके द्वारा क्यो अतिशय वन्यनका आश्रयण करता है र ॥ १४९ ॥ जिन जीवोंने निरन्तर मोगोंका अनुभव किया है उनका उन गोगोंसे उत्सन हुआ सुस अवास्तविक (कल्पित) है, किन्तु आत्मासे उत्पन सुस अपूर्व और समीचीन है, पेसा जिसके इत्यमें हद विश्वास हो गया है वह तस्त्वज्ञ है ॥ १५० ॥ यह प्राणी प्रतिसमय सुधा-एका आदिक द्वारा अत्यन्त तीन दुःससे व्याकुरू होकर उनको श्रान्त करनेके लिये जक एव पानी आदिक कालय लेता है और उसे ही अमकश सुस मानता है । परन्तु वास्तवमें वह दुःस ही है । यह सुकली करका इस अकर है जैसे कि सुजलीक सेवमें अधिक सेकसे होनेका सुस शहर ॥ १५१ ॥ यदि

२ का सरविधि कोकल डीका मासिए।

- 152) आतम सं परमीक्षते यदि समं तेनैव संचिष्ठते तस्मायेव हितस्ततो ऽपि च सुक्षी तस्येव संबन्धभाक् । तस्मिक्षेव गतो भवस्यविरतानन्दामृताम्भोनिषिः किंचान्यत्सकलोपदेशनिवहस्यैतद्रहस्यं परम् ॥ १५२॥
- 153) परमानन्दा जरसं सकलविकस्पान्यसुमनसस्यक्त्वा। योगी स यस्य भजते स्तिमितान्त करणषट्चरणः॥ १५३॥
- 154) जाय ते विरसा रसा विघटते गोष्ठीकथाकौतुकं शीर्यन्ते विषयास्तथा विरमति ग्रीति शरीरे ऽपि च। जोषं वागपि धारयत्यविरतानन्दात्मशुद्धात्मन चिन्तायामपि यात्रसिच्छति सम दोषमन पश्चताम्॥ १५४॥
- 155) आत्मैक सोपयोगो मम किमपि ततो नान्यदस्तीति चिन्ता भ्यासास्ताशेषवस्तो स्थितपरममुदा यद्गतिनी विकल्पे।

परं खम् आत्मानम् ईक्षते । यदि चेत् । तेनैव आत्मनेव । समं चेष्टते पीन्यति आत्मा । तस्मै आत्मने हित । तत आत्मनः सकावात् । आत्मा सुखी । आत्मा तस्य आत्मन संब धमाक् सेवकं आत्मा तस्यन् आत्मनि । गत प्राप्त । अविरतः आनन्द-असृत-अस्मोनिधि भवति । अन्यत् किम् । सकलोपदेशनिवहस्य एतत्परं रहस्यम् ॥ १५२ ॥ स योगी । यस्य मुने । सितिमतान्त करण्यद्चरण निश्चलान्त करण्यमर । परमान दा जरसम् आनन्दकमलरसम् । भवते । किं कृत्वा । सकलिकल्प अन्यसुमनस पुष्पाणि त्यक्त्वा ॥ १५३ ॥ अविरते आनन्दशुद्धात्मन चि तायां सत्यां विचारणे । रसा विरसा जायन्ते । गोष्टीकपाकौतुकं विचटते । तथा विषया शीर्यन्ते शटित । च पुन । शरीरेऽपि प्रीति विरमति । वागपि जोषं धारयति वचनं मौन घारयति । सन दोषे । समं सार्थम् । पत्रतां मृत्युताम् । यातुम् इ छति ॥ १५४ ॥ श्रुतविशदमते भावश्रुतनिर्मलमते यते । सा साक्षात् आराधना किचता । अन्यत् समस्तम् । यातु भिन्नम् । यत् स्थितपरसमुदा हर्षण । विकल्पे नो गति यस्य मुनेविकल्पं[ल्पो] न । प्रामे वा कानने वा वने वा। नि सुखे सुखरहिते प्रदेशे । वा जनजनितसुखे लोकहर्षितप्रदेशे । इति चिन्ता-

आतमा अपने आपको उत्कृष्ट देखता है उसीके साथ कीडा करता है उसीके लिये हित स्वरूप है उसीसे वह सुखी होता है, उसके ही सम्ब धको प्राप्त होनेवाला है ओर उसीमें स्थित होता है तो वह आनन्दरूप अमृतका समुद्र बन जाता है। अधिक क्या कहा जाय समस्त उपदेशसमृहका केवल यही रहस्य है।। विशेषार्थ — इसका अभिप्राय यह है कि बाह्य सब पदार्थोंसे ममत्वबुद्धिको छोडकर एक मात्र अपनी आत्मामें लीन होनेसे अपूर्व सुख प्राप्त होता है। उस अवस्थामें कर्ता कर्म आदि कारफोंका कुछ मी मेद नहीं रहता — वही आत्मा कर्ता और वही कर्म आदि स्वरूप भी होता है। यही कारण है जो प्रन्थकर्ताने इस कोकमें कमश उसके लिये सातो विभक्तियो (आत्मा स्वम् तेन तस्म, तत, तस्य, तस्मिन्) का उपयोग किया है।। १५२।। जिसका शान्त अन्त करणरूपी अमर समस्त विकल्पोरूप अन्य पुष्पोंको छोडकर केवल उत्कृष्ट आनन्दरूप कमलके रसका सबन करता है वह योगी कहा जाता है।। १५३।। नित्य आनन्दरूप पुद्ध आत्माका विचार करनेपर रस नीरस हो जाते है परस्परके संलापरूप कथाका कीत्रहरू नष्ट हो जाता है, शरीरके विषयमें भी प्रेम नहीं रहता, वचन भी मीनको धारण कर लेता है, तथा मन दोषोके साथ मृत्युको प्राप्त करना चाहता है।। १५४।। उपयोग (ज्ञान-दर्शन) युक्त एक आत्मा ही मेरा है, उसको छोडकर अन्य कुछ भी मेरा नहीं है इस प्रकारके विचारके अम्याससे समस्त बाह्य पदार्थोंकी ओरसे जिसका मोह हट जुका है तथा जिसकी बुद्ध आगमके अभ्याससे निर्मेश हो। मई है पेसे साधु पुरुषके ओरसे जिसका मोह हट जुका है तथा जिसकी बुद्ध आगमके अभ्याससे निर्मेश हो। मई है पेसे साधु पुरुषके

१ अ क सेवक संबाधभाक्। २ क अविरतं।

यामे वा कानने वा जनजनितमुखे निःसुखे वा प्रदेशे साक्षादाराचना सा शुरुविद्यदमतेबोद्यमन्यस्त्रमस्तम् ॥ १५५ ॥

156) यद्यन्तिविद्यानि स्नानि तपसा बाह्येन किं फल्गुना नैवान्तिविद्यानि स्नानि तपसा बाह्येन किं फल्गुना। यद्यन्तविद्वरन्यवस्तु तपसा बाह्येन किं फल्गुना नैवान्तविद्वरन्यवस्तु तपसा बाह्येन किं फल्गुना॥ १५६॥

157) शुद्धं धागतिवर्तितस्वमितरहाच्यं च तहाचर्कं शुद्धादेश इति प्रमेदजनकं शुद्धेतरस्कल्पितम् ।

अभ्यास अस्त-अशेष-वस्तो मुने इति चिन्तनम्। एक आस्मा। मम सोपयोग आदेय। तत आरमन सकाशात्। अन्यत् किमिष मम न अस्ति। १५५॥ यदि चेत्। सानि इन्द्रिमाणि। अन्त मध्ये निहितानि अन्त करणे आरोपितानि। तदा बाह्येन तपसा किम्। न किमिष। फल्गुना वृथेव। यदि स्तानि इन्द्रियाणि अत्त करणे नैव निहितानि तदा बाह्येन तपसा किम्। फल्गुना वृथेव। यदि स्तानि इन्द्रियाणि अत्त करणे नैव निहितानि तदा बाह्येन तपसा किम्। फल्गुना वृथेव। यदि चेत्। अन्तर्बहि अयवस्तु मिध्यात्वादि अस्ति। तदा बाह्येन तपसा किम्। फल्गुना वृथेव। यदि चेत्। अन्तर्बहि अन्यवस्तु नैव मिध्यात्वादि नैव। आत्मिविचारोऽस्ति। तदा बाह्यन तपसा किम्। फल्गुना वृथेव।। १५६।। ग्रुढं तस्वं बागिति वर्ति वचनरहितम्। इतरत् अग्रुढतरवम्। वाच्यं कथनीयम्। च पुन। ग्रुढादेश तदाचक भवति । इति प्रभेदजनकं ग्रुढे

मनकी प्रवृत्ति विकल्पोमें नहीं होती। वह ग्राम और वनमें तथा प्राणीके लिये सुख उत्पन्न करनेवाले खानमें और उस सुलसे रहित स्थानमें भी समबुद्धि रहता है अर्थात् प्राम और सुल युक्त स्थानमें वह हर्षित नहीं होता है तथा इनके विपरीत वन और दु ख युक्त स्थानमें वह खेदको भी प्राप्त नहीं होता । इसीको साक्षात् आराधना कहा जाता है, अन्य सब बाह्य है ॥ १५५ ॥ यदि इन्द्रियाँ अन्तरात्माके उन्मुख हैं तो फिर व्यर्थके बाह्य तपसे कुछ भी प्रयोजन नहीं है । और यदि वे इद्रिया अन्तरात्मांके उन्मुख नहीं हैं तो भी बाह्य तपका करना व्यर्थ ही है – उससे कुछ भी प्रयोजन सिद्ध होनेवाला नहीं है। यदि अन्तरंग और बाह्यमें अन्य वस्तुसे अनुराग है तो बाह्य तपसे क्या प्रयोजन है ? वह व्यर्थ ही है। इसके विपरीत यदि अन्तरंग और बाह्ममें भी अन्य वस्तुसे अनुराग नहीं है तो भी व्यर्थ बाह्म तपसे क्या प्रयोजन है ? अर्थात् कुछ भी नहीं ॥ विशेषार्थ – अभिप्राय यह है कि यदि इन्द्रियोकी प्रवृत्ति आत्मोन्मुल है तो अमीष्ट प्रयोजन इतने मात्रसे ही सिद्ध हो जाता है. फिर उसके लिये बाह्य तपश्चरणकी कुछ भी आवस्यकता नहीं रहती । किन्तु उक्त इद्रियोंकी प्रवृत्ति आत्मोन्मुख न होकर यदि बाह्य पदार्थीकी ओर हो रही है तो बाह्य तपके करनेपर भी यथार्थ सुलकी प्राप्ति नहीं हो सकती। इसलिये इस अवस्थामें भी बाह्य तप व्यर्थ ही ठहरता है। इसी प्रकार यदि अन्तरंगमें और बाह्ममें परवस्तुसे अनुराग नहीं रहा है तो बाह्म तपका प्रयोजन इस समताभावसे ही प्राप्त हो जाता ह, अत उसकी आवश्यकता नहीं रहती । और यदि अन्तर्रग व बाह्ममें परपदार्थीसे अनुराग नहीं हटा है तो चित्तके राग-द्वेषसे दूषित रहनेके कारण बाह्म तपका आचरण करनेपर भी उससे कुछ प्रयोजन सिद्ध नहीं होगा। अत इस अवस्थामें भी बाह्य तपकी आवश्यकता नहीं रहती । तात्पर्य यह है कि बाह्य तपश्चरणके पूर्विमें इन्द्रियदमन, राग-द्रेषका शमन और मन वचन एव कामकी सरक प्रवृत्तिका होना अत्यावस्थक है। इनके होनेपर ही वह बाह्य तपश्चरण सार्थक हो सकेगा, अन्यमा उसकी निरर्धेकता अनिवार्य है ॥ १५६॥ शुद्ध तत्त्व वचनके अगोचर है, इसके विपरीत अशुद्ध तस्य वंत्रनके गोचर है अर्थात् शब्दके द्वारा कहा जा सकता है । शुद्ध तस्वको जो महण करनेवाला

रे स क श्रुवादिशः बदावायमं भवति ।

तत्राचं अवजीयमेव सुरशं शेषप्रयोगायतः सापेका नयसंहतिः फलवती संजायते नान्यथा ॥ १५७॥

- 158) ज्ञानं दर्शनमप्यशेषविषयं जीवस्य नार्थान्तरं शुद्धावेशविवक्षया स हि ततिश्वदूप इत्युच्यते । पर्यायेश्च गुणेश्च साधु विदिते तस्मिन् गिरा सहरो र्श्वात किं न विलोकित न किमध प्राप्तं न किं योगिभिः ॥ १५८ ॥
- 159) यज्ञान्तर्त बहि स्थित न च दिशि स्थूलं न स्हमं पुमान् नैव स्थी न नपुंसक न गुरुता प्राप्त न यहाधवम् । कर्मस्परीशरीरग धगणनाव्याहारवर्णोज्झित स्वच्छ ज्ञानहगेकमूर्ति तदह ज्योति परं नापरम् ॥ १५९ ॥
- 160) जानन्ति स्वयमेव यद्विमनसिधदूपमानन्दवत् प्रोच्छिन्ने यदनाद्यमन्दमसकृन्मोहान्धकारे हठात्।

तरत्कल्पितं भवति। तत्र शुद्ध-अशुद्धयोद्धयोमं ये । सुदशा सुदृष्टिना मन्यपुरुषेण । आद्यं तत्त्वम् । आश्रयणीयम् । कृत । अशेषद्धयो पायतः व्यवहार उपायत । नयसंहति नयसमूह । सापेक्षा । फलवती सफला । जायते । अन्यथा निश्वयत न सफला ॥१५ ॥ क्षश्चेषविषयम् अशेषगोचरम्। ज्ञान दशनमपि अशेषगोचरं द्वयम्। जीवस्य अर्थात्तरं स्पष्ट न। ततः कारणात्। स जीवैः शुद्धादेश विवक्षया गुद्धादेश वक्तम् इच्छ्या कृत्वा । चिद्रप इति उ यते । तस्मिन्नात्मनि । सद्भरो गिरा वाण्या । पयायैश्व गुणैश्व कृता । साधु समीचीनम्। विदिते सति ज्ञाते सति। योगिभि मुनीश्वरै । कि न ज्ञातम्। किं न विलोकितम् । अथ योगिभि तस्मिजारमनि प्राप्ते सति कि न प्राप्तम् ॥ १५८ ॥ मुनि अन्तर्ज्ञान चि तयति । तत्परंज्योति अहम् आत्मा । अपरं न । यज्योति अन्तःस्थितं मा बहि बाह्ये स्थित न। यत् चैताया चपुन । दिनि स्थित न। यज्योति स्थूलं न। यत् ज्योति सूक्ष्मं न। यत् ज्योति पुमान् न स्त्री न नपुसकं न । यज्ज्योति गुरुतां न प्राप्तम् । यज्ज्योति लाघवं न प्राप्तम् । यत् ज्योति कर्मस्पर्शशरीर गाधगणनाव्याहारवर्णोिक्षतं कर्मशरीर उद्भवगाधादिश दादिविषय तै विषये उिक्षतम्। यत् ज्योति वर्णे रहितम्। पुन स्व छम्। यत् ज्योति ज्ञानद्शनमृति । तत् अहम्। अपरे न ॥ १५९ ॥ तदहं शब्दाभिषेय मह सोहम् इति वाच्य । है वह गुद्धादेश कहा जाता है तथा जो भेदको प्रगट करनेवाला है वह गुद्धसे इतर अर्थात् अगुद्ध नय क्लिपत किया गया है। सम्यन्दि कि लिये शेष दो उपायोसे प्रथम शुद्ध तत्त्वका आश्रय लेना चाहिये। ठीक है- नयोका समुदाय परस्पर सापेक्ष होकर ही प्रयोजनीभूत होता है। परस्परकी अपेक्षा न करनेपर वह निष्फल ही रहता है ॥ १५७ ॥ शुद्ध नयकी अपेशा समस्त पटार्थोंको विषय करनेवाला ज्ञान और दर्शन ही जीवका स्वरूप हे जो उस जीवसे पृथक् नहीं है। इससे भिन्न दूसरा कोई जीवका स्वरूप नहीं हो सकता है। अतएव वह चिद्रप्त' अर्थात् चेतनस्वरूप ऐसा कहा जाता है। उत्तम गुरुके उपदेशसे अपने गुणों और पर्यायोंके साथ उस ज्ञान दर्शन स्वरूप जीवके भले प्रकार जान लेनेपर योगियोंने क्या नहीं जाना, क्या नहीं देला और क्या नहीं प्राप्त किया ? अर्थात् उपर्युक्त जीवके स्वरूपको जान लेनेपर अन्य सब कुछ जान लिया, देल लिया और प्राप्त कर लिया है ऐसा समझना चाहिये॥ १५८॥ मैं उस उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप हू जो न भीतर स्थित है, न बाहिर स्थित है, न दिशामें स्थित है, न स्थूल है, न सूक्ष्म है, न पुरुष है, न स्त्री है, न नपुसक है न गुरु है, न लघु है तथा जो कर्म, स्पर्श, शरीर, गच, गणना, शस्त्र एव वर्णसे रहित होकर निर्मल एव ज्ञान-दर्शनरूप अद्वितीय शरीरको धारण करती है। इससे भिन्न और कोई मैरा स्वरूप नहीं है ॥ १५९ ॥ जिसे अनादिकालीन प्रचुर मोहरूप अन्यकारके बळात् नष्ट हो जानेपर मनसे

२ च विद्या । २ हा शुद्धाशुद्धयोर्मध्ये । ३ क कारणात् जीव । ४ क सूर्ति 1

स्योचन्त्रवसायतील यवशे विश्वतयाद्यालको तत्तीयात्सर्वेतं सुनिष्करमहं शब्दाविषेयं महः॥ १६०॥

- 161) वज्ञायते किमपि कर्मचशावसातं सार्तं च यत्तवतुरार्षि विकर्वजालम् । जातं मनागपि न यत्र पर्वं तदेव देवेन्द्रवन्दितमहं शरणं गतो ऽस्मि ॥ १६१ ॥
- 162) विकान्तास्तनमण्डलं विगमलपालेयरोचि करान् विकप्रविमिश्रचन्द्रनरसं विक् ताञ्जलादीनपि'। यस्प्राप्तं न कदाचिदत्र तदिवं संसारसंतापद्वत् लग्नं चेदतिशीतलं ग्रार्ववचोदिन्यासृतं मे द्वति ॥ १६२ ॥
- 163) जित्वा मोहमहाभटं भवपये वत्तोत्रशुःखभमे विधान्ता विजनेषु योगिपथिका दीर्घ चरन्तः क्रमात्।

महः बीयात्। किलक्षणं मह । सहजम् । पुन सुनिष्कल शरीररिहतम् । यत् मह । विमनस सर्वज्ञा । स्वयं जानिता यत् चित्रूपम् धानन्दसितं वीतरागा जानन्ति । कः सति । हठात् मोहा चकारे प्रोच्छित्र सति । किलक्षणं मह । असकृत् विरन्तरम् । धनादि । अमादम् उलसायमानम् । अहो यत् ज्योति । स्याचन्द्रमसा अतीत्य उलक्ष्य अतिकम्य विश्वप्रकाद्यात्मकं वर्तते ॥ १६ ॥ धन्नः । सात सुखम् । जायते उत्पथते । यत्तदनुयायिविकल्पजालं तयो सुखदु खयो अनुयावि विकल्पजालम् । यत्र मोक्षपदे । मनागपि न जातं मुक्तौ सुखदु खिवकल्पादि न वर्तते ॥ १६१ ॥ यदि चेत् । तत् इद गुरुवच दिव्यामृतं मे हदि लगम् अस्ति तदा मया सर्वे प्राप्तम् । किलक्षणं वचोमृतम् । संसारैसंतापहत् संसारकष्टनाशनम् । पुन अतिश्रीतलम् । यस्य गुरो वचा । अत्र ससारे । कदाचित्र प्राप्तम् । यदा गुरुवच प्राप्तं तदा । का तास्तनमण्डल थिक् । अमलप्रतियरोचि करान् चन्द्रकरान् चिक् । कर्मुरिविमिश्रितचन्दनरसं थिक् । तां जलाई जलाईवकं थिक् । एव गुरुवच अमृतम् अस्ति ॥ १६२ ॥ तेभ्यो मुनिभ्यो नमः ।

रहित हुए सर्वेज्ञ स्वय ही जानते हैं, जो चेतनस्वरूप है, आनन्दसे संयुक्त है, अनादि है, तीव है, निरन्तर रहनेवाला है, तथा जो आश्चर्य है कि सूय व च द्रमाको भी तिरस्कृत करके समस्त जगत्को प्रकाशित करने बाला है, वह 'अहम्' शब्दसे कहा जानेवाला शरीर रहित स्वामाविक तेज जयवन्त हो ॥ १६० ॥ कर्मके उदबसे जो कुछ भी दु.स और सुख होता है तथा उनका अनुसरण करनेवाला जो विकल्पसमूह भी होता है वह जिस पदमें थोडा-सा भी नहीं रहता, मैं देवेन्द्रोंसे वन्दित उसी (मोक्ष) पदकी शरणमें जाता हू ॥ १६१॥ जो पूर्वमें कृषी नहीं प्राप्त हुआ है पेसा ससारके संतापको नष्ट करनेवाला अत्यन्त शीतल गुरुका उपदेशक्ष दिव्य असूत यदि मेरे हृदयमें संलग्न है तो फिर पत्नीके स्तनमण्डलको विकार है, निर्मल चन्द्रमाकी किरणोंको विकार है, कपूरसे मिले हुए चन्दनके रसको विकार है तथा अन्य जल आदि शीतल वस्तुओंको भी विकार है ॥ विशेषार्थ— स्वीका स्तनमण्डल चन्द्रकिरण, कपूरसे मिला हुआ चन्द्रनस तथा और भी जो जल आदि शितल पदार्थ लोकों देखे जाते हैं वे सब प्राणीके बाब शारीरिक सन्तापको ही कुछ समयके लिये वृद्ध सकते हैं, व कि अभ्यन्तर संसारसन्तापको । उस संसारसन्तापको यदि कोई दूर कर सकता है तो वह सङ्कृतक वक्षक हैं, व कि अभ्यन्तर संसारसन्तापको । उस संसारसन्तापको उत्यक्त करनेवाला यदि वह गुरुका दिव्य उपदेश भिलीको प्राप्त हो गया है तो फिर लोकमें शीतल समझे जानेवाले उन स्वीके स्तनमण्डल आदिको विकार है । अस्तन्त तीन हुःक

१ व्यानीपाठोडमध् आ का वा वा विकृतां जलादामपि। २ क निव्यानं। १ का वा विल्यानं वेच संमारः ४ का निमिन्न वन्यसस्य। १ वा वा जनादी द्विपटिकां वन्यदेशमं विकृ। क्यानं ॰ ९

मासा बावधनाधिरावभिमसक्तरजेककावकार्य नित्यानम्बक्तस्रवंगसुक्तिनो थे तम तेक्से नमः॥ १६३ ॥

- 164) इस्वादिर्धमं एप बितिपयुरसुकान्ध्रमाविक्यकोद्यः पायो दुःकानकानां परमपदकसस्तीवसीपानराजि । यतन्माहात्म्यमीदाः कथयति जगतां केवछी साध्यवीता सर्वसिन् वास्ताये ऽध सरति परमहो माहदासस्य नाम ॥ १६४ ॥
- 165) द्याश्वक्षन्मजरान्तकालविलसदु खीवसारीभवत् संसारोप्रमहावजोपहृतये ऽनन्तप्रमोदाय च । एतद्वर्मरसायनं नतु बुधाः कर्तुं मतिश्वेत्तरा मिथ्यात्वाविरतिप्रमादनिकरकोषादि सस्यज्यताम् ॥ १६५ ॥
- 166) नष्टं रक्तमिवाम्बुधी निश्चिरिव प्रश्लष्टर्छर्यया योगो यूपशलाक्योश्च गतयो पूर्वापरी तोयसी।

बै बौनिपचिका मुनय । मोहमहाभट जित्वा । भवपये संसारपये । चरम्त गच्छन्त । विजनेषु स्थानेषु विश्रान्ता जाता । किंद्यक्षणे सबपथे। दत्तोप्रदु खअमे दु खप्रदे । पुन किंद्रक्षणे मवपथे । वीर्घे गरिष्ठे । ये मुनय । कमात् कमेण । विरात् वीर्षे काळातः । अभिमतं श्रेष्ठम् । स्वात्मोपलम्भालयम् आत्मगृहम् । प्राप्ता । पुन किलक्षणा मुनय । ज्ञानवना । ये मुनयः । तत्र स्थात्मोपलम्भगृहे । नित्यान दकलत्रसगद्धालन वर्त ते । तेभ्यो नम नमस्कारोऽस्तु ॥ १६३ ॥ इत्यादिः एष धर्मः । किलक धर्म । क्षितिप राजा-सर देवसख-अनर्ध्यमाणिक्यकोश सुखभाण्डार । पुन किलक्षण धर्म । दु खानलाना दु सामी-नाम । पायः जलम् । पन किलक्षणो धर्म । परमपदलसत्सौधसोपानराजि मोक्षग्रहसोपानपङ्कि । एतस्य धर्मस्य माहारम्यै अगताम हैया केवली कथराति । किलक्षण केवली । अथ सर्वस्मिन् वाष्यये । साधु अधीता वका द्वादशाज्ञवक्ता । अही इति संबोधने । माहश जन । तस्य धर्मस्य नाम स्मरति ॥ १६४ ॥ नतु इति वितर्के । भो सुधा । एतदमैरसायनं कर्ते वरि केमातिः भस्ति। च पुन । भनन्तपुत्वाय भन तपुत्वहेतवे भनन्तपुत्व भोक्तं मति अस्ति । च पुनः । शश्चत् भनवरतम् । जन्म संसारजरा-अन्तकारुविलसङ् खीधसवलसंसार उपमहारुज रोगस्य अपहृतये नाशाय द्रीकर्तुं मति अस्ति । तदा मिध्यात **अविरतिप्रमादक**षायसमृह<sup>रं</sup>क्रोधादि सत्यज्यताम् । भो भव्या सत्यज्यताम् ॥ १६५ ॥ अत्र संसारे । न**रत्यं मनुष्यपरं** शका हुलमम् । तथा कथम् । यथा अम्बुधी समुद्रे नष्टं रल दुर्लभ पुनः कठिनेन (१) प्राप्यते । पुनः मनुख्यपदं तथा इतिसं अधा र्थं परिश्रमको उत्पन्न करनेवाले लवे संसारके मार्गमें क्रमश गमन करनेवाले जो योगीरूप पश्चिक मोहरूपी महान् थोद्धाको जीतकर एकान्त स्थानमें विश्रामको प्राप्त होते हैं तत्पश्चात् जो ज्ञानका धनसे सम्बन्ध होते हुए स्वात्मोपलक्षिके स्वानमृत अपने अमीष्ट स्वान (मोक्ष) को प्राप्त होकर बहांपर अविनश्वर सस (मिकि) रूपी सीकी संगतिसे मुखी हो जाते हैं उनके लिये नमस्कार हो ॥ १६३ ॥ इत्यादि (उपर्यक्र) बह धर्म राजा एव देवोंके सुलहर अमूल्य रत्नोका खजाना है, दु खरूप अभिको शान्त करनेके लिये अस्त्री समान है, तथा उत्तम पद अर्थात् मोक्षरूप प्रासादकी सीढियोंकी पक्तिके सदृश है। उसकी महिमाका कीन बह केवली ही कर सकता है जो तीनो लोकोंका अधिपति होकर समस्त आगममें निष्णात है। ग्रह जैसा अल्पन्न मनुष्य तो केवल उसके नामका सारण करता है ॥ १६४ ॥ हे विद्वानो ! निरन्तर अन्म, अरा ध्वं मरण रूप दु सोंके समृहमें सारभूत ऐसे संसाररूप तीन महारोगको दूर करके अनन्त सुसकी आप करनेके लिये यदि आपकी इस धर्मरूपी रसायनको प्राप्त करनेकी इच्छा है तो मिथ्यात्व, अविरति एवं प्रभावके समहका तथा कोवादि कषायोंका परित्याग कीजिये॥ १६५॥ जैसे समुद्रमें बिलीन हुए रक्षका कुन

१ क निकर । २ श्रा पुस्तके प्रविध पाठ — क्षितियो मूपति सुद्ध राति वरं बदाति हति हरः शत्रसायोः एक क्रिक्सिकेनाकन जन्म आनन्द स प्रवानम्पं माणिनपानि अमूस्यपद्मरागरकानि तेथा कोश आजमकृषं निधानकृष्टम् । १ क समूदः ।

र्शकारे उन सथा मरस्वमसामुख्याके सुकेतंः काचे तत्र वा काम निर्वककुते तत्राविश्वाने असिः ॥ १९६ ॥

- 168) छन्वे कथं कथमपीह मञुष्यजन्मन्यक्ष प्रसंगवशती हि कुठ स्वकार्यम् । प्राप्तं तु कामपि गति कुमते तिरक्षां कस्त्वां भविष्यति विवोधयितुं समर्थे ॥ १६८॥
- 169) जन्म प्राप्य नरेषु निर्मस्कुछे क्रेशाम्मतेः पाटव शक्ति जैनमते कथं कथमपि प्रागर्जितक्षेयसः।

प्रशासकारे । को एकम मिलनं किलनं तथा मनुष्मपद किलन् । किल्किने प्रंपिक्षमसमुद्री । च हुनः । गतमोः यूप्याकाकमोः पूर्वाभिक्षमोः । को एकम मिलनं किलनं तथा मनुष्मपद किलन् । किल्किने प्रंपारे । असकार स्वारे । तम तिकिन् । महत्वे काम सित । च पुनः । निर्मक्षके जन्म दुर्कमम् । तम तिकिन् निर्मक्षके प्राप्ते । सित अपि धर्मे मितः दुर्कमा ॥ १६६ ॥ विक्रिक्षे सितः । विकारिया गीवानास् । संसारित्रीतः । इव नरत्वं कृत्कृत् । रुक्षं प्राप्तम् । वा बहुवल्पकोटिमि प्राप्तम् । काम्यक्षकानिक्षणा गीवानास् । संसारित्रीतः । इव नरत्वं कृत्कृत् । रुक्षं प्राप्तम् । वा वहुवल्पकोटिमि प्राप्तम् । काम्यक्षकानिक्षणा गीवानास् । संसार्थः विकार्यः निष्कर्मः । स्वारे वा वरत्वम् । सहसा । वैकल्पं निष्करम् । सागन्छति । के । मिथ्यादेवगुरूपदेशविषयव्यामोहमेमनीनकानवप्राप्तः नीयकार्यः कृत्वा सरार्थः विपक्षं साति ॥ १६० ॥ अम इति सर्वाधने । हे कुमते । इह मनुष्यकरमि । प्रताप्तवातः पुण्यकातः । कृत्वस्ति । क्षित्रके साति । वि यतः । तदा स्वकार्य कृतः । वदा तिरक्षां कामि गति प्राप्तम् । तदा त्वां विवोधितं कः सम्बद्धः स्वक्रिः स्वक्रिः स्वक्रिः कामि । वि विकार्यक्षेत्रकानिक्षते । वि विकारित्रकानिक्षते । विकारित्रकानिक्षते । वि विकारित्रकानिक्षते । विकारित्रकानिक्षते प्रताप्ति । विकारित्रकानिक्षते । विकारिक्षते । विकारित्रकानिक्षते । विकारित्रकानिकानिक्षते । विकारित्रकानिकानिक्षते । विकारित्रकानिकानिकानिक्षते । विकारित्रकानिकानिक्षत

संसाराजेवतारक सुलक्षरं घर्म न ये कुर्वते हस्तवासमनर्परक्रमपि ते मुखन्ति तुर्वुद्धयः ॥ १६९ ॥

- 170) तिष्ठत्याय्रतीव दीर्घमखिलान्यमानि दूरं दढा-न्येषा औरपि में वर्श गतवती कि ज्याकुळत्वे सुधा। आयत्या निरवप्रहो गतस्या धर्मे करिष्ये सरा हित्येवं वत चिन्तयश्रापि जडो यात्यन्तकप्रासताम् ॥ १७०॥
- 171) पितकदर्शनाद्य सरित सतिधत्तमारा वैराग्यम्। मतिदिनमितरस्य पुन सह जरया वर्धते तुष्णा ॥ १७१ ॥
- 172) आजातेनस्त्वमसि दयिता नित्यमासञ्चगासि मौदास्यारो किमथ बहुना स्वीत्वमालम्बितासि । असत्केशप्रहणमकरोद्देशतस्ते जरेय मर्क्येतन्सम च इतके स्नेहलाद्यापि चित्रम् ॥ १७२ ॥

क्षनर्परक्षमि हस्तप्राप्तम् । मुखन्ति त्यजन्ति ॥१६९॥ वत इति खेदे । जड मूल । एवम् इति । चिन्तयन् अपि । अन्तकशासता बाति यमवदनं बाति । किं चिन्तयति । आयु अतीव धैर्घं तिष्ठति । अखिलानि अङ्गानि । दूरम् अतिशयेन हवानि सन्ति । एषा श्री सक्सी । मे मम वर्श गतवती वर्तते । मुधा व्याकुलत्वं कथम् । आयत्याम् उत्तरकाले वृद्धकाले । निरवप्रह स्वच्छन्दः । गतवसा गतयौवनभरात् । धर्म करिष्ये । भरात् अतिशयेन । चित्तयन् मृढः मरणं याति ॥१७ ॥ सतः साधो । चित्त मनः । पछितेक-दशनात् अपि श्वेतकेशदर्भनात् । आशु शीघ्रेण । प्रतिदिनं वैराग्यं सरति गच्छति । पुन इतरस्य असाधो नीचपुरुषस्य । श्वतकेशदर्शनात् जरया सह तृष्णा वर्धते ॥ १७९ ॥ हे आशे हे तृष्णे । त्वम् । आजाते जन्म आ मर्यारीकृत्ये । न अस्माकम् । दियता जी। असि भवसि । निर्ल सदैव । आसकागा निकटस्था असि । प्रौढा असि । अथ बहुना किम् । क्री वम् आलम्बता असि जीत्वं गता असि । इयं जरा । ते तन सपनी । ते तन अमत । अस्मत्केशम्रहणम् अस्माकं केशम्रहणम् । अकरोत् । हे हतके भक्ति मी प्राप्त कर ली है फिर यदि वे संसार-समुद्रसे पार कराकर सुस्तको उत्पन्न करनेवाले धर्मको नहीं करते हैं तो समझना चाहिये कि वे दुईद्धि जन हाथमें प्राप्त हुए भी अमूल्य रहाको छोड़ देते हैं॥ १६९॥ मेरी आयु बहुत लबी है हाथ पान आदि सभी अंग अतिशय दृढ हैं, तथा यह लक्ष्मी भी मेरे वशमें है फिर मैं व्यर्थमें व्याकुरु क्यो होऊ <sup>2</sup> उत्तर कारुमें जब बृद्धावस्था प्राप्त होगी तब मैं निश्चिन्त होकर अतिशव वर्म करूगा। खेद है कि इस मकार विचार करते करते यह मूर्ख माणी कालका मास बन जाता है ।। १७०।। साधु पुरुषका चित्त एक पके हुए (श्वेत ) बालके देखनेसे ही शीव्र वैराग्यको प्राप्त हो जाता है। किन्तु इसके विपरीत अविवेकी जनकी तृष्णा प्रतिदिन वृद्धत्वके साथ बढती जाती है अर्थात् जैसे असे उसकी वृद्ध अवस्था बढ़ती जाती है वैसे वैसे ही उत्तरोत्तर उसकी तृष्णा भी बढ़ती जाती है ॥ १७१ ॥ हे तृष्णे ! तुम हमें जन्मसे लेकर प्यारी रही हो, सदा पासमें रहनेवाली हो और वृद्धिको प्राप्त हो । बहुत क्या कहा जाय । तुम हमारी पत्नी अवस्थाको प्राप्त हुई हो । यह जरा (बुढापा) रूप अन्य स्त्री तुम्हारे सामने ही हमारे बालोको प्रहण कर चुकी है। हे घातक तृष्णे! तुम मेरे इस बाल्प्सहण रूप अपमानको सहते हुए आज भी खेह करनेवाली बनी हो, यह आश्चर्यकी बात है।। विश्लेषार्थ - क्लोकमें देसा जाता है कि यदि कोई पुरुष किसी अन्य कीसे प्रेम करता है तो चिरकालसे बोह करनेवाली भी उसकी सी उसकी भोरसे विरक्त हो जाती है - उसे छोड देती है। परन्तु खेद है कि वह मुख्यारूप भी अपने प्रिवतमभी अन्य जराहरप नारीमें आसक्त देख कर भी उसे नहीं छोडती है और उससे अनुराग ही करती है। सारार्थ

रे अ वनवांबीहरू । २ श बहुना स्तित्व ।

- 178) यहामते प्रसिद्धते उपि यहो उपि स्तुमानवेति हैपायशयः सम्मते उत्र कोति । सन्दर्भ करोति सम्मानकुमानकुमारिकिन्युपरिकेमकोमस्त्रीतिसर्धः ॥ १७३॥
- 174) प्रातव्यंत्रकात्रकोदियदिकायद्वायकियुत्कर-प्रायाः प्राणधनाङ्गजप्रविक्षिकाव्यो देविकाम् । अक्षाणां सुक्षमेततुप्रविषकद्वर्थे विहाय स्फुट सर्वे सङ्गरम्य दुःखदमहो मोदः करोखन्यया ॥ १७७ ॥
- 175) ताबद्धस्मति वैरिणा प्रति समूस्तावत्परं पौर्यः
  तीक्णस्तावदसिर्भुजी दढतरी ताबच कोपोद्धमः ।
  भूपस्वापि यमो न याबददयः श्चुत्पीहितः सन्मुखं
  धावस्यन्तरिदं विचिन्स्य विदुषा तद्रोधको मृग्यते ॥ १७५ ॥

यह है कि श्रद्धावस्थाने मास होनेपर पुरुषका शरीर शिथिल हो जाता है व स्पृति भी क्षीण हो जाती है। फिर भी वह विषयतृष्णाको छोड कर आस्मिहतमें प्रवृत्त नहीं होता, यह कितने खेदकी बात है।। १७२ ॥ वहा संसारमें राजा भी देवके वश होकर रंक जैसा वन जाता है तथा पुष्ट अरीरवाका भी मनुष्य कर्मोदक्से क्षणभरमें ही शृत्युको मास हो जाता है। पेसी अवस्थामें कीन-सा बुद्धिमान् पुरुष क्षमक्षणत्रपर सिक्ष क्ष्यिम्दुके समान विनाशको प्राप्त होनेवाले धन, शरीर एव जीवित आदिके विषयमें अभियान करता है। अर्थात् क्षणमें कीण होनेवाले इन पदार्थोंके विषयमें विवेकी जन कभी अभियान नहीं करते ॥ १७२ ॥ मामिलोंके माण, धन, पुत्र, सी और मित्र आदि मात कालमें डाम (कांस) के पत्रके अप साममें कित क्षोसकी बुदोंके समृहके समान अस्थिर हैं। यह इिवयजन्य सुल तीक्ष्ण विषके समान परिणालमें दुःसदार्थी है। इसीलिये वह स्पष्ट है कि यहा धर्मको छोड कर अन्य सम पदार्थ विनधर व कष्टदायक दुःसदार्थी है। इसीलिये वह स्पष्ट है कि यहा धर्मको छोड कर अन्य सम पदार्थ विनधर व कष्टदायक क्ष्याम करता है। इसीलिये वह स्पष्ट है कि यहा धर्मको छोड कर अन्य सम पदार्थ विनधर व कष्टदायक क्ष्याम करता है। इसीलिये वह स्पष्ट है कि यहा धर्मको छोड कर अन्य सम पदार्थ विनधर व कष्टदायक क्ष्याम करता है। इसीलिये वह स्पष्ट है कि यह संसारी माली मोहके वश होकर इन विनधर पदार्थोंको स्थित मान उनले क्षयाम करते क्षयाम करता है और स्वाप करती है, तभी तक तीक्षण करता है। इसी क्षा करता है तभी तक उत्तर है। इसी क्षा करती है, तभी तक तीक्षण करता है। इसी क्षा करता है। इसी क्षा करता है । इसी क्षा करता है । इसी क्षा करता है। इसी क्षा करता है । इसी क

- 176) रक्षिजकरममाजो सृत्युकैयर्तहस्त्रवस्त्रपक्षयरोधमोहासकारकम्बे । निकटमपि न पश्यत्वापरां चक्रमुग्रं भचसरकि वराको छोकमीनीच एकः ॥ १७६ ॥
- 177) श्चुकुकेस्त्रवर्पाह शीतलजलाङ्ग्रताविका मण्यतः सामावेरहितो गदाद्रज्गणः शास्त्रि सृमिर्मीयते । नो सृत्युस्तु सुरैरपीति हि सृते मित्रे ऽपि पुत्रे ऽपि वा शोको न क्रियते पुत्रै परमहो धर्मस्ततस्त्रज्ञयः ॥ १७७ ॥
- 178) स्वस्त्वा दूरं विपुरण्यसो दुर्गतिक्षिष्टक्रञ्जून् स्वन्यानन्दं सुचिरममरश्रीसरस्यां रमन्ते । पत्येतस्या नृपण्यसरस्यक्षयं धर्मपक्षा यान्त्येतस्याद्यि शिवण्दं मानसं मन्यदंसाः ॥ १७८॥

हादीयकः तस्य समस्य रोधक निवेधकारी मोक्षस्थानक । मृत्यते विवायते ॥ १७५ ॥ एषः वराक । स्रोक्सीवीयः स्रोक्सीवी-सम्बद्धः । अवसरिव संसारसरोवरे । रतिजले । रममाण कीडमाण । उप्रम् आपदां चकं निकटम् अपि न परवति । सिक्काने मनसरसि । मृत्युकैनतैहस्तेन वसघीवरहस्तेन प्रसतं प्रसारित घन निविड जरा-उ६-प्रोहसञ्जालमध्ये वस्य स तस्तिन् ॥ १७६ ॥ इ**इ संसारे । कृषि मनुष्ये कृ**रवा । श्रुषा । भुकेर्भोजनात् । शान्ति नीयते । तृभिस्तृट तृषा अपि श्रीतलजलात् शान्ति नीयते । हुनिर्मुताविका मकात शान्ति नीयन्ते । वृभिरहित शत्रु सामादे कोमलवचनात् शान्ति नीयते । वृभि नदगण रोगसमूर । संदर्भभात् श्रीवश्वसम्दात् । शान्ति नीयते । तु पुन । मृत्यु । सुरै अपि देवै अपि । शान्ति नो नीयते । हि यतः । इति हैतीः। भिन्न वा पुत्रे मृते सति वृधै शोको न कियते। अहो इति सबोधने। परंधर्म कियते। तत तज्जय अमैः सत्व-विमाशकारी ॥ ९७७ ॥ मध्यहसा । दुर्गतिक्षिष्टकृत्व्यान् दुगतिक्षेत्रातु स्वशालिक्षेत्रविशेषान् । दूरं त्यस्तवा । असरश्री देवशीः । सरका कर्मश्रीसरोवरे । सम्भानन्दम् । सुन्तिरं निरकालम् । रमन्ते कीडन्ति । किंतसणान् क्षेत्रान् । विसुरवनस विसुर कर् तदेव पर पानीयं यत्र तान् । धर्मपक्षा भव्यहंसा । एतस्या देवश्रीसरस्या सकाशात् । एख आगल्य । नृपपदसरित राजपद क्ररोवरे रमन्ते । सुनः भव्यहंसा । एतसात् तृपपदसरोवरात् । शिवपदं मानससरोवरम् । यान्ति । विस्वसर्गं विवक्यम् । कारसे विचार करके विद्वान् पुरुष उक्त यमराजका निमह करनेवाले तप आदिकी खोज करता है॥ १७५॥ जिसके मध्यमें मृत्युक्रपी महाहने अपने हाथोसे सघन जरारूपी विस्तृत जालको फैला दिवा है ऐसे संसाररूपी सरोवरके भीतर रागरूपी जलमें रमण करनेवाला यह वेचारा जनरूपी मीनोंका समुदाव समीपमें आई हुई महान् आपत्तियोंके समृहको नहीं देखता है ॥ १७६ ॥ संसारमें मनुष्य मीजनसे सुधाको सीतल जलने प्यासको मन्नसे भूत पिशाचादिको साम दान दण्ड व मेदसे शत्रुको, तथा कौषक्से रोगसमृहको श्रान्त किया करते है। परातु मृत्युको देव भी शान्त नहीं कर पाते। इस प्रकार विकार करके विद्वज्जन मित्र अथवा पुत्रके भी मरनेपर शोक नहीं करते, किन्तु एक मात्र धर्मका ही आचरण करते हैं और उसीसे ने मृत्युके ऊपर विजय पाप्त करते हैं ॥ १७७॥ धर्मरूपी पखोंकी **धारण करनेवाल मध्य** बीवरूप इस नरकादिक दुर्गतियोंके क्षेत्रयुक्त दु स्रोरूप जल्हीन जलाशयोंकी दूरते ही छोड़कर वानन्दपूर्वक देवोंकी छक्ष्मीरूप सरोवरमें चिर काल तक रमण करते हैं। वहासे आ करके वे राज्यपत्रक्र सरीवरमें रमण करते हैं। अन्तमें वे वहासे मी निकल करके अनिनधर मोक्षपदरूरी मानस सरीवरको प्राष्ट करते हैं ॥ विशेषार्थ - जिस प्रकार उत्तम पुष्ट पन्नोंसे संयुक्त इस पक्षी जरूसे रिक्त हुए जलाशयोंकी छोड़कर किसी अन्य सरोवरमें चले जाते हैं और फिर अन्तमें उसको भी छोड़कर मामस सरोवरमें जा पहुंचते हैं जसी प्रकार धर्मात्मा मन्य जीव उस धर्मके प्रभावसे नरकादिक दुर्गतियोंके कहसे वचकर कावताः हैक्यद

- 179) कावनी विजयवादिकारको निवासकारको । सर्वादेश विश्वसकारिकसंश्वासकारकारकार । तर्वाया नरकारियोजियु नरा हुन्यां सक्ते सुवं पापेनेति विजानता किमिति वो धर्मः सता सेम्पते ॥ १७९ ॥
- 180) स स्वर्गः सुखरामणीयकपर्व ते ते प्रदेशाः पराः सारा सा च विमानराजिरतुस्त्रेश्वरत्सकापर्दाः । ते देवाक पदातयः परिकसत्तकान्त्रं ताः त्वियः शक्ततं तदनिन्धमेतद्विकं धर्मस्य विस्कृतितम् ॥ १८० ॥
- 181) यत्यद्रसण्डमही नयोदनिषयो द्विःससरत्नानि यत् तुङ्गा यद्विरदा रघाट चतुराशीक्षित्र स्थाणि यत् । यद्याद्यादशकोटयम् तुरगा योषित्सहस्राणि यत् यद्यका नयतियदैकविम्रता तदाम धर्मप्रमोः ॥ १८१ ॥
- 182) धर्मी रक्षति रक्षितो नजु हतो हन्ति भूवं देहिनां हन्सन्यो न तत स एव दारणं संसारिणां सवेथा।

कार्य शास्त्रम् ॥ १७८ ॥ अत्र संसारे । धर्मादेव जिननकार्तिवसमदसोगीन्त्र-भरणेन्द्रकृष्णास्य । जासन्ते सत्यक्षे । किल्ह्यणा जिनचकवर्तिक भदादय. । दिगक्रनाङ्गविलसच्छ्यचाशथन्दना । प्रम तदीना नराः तेन वर्षेन हीना रक्षियः नद्यः । धापैन शूर्व नरकाविष् योनिष् । दु स्रं सहन्ते दु सं प्राप्तवन्ति । इति विज्ञानता सता सत्यक्षेण । इति केसे । धरीः 🎏 न क्षेत्रपति । १७९ ॥ एतत् । असिसं समस्तम् । धर्मस्य । विस्क्रीतितं माहारम्यम् । तदेव दस्त्रपति । स सन्तैः । विस्क्रीति कर्षः । सुकरामणीयकपरम् । ते ते प्रदेशा । परा स्टब्स्या सन्ति । च पुन । सा विमानराजिः । सारा समीचीना वर्षेते । किञ्चला विमानराजि । अतुलभेक्सपताकायदा । ते देवा ते अश्वरूपा देवा १। ते पदातम् । तद् परिस्थानन्ति वसम् ता धराष्ट्रना किय । तत् अनिन्य शकत्वम् इन्द्रपदम् । एतत् अक्तिरं धर्मस्य माहात्म्यं विदि ॥ १८ ॥ स्त्रे संव्याः । तद धर्मप्रभो धर्मराज्ञः (१)। धाम तेज । तत्कम् । यत् घटलण्डमहीराज्यम् । यत् नव-उद-यविष्ठनिषय । यत् विःसप्तरकानिः । **कर्द्र द्वारा द्विरक्षा इतिकार । च प्रन** । रथा चतुरक्षीतिलक्षाणि । च प्रन । यद् अष्टादशकीटकः तुरकार । यद् बहुनु**र्वाः नवृतिः** केवित्सहसानि । वद् भूगण्डके । एकविभूता एकच्छत्रराज्यम् । तदमैमहात्म्यम् ॥ १८१ ॥ वह इहि वितर्के । वह और राजफाके प्रसको मोगते हुए अन्तमें मोक्षपदको भी पालेते हैं ॥ १७८ ॥ विनका वसकी जन्म बदा दिशाओंकर क्रियोंके शरीरमें सुशोमित होता है अर्थात जिनकी कीर्ति समदा विशाओंमें केरी 🌃 है पेसे तीर्थकर, चक्रवर्ती, बरुदेव, नागेन्द्र और कृष्ण (नारायण ) बादि पद धर्मसे की बाह्र होते हैं। वर्मसे रहित मनुष्य निश्चयत पापके प्रमावसे नरकादिक दुर्गतियोगें दुलको सहते हैं। इस बातको जानका हुना समान प्रत्य पर्मकी आराधना क्यों नहीं करता ? ॥ १७९ ॥ अलके द्वारा सम्मीवताको प्राप्त हुना बह स्वर्ग पर, वे वे उत्कृष्ट स्थान, फहराते हुए अनुपम ध्वजनसोंसे सुशोमित वह श्रेष्ठ विमानपंकि, वे देंह वै पादचारी सैनिक, शोभायमान वह नन्दन कानन, वे श्वियां, तथा वह अनिन्य इन्द्र पद, यह सब सार्के प्रकाशमें प्राप्त होता है ॥ १८० ॥ छह लण्ड ( पूरा भरत, पेरावत या कच्छा आदि क्षेत्र ) रूप प्रविक्षा ज्यमींग, महान् नी निर्मियां, दो वार सात ( ७×२ ) अर्थात् चीहद रस्न, उन्नत चीरासी कास हाथीं और बतने ही रब, बडारह करीड़ बाँड़े, छह युक्त नज्ये अर्थात् छयानवे हजार कियां, तथा एक छत्र राज्य, बह जी पनवातिलकी सम्पत्ति प्राप्त होती है वह सब पनेप्रसुके ही प्रतापसे प्राप्त होती है ॥ १८१ ॥ परि वर्षकी रक्षा की जाती है तो वह भी बमीरमा प्राणीकी नरकादिसे रक्षा करता है। इसके विश्रीत सहि क पर्यः । दे व असीड्ये 'असे व सेन्यते' प्रश्निकः लाहः । वे व प्रेस्तरेशास्त्र करा ते, व प्रेस्तरेशास्त्र प्रयापकः ते ।

क पर्यः । १ क व्यतिक्रमें 'कार्य हा सैन्याते ' प्रत्यविकः पाढा । १ क मैसाव्यतामा वरा ते, का मैसाव्यताना प्रयापकः है के कार्यकारिकाः । धर्मः प्रापयतीह तत्पवसचि च्याचन्ति बचोनिसो वो धर्मात्सहत्ति तेव च सुची नो पण्डितो धार्मिकात् ॥ १८२ ॥

- 188) नानायोनिजलीघलक्वितिक्षि क्रेशोर्मिजालाकुले बोद्धताद्धतभूरिकर्ममकरप्रासीकृतप्राणिनि । दुःपर्यन्तगभीरभीषणतरे जन्माम्बुधौ भक्ततां मी घर्मादपरो ऽस्ति तारक इहाम्रान्तं यतथ्वं बुधाः ॥ १८३ ॥
- 184) जन्मोबै:कुल एव सपद्धिके लावण्यवारांनिधि नीरोग वपुरादिरायुरखिल धर्माष्ट्रवं जायते। सा न श्रीरथवा जगत्सु न सुखं तसे न शुभ्रा गुणा यैरुत्कण्डितमानसैरिव नरो नाश्रीयते श्वामिकः ॥ १८४ ॥

रिक्ति । शुर्व देहिना जीवाना रक्षति । धर्मे इतो जीवाना इन्ति । तत कारणात् । धर्मे इतस्य न । स एव धर्मे र्षसारिणां जीवानाम् । सर्वेया शरणम् । इह जगति ससारे । धर्म तपद प्रापयति अपि । यरपदम् । योगिन्नो ध्यायन्ति । मोक्कपदं प्रापयति । धर्मात्सुहत् मित्रम् अपर न । च पुनः । धार्मिकात् पुरुषात् अपर मुखी न । सधर्मी (१) पुरुषात् अपर पण्डित न । सर्वेषा धर्म शरणं जीवानाम् ॥ १८२ ॥ जन्माम्बुधौ संसारसमुद्रे । मज्जतां अङ्ताम् । प्राणिनां जीवानाम् । वर्मात् अपर तारक न अस्ति । किलक्षणे ससारसमुद्रे । नानायोनिजलीघलकघितदिशि । पुन किलक्षणे संसारसमुद्रे । केशी र्मिजालाकुके । पुन किलक्षणे संसारसमुद्रे । प्रोद्भत उपम अञ्चलभूरि बहुल कर्ममकर-मस्यै प्रासीकृती प्राणिम यत्र स तिसन् । पुन किलक्षणे संसारसमुद्रे । दु पय तगभीरमीषणतरे । भो मुधा भो भन्या । इह धर्मे अश्रान्तं निरन्तरम् । यतः क्कें इरुव्यम् ॥ १८३ ॥ मो भन्या अपूरताम् । धर्मात् ध्रुवम् उचै कुछे जाम । एव निश्चयेन । संजायते । किलक्षणे कुछे । सम्मदिषके सक्ष्मीयुक्ते । धर्मात् । लावण्यवारानिधि छावण्यसमुद्रनिधि (१) । वपु शरीरम् । नीरोगं नायते । धर्मात् अविकं पूर्णम् । आयु सजायते । अथवा जगसु सा श्री न जगस्य तत्सुसं न जगस्य ते श्रुवा गुणा न । ये प्रतिके हुन्दुरों भार्मिक पुमान नर । न आश्रीयते । किलक्षणै गुणै । घार्मिक पुरुषं प्रति उत्कण्ठितमानसैरिव ॥ १८४ ॥ उस धर्मका घात किया जाता है तो वह भी निश्चयसे प्राणियोका घात करता है अर्थात् उन्हें नरकादिक बोनियोंने पहुचाता है। इसलिये धर्मका घात नहीं करना चाहिये, क्योंकि, संसारी प्राणियोंकी सब प्रकारसे एका करनेवाला वही है। धर्म यहा उस ( मोक्ष ) पदको भी प्राप्त कराता है जिसका कि ध्यान थोगी जन किया करते हैं। धर्मको छोडकर दूसरा कोई मित्र (हितैषी ) नहीं है तथा धार्मिक पुरुषकी अपेक्षा दूसरा कोई न तो सुस्ती हो सकता है और न पण्डित भी ॥ १८२ ॥ जिसने अनेक योनिरूप जलके समृहसे दिशा-**जोंका अतिक्रमण कर दिया है** जो क्रेशरूपी लहरोके समृहसे व्याप्त हो रहा है, जहापर प्राणी प्रगट हुए **णाम्पर्यजनक बहुत-से कर्मरूपी** मगरोके प्रास बनते है जिसका पार बहुत कठिनतासे प्राप्त किया जा सकता है, तथा जो गम्भीर एव अतिशय भयानक है, ऐसे जन्मरूपी समुद्रमें डूबते हुए प्राणियोंका उद्धार करनेवाला धर्मको छोडकर और कोई दूसरा नहीं है। इसलिये हे विद्वज्जन! आप निरन्तर धर्मके विषयमें मयन करें ॥ १८३॥ निश्चयत धर्मके प्रभावसे अधिक सम्पत्तिशाली उच्च कुलमें ही जन्म होता है, सीन्दर्यक्रपी समुद्र प्राप्त होता है, नीरोग शरीर आदि प्राप्त होते हैं तथा आयु परिपूर्ण होती है अर्थात् असारमरण नहीं होता। अथवा ससारमें ऐसी कोई लक्ष्मी नहीं है, ऐसा कोई सुख नहीं है, और ऐसे कोई निर्मेख गुण नहीं हैं, जो कि उत्कण्ठितमन होकर धार्मिक पुरुषका आश्रय न लेते हो । अभिमाय यह कि उपयुक्त सम्बद सुक्की सामग्री चूकि एक मात्र धर्मसे ही प्राप्त होती है अत एव विवेकी जनको सदा ही उस अर्मका आवर्ष

- 185). प्रकृषाः पुष्पितकेतवीतिय स्था बन्धविष्य स्वर्थकी स्थः सिण्युनिवास्त्रुजाकरानिय खेतपर्वदाः पश्चिमः। अ शोर्वेस्मानविकविकत्रप्रशासंपत्सद्वापाष्यः सर्वे पार्मिकमाश्चयनित स दिते धर्मे विवा किंचन ॥ १८५ ॥
- 186) सौयागीयसि कामिनीयसि सुतश्रेषीयसि श्रीयसि श्रासादीयसि यत्सुसीयसि सदा स्पीयसि श्रीयसि । यहानन्तसुसामृताम्बुधिपरस्थानीयसीह श्रुवं निर्वतसिळद्रश्यादापदि सहस्रमें मतिर्धायताम् ॥ १८६॥
- 187) संख्यां कमकेर्मराविष सरः सीधं वर्न उप्युक्ततं कामिन्यो गिरिमस्तकं ऽपि सरसा साराणि रक्षानि ख। जायन्ते ऽपि च केप[प्य]काष्ट्रविद्याः सिक्रिपदा देवताः धर्मभोदिद्य वाञ्छितं ततुस्तां किं किं न संपद्यते ॥ १८७॥

नो मन्याः भूयतास् । प्राणिनां पर्मं विना किंचन हितं पुषकरं न । शोयप्रसटताखागविकिविकसयश संपत्सहायादयः वर्षे गुणाः । वार्मिकं नरम् आअयन्ति । तत्रोत्प्रेक्षते । का के इत । पुण्यतकेतकी सृष्टा इत । तन्यां वनोद्भवा वन्या तास् । सम्वक्षी मृणा इत । यथा सिन्धं समुद्रं नय इत । यथा अम्बुजाकरं सरोतरं श्वेतच्छदा पिक्षण ईता इत । तका वार्मिकं नदं गुणाः आअयन्ति ॥ १८५ ॥ भो पुहत् । इह संसारे । भ्रुव धर्मे मिति । वार्यतां कियताम् । किंकक्षणे वर्मे । किंगुताविकः दुः बहापदि कोडिते-आपहु से चेत् । सीमागीयसि सीमाग्यं वाच्छित । चेत् विद । कामिनीयसि कामिनी वर्षे मान्वदे । केद् यति । पुत्रकेणीयसि पुत्रसमूई वाच्छित । यदि चेत् । श्रीयसि क्ष्मीं वाच्छित । यदि चेत् । प्रासावीयसि मन्दिरं वाच्छिति । विद वित । प्रासावीयसि मनिद्रं वाच्छिति । विद वित । प्राप्ति सर्वेजद्रतियो मितिप्रकारिः । वर्षे वित वाच्छिति । यदि सदा क्पीयसि स्थातुं वाच्छिति । तदा धर्मे कुरु ॥ १८६ ॥ इह संसारे । ततुन्ता वीवानाम् । चेत् यदि धर्मः अस्ति । तदा कि कि वाच्छितं न संपद्यते । अपि तु सर्वे प्राप्तते । पुण्येन वर्मे अपि उक्तं सीधं मन्दिरम् । संपद्यते । पुण्येन वर्मे अपि उक्तं सीधं मन्दिरम् । संपद्यते । पुण्येन वर्मे अपि उक्तं सीधं मन्दिरम् । संपद्यते । प्राप्ति वित्रसक्ते अपि कामिन्य किय संपद्यते । किळक्षणा क्रिय । सरसा रसगुक्ता । न पुनः । पुण्येन सारक्रि

करना चाहिये ॥ १८४ ॥ जिस प्रकार अमर फूले हुए केतकी इक्षका आश्रय लेते हैं, सुग जिस प्रकार अपने अगली स्वानका आश्रय लेते हैं, निद्यां जिस प्रकार समुद्रका सहारा लेती हैं, तथा जिस प्रकार हस प्रश्नी सरोबरका आरूपन लेते हैं उसी प्रकार वीरता, त्याग, विवेक, पराक्रम, कीर्ति, सम्पत्ति एवं सहायक आदि सव कार्मिक पुरुषका आश्रय लेते हैं। ठीक है— धर्मको छोड़कर और दूसरा कोई प्राणीके लिये हितकारक नहीं है ॥ १८५ ॥ हे विश्व ! बदि तुम यहां सौमागयकी इच्छा करते हो, मुन्दर कीकी इच्छा करते हो, मुतसवहकी स्वाम करते हो, क्यांकी इच्छा करते हो, महलकी इच्छा करते हो, मुसकी इच्छा करते हो, मुतसवहकी स्वाम करते हो, प्रीतिकी इच्छा करते हो, अथवा बदि जनन्त मुसक्त अपने समुद्र वैसे स्वाम स्वाम (मोक) की इच्छा करते हो तो निक्षयसे समस्त दुखदायक आपत्तियोंको नष्ट करनेवाले कार्म कार्म कार्म हो कार्म हो सम्बद्ध समस्त हो अभवों स्वाम कार्म हो आता है, पर्वतके प्रभावसे समस्त दुखदायक आपत्तियोंको नष्ट करनेवाले कार्म कार्म हो आता है। इसके श्वरिटिक उत्तर धर्मके प्रभावसे समस्त हो असन्ति कार कार्म के स्वाम कार्म हो आता है। इसके श्वरिटिक उत्तर धर्मके ही प्रमावसे मिसिक उत्तर कार्म कार्म किर्मिक केवल की साम करता है। स्वाम कार्म हो साम करता है। सम्बद्ध स्वाम कार्म कार्म कार्म हो। साम करता है। सम कार्म हो। सम्बद्ध स्वाम कार्म कार्म कार्म कार्म हो। सम्बद्ध हो। सम्बद्ध स्वाम कार्म कार्म कार्म कार्म कार्म है। सम्बद्ध सम्बद्ध हो। सम्बद्ध सम्बद्ध समस्त हो। सम्बद्ध समस्त हो। सम्बद्ध समस्त हो। समक्त कार्म कार्म कार्म कार्म कार्म हो। सम्बद्ध हो। सम्बद्ध समस्त हो। समस्त कार्म हो। सम्बद्ध समस्त हो। सम्बद्ध समस्त हो। समस्त हो। समस्त हो। सम्बद्ध समस्त हो। समस्त हो

र क्षेत्रकारित । र क्षात्रिको सम्बद्धाः ।

- 188) व्यवजीवसमिनकाति प्रवाबोधायः पुण्यादिना करतस्यसमि प्रयाति ! सन्यत्परं प्रभवतीत् निमित्तमात्रं पात्रं बुधा भवत निर्मेस्तपुण्यराद्येः ॥ १८८ ॥
- 189) कोप्यन्थो ऽपि सुलोखनो ऽपि जरसा ग्रस्तो ऽपि लावन्यवान् निःप्राणो ऽपि हरिविंहपतनुरप्यापुन्यते सन्मधः । उद्योगोजिसतन्विष्टितो ऽपि नितरामालिङ्ग्यते च श्रिया पुन्यादन्यमपि प्रशस्तमसिलं जायेत यहुर्यटम् ॥ १८९ ॥
- 190) बन्धस्कन्धसमाधितां सृषिभृतामारोहकाणामळं पृष्ठे भारसमर्पण कृतवतां सचालन तास्तम् । दुर्वाच वदतामपि प्रतिदिनं सर्वे सहस्ते गजा नि स्थासा बलिनो ऽपि यत्तदिसलं दुष्टो विधिश्चेष्टते ॥ १९० ॥

रकानि जायन्ते । पुण्येन लेपकाष्ट्रपटिता देवता सिद्धिपदा जाय ते । धर्मण सर्व प्राप्यते ॥ १८० ॥ मो बुधा भो मन्या । सिर्मेकपुण्यराचे पार्थ मवत । इह सतारे । पुण्ययोगान् । अमीष्टं वािकतम् । दूरात् अभिग छति आगच्छति । पुण्याहात्म्यम् । इस्तिकपुण्यराचे पार्थ मवत । इह सतारे । पुण्ययोगान् । अमीष्टं वािकतम् । दूरात् अभिग छति आगच्छति । पुण्याहात्म्यम् । पुण्यात् कोप्रपि अन्य सुलोवनो भवति । किवत् । किवत् जरसा प्रस्तोऽपि पुण्याहावष्मयान् भवति । किवत् । किवत् । किवत् जरसा प्रस्तोऽपि पुण्यात् मन्यव आवुष्यते । वहवत् तत् पुण्यात् प्राप्यते ॥ पुण्यात् हिर्मे ववत् । नितराम् अतिश्वेषन् । पुण्यात् अया आलिक्गवते । यहवे वस्तु तत् पुण्यात् प्राप्यते ॥ १८९ ॥ मो भव्या अपूवतां पापकलम् । गजा हित्तन । विलेन अपि बिलिष्ठा अपि । यत् नि स्वासां बक्ष रहितानाम् । आरोहकाणां गजरक्षकाणाम् । सर्वम् उपदर्वं सह ते । तद्खिलम् । दुष्टे विधिवेष्टते पापकमे-उद्मे जानीहि । तत् सपद्रवं किम् । व घरकन्यसमान्निता स्कन्ये प्राप्तानाम् । सर्वम् अपूवतां पुण्यप्रमानम् । वष्टीयोगे तृतीया (१) । ते अक्ष्यस्वन्याके इत्वा । अलम् अतिशयेन । एष्टे भारतमर्पणम् । किलक्षणानाम् अक्ष्युक्तधारकाणाम् । प्रतिदिन सवालन कृतवताम् । पुन विने प्रति ताडन दुर्वाचं वदताम् । गजा सह ते ॥ १९ ॥ मो मन्या अपूवतं पुण्यप्रमावम् । यस्य नरस्य । धर्मे असित । सर्थ धर्मेण । असिलता खन्नकता । सस्प्रप्यतामयते । सर्थमिण पुष्यक्ष विवति

प्राप्त कराता है ॥ १८७ ॥ पुण्यके योगसे यहा दूरवर्ती मी अमीष्ट पदार्थ प्राप्त हो जाता है और पुण्यके विना हाथमें स्थित पदार्थ भी बला जाता है । दूसरे पदार्थ तो केवल निमित्त मात्र होते हैं । इसिक्टिय हे पण्डित जन ! निर्मल पुण्य राशिके माजन होओ अर्थात् पुण्यका उपार्जन करो ॥ १८८ ॥ पुण्यके प्रमावसे कोई अपा भी प्राणी निर्मल नेत्रोंका धारक हो जाता है, वद्धावस्थासे संपुक्त मनुष्य भी कावण्ययुक्त (सुन्दर) हो जाता है, निर्वल प्राणी भी सिंह जैसा बलिष्ठ बन जाता है, निक्कत शरीरकाल भी कामवेबके समान सुन्दर घोषित किया जाता है तथा उद्योगसे हीन नेष्टावाला भी जीव लक्ष्मिके द्वारा गाढ आर्किनित होता है अर्थात् उद्योगसे रहित मनुष्य भी अत्यन्त सम्पत्तिशाली हो जाता है । जो भी प्रशसनीय अन्य समझ पदार्थ यहां दुर्लम प्रतीत होते हैं वे भी सन पुण्यके उदयसे प्राप्त हो जाते हैं ॥ १८९ ॥ जो महाबत हानीको बांबकर उसके कवेपर आहत्व होते हैं अकुशको घारण करते है, पीठपर भारी केशा अवते हैं, संवलन व ताइन करते हैं, तथा दुष्ट बचन भी बोलते हैं, ऐसे उन पराकमहीन मी महावतीके समस तुर्वक हानको जो बलवान होते हुए भी हाथी प्रतिदिन सहन करते है यह सब दुर्देवकी लीला है, अर्थात् इते वक्तको जो बलवान होते हुए भी हाथी प्रतिदिन सहन करते है यह सब दुर्देवकी लीला है, अर्थात् इते वक्तको छो कर समझना चाहिये ॥ १९०॥ धर्मातमा प्राणीके लिये निवेका सर्प हार कर करते हैं,

१ च-प्रतिप्रपाष्टीऽयस् स स व हा आयुष्यते । १ स पापकर्मोदयः।

- 191) संबंधितां अवस्वतिसता संस्कृष्णंतामधी संवर्धत रस्तामां विषयति गीति विषयते रिकुः । देवा वास्ति वशं प्रसम्बद्धाः किं या वहु नुसरे धर्मो वस्त वसो ऽपि सदा सततं रस्तैः वर्राविति ॥ १९१ ॥
- 192) उपप्रीक्षरविधतापदहनक्षाङ्गीभतप्रक्रितं वः पित्तप्रकृतिमेरी मृतुत्तरः पान्यः पद्या पृष्टितः। तद् प्रान्छन्धिहमाद्रिकुखरचितप्रोहामयकोङ्कसद् धारावेशमसमो हि संस्तिपये धर्मो सवेदेहिनः॥ १९२ ॥
- 193) संहारोग्रसमीरसंहतिहतकोज्ञृतनीरोज्ञसस् तुक्रोमिश्वमितोवनकमकरमाहादिमिनीको । अस्मोधी विश्वतोत्रवादविश्वक्रिकालाकराको एव जन्तोः से ऽपि विमानमाग्न कुवते धर्म समास्म्यनम् ॥ १९३॥
- 194) उद्यन्ते ते शिरोभिः छुरपतिभिरपि स्त्यमाना सुरौषै-गीयन्ते किसरीमिर्जलितपदलसद्गीतिमिर्मकिरागात्।

रसायनम् असतं सपग्रते जायते । सधर्मिणो नरस्य । रिपु प्रीति विश्वते । धर्मयुक्तपुरुषस्य प्रसन्तमनसः देवा कां यान्ति । वा अथवा । बहु कि सुमहे बारं वारं कि कथ्यते । नम आकाश सतत परे रते वर्षति ॥ १९१ ॥ य कविद्वारूप पान्यः । सद्भारः क्षेत्रल । उप्रप्रीध्मरविप्रतापन्द्रनजनालाभितमः ज्येष्ठाषाढस्यंण पीडित । पित्तप्रकृति । सरी मस्त्रधके । चसन् शनका । पद्या मार्गेण। पीडितः । तस्य पश्चिकस्य । देहिन जीवस्य । सस्तिपथे ससारमार्गे । धर्म द्राक् शीवम् । स्वन्धिमादि हिमाचसकी रचितप्रोद्यामयन्त्रोहसद्धारावेदमसमो भवेत् ॥ १९२ ॥ भो भव्या खूयतां पुण्यमाहात्म्यम् । वर्म अम्मोनी समुद्रे । पतत्रज्ञन्तौः जीवस्य । आह्य शीप्रेण । स्त्रे आकारो अपि । समालम्बन विमानम् । कुरते । किलक्षणे समुद्रे । सहार प्रस्त्यकालः तस्य प्रस्त्यका उद्यसमीरसंहति पवनसमृह तेन समृहेन इतप्रोद्भतपीडित उर्ध्वाङ्गत नीरं जल तस्य जलस्य ये उहसत्तृहाः समेय तैः अर्मिभ भ्रामिता उरुनक्रमकरप्राहादय तै जलचरजीवै सीवणे भयानके । पून किलक्षणे समुद्रे । विवृत-कन्पित िस्प्र दिक्कितिवादविकालवाला तया कराके रहे ॥ १९३॥ ये मतुका नरा । सदा एकं धर्मम् । विद्धति क्रवेन्ति । ते सवर्गिणः । सरपतिनिः शिरोनि मस्तकै । उहाते धार्यन्ते । ते सवर्गिण । सरीवे देवसमृष्टे स्तयमानाः अपि तस्त्वार सुन्दर फूलेंकी माला हो जाती है, विष भी उत्तम औषधि बन जाता है, शत्रु प्रेम करने लगता है, स्या देव प्रसम्रचित्त होकर आज्ञाकारी हो जाते हैं। बहुत क्या कहा जाय किसके पास धर्म है उसके उपर आकाश भी निरन्तर रल्गेंकी वर्षा करता है ॥ १९१ ॥ मरुमुमि (रेतीकी पृथिवी-मास्वाङ् ) में बरुनेवाक जो पित्तप्रकृतिवाला सुकुमार पथिक मीण्ण ऋतुके तीक्ष्य सूर्यके प्रकृष्ट तापरूप अभिकी व्याकारी संतर होकर चिरकारुसे मार्गके अमसे पीडाको प्राप्त हुआ है उसको जैसे श्रीष्ठ ही हिमालबड़ी बसार्वेंसि निर्मित एव उन्क्रुष्ट यत्रों (फ़ुब्बारों ) से शोगायमान धारागृहके प्राप्त होनेपर अपूर्व सुसका जन्मन होता है देंसे ही संसारमार्गमें चळते हुए प्राणीके लिये धर्मसे अमृतपूर्व सुसका अनुमव होता है ॥ १९२ ॥ औं समुद्र पातक तीक्ण बाय ( प्रक्रमपवन ) के समृहसे ताडित हुए जलमें उठनेवाली उसत सहरोसे इयर जैंबर उछल्ते हुए नक, मगर एवं मह आदि हिंसक जळजन्तओंसे भयको उत्पन्न करनेवांका है तथा कत्यित तीका बाद्यामिकी ज्यालासे मयानक है पैसे उस सगुद्रमें गिरनेवाले जन्तुके लिये वर्म बीवतार्थक व्यकार्यम मीं कोरूपमें से विमानकी कर देता है।। १९३ ॥ जी मनुष्य सदा बाह्रतीय धर्मका बाजन करते हैं कर्दे इन्द्र की क्रिएसे बारण करते हैं. देवेंकि समूह उनकी स्त्रति करते हैं. क्रिक्शरेका क्रकित परोसे क्रीमायनान

बस्स्रस्यन्ते च तेषां दिक्षि दिशि विश्वाः कीर्तयः का म च स्वात् कक्सीस्तेषु प्रशस्ता विद्यति महुजा ये सदा धर्ममेकम् ॥ १९४ ॥

- 195) धर्मः श्रीवशमन्त्र एव परमो धर्मश्च करुपतुमो धर्म कामगवीप्सितप्रदमणिर्धर्मः परं देवतम् । धर्म सौक्यपरंपरामृतनदीसभृतिसत्पर्वतो धर्मो भ्रातरुपास्यता किमपरे श्चिद्रेरसत्करूपने ॥ १९५॥
- 196) आस्तामस्य विधानत पिंच गतिर्धर्मस्य वार्तापि यै श्रुत्वा चेतिस धार्यते त्रिभुवने तेषां न का' सपद'। दूरे सज्जलपानमज्जनसुखं शीते सरोमास्तैः प्राप्त पद्मरज सुगिधिभरिप श्रान्त जन मोव्येत्॥ १९६॥

किनरीमि भिनतरागात् ललितपदलस्वीतिमि गीयाते । युन तेषां सर्घमिणाम् । विश्वदा कीर्तयः । विश्वि विशि वश्रम्य ते । तेषु सर्घामिष्ठं । वा अथवा । का लक्ष्मी न स्यात् न भवेत् । अत एव धर्म कर्तव्य ॥ १९४ ॥ भो भ्रात । धर्म उपास्यतां केव्यताम् । अपरे खुदै । अमत्कल्यने मिध्यावादिमि किम् । एष धर्म गीवशीकरणमन्त्र । च पुनः । एष परमध्में कल्पह्मः । एष धर्म कामगवीत्सतप्रदमणि कामधेनु चितामणि । एष धर्म परं दैवतम् । एष धर्म सीख्यपरम्परामृत नवीसंभूति-उत्पत्तिसृत्यवंत । अत हेतो धर्म सेव्यताम् ॥ १९५ ॥ अस्य धर्मस्य । पि मार्गे । विधानतः कर्तव्यतः युक्तितः । गति आस्तां दूरे तिष्ठतु । ये नरे तस्य धर्मस्य । वार्ता अपि श्रुत्वा चेतिस धार्यते । तेषां नराणां त्रिमुवने का सम्पद न भवन्ति । दृष्टान्तमाह । सज्जलपानमज्जनसुखं दूरे तिष्ठतु । शीते सरोमारुते प्राप्त सुखम् । जनं मोदयेत् । किलक्षणे पवने । पद्मरजसा सुगिधिम । किलक्षण जनम् । श्रान्तं खिलम् ॥ १९६ ॥ स मुनि वीरनन्दी गुरै श्रीमहावीर । मे मह्यं सुनिपद्मनिद्मि विरोत् दृद्दातु । यपादपङ्करजोमि यस्य महावीरस्य चरणग्जोमि कृत्वा । भन्यात्मनां जीवानाम् ।

गीतोंके द्वारा उनका भक्तिपूर्वक गुणगान करती हैं, तथा उनका यश प्रत्येक दिशामें वार वार अमण करता है अर्थात् उनकी कीर्ति सब ही दिशाओं में फैल जाती है। अथवा उनके लिये कौन-सी प्रशस्त लक्ष्मी नहीं प्राप्त होती है। अर्थात् उन्हें सब प्रकारकी ही श्रेष्ठ लक्ष्मी प्राप्त हो जाती है।। १९४॥ यह उत्कृष्ट वर्म लक्ष्मीको वश्में करनेके लिये वशीकरण मत्रके समान है यह वर्म कल्पनृक्षके समान इच्छित पदार्थको देनेवाला है, वह कामधेनु अथवा चिन्तामणिके समान अमीष्ट वस्तुओंको प्रदान करनेवाला है, वह वर्म उत्तम देवता के समान है, तथा वह वर्म सुखपरम्परारूप अमृतकी नदीको उत्पन्न करनेवाले उत्तम पर्वतके समान है। इसलिये हे आत ! तुम अन्य क्षुद्र मिय्या कल्पनाओंको छोडकर उस वर्मकी आराधना करो॥ १९५॥ इस वर्मके अनुष्ठानसे जो मोक्षमार्गमें प्रवृत्ति होती है वह तो दूर रहे किन्तु जो मनुष्य उस वर्मकी बातको भी सुनकर चित्तमें वारण करते हैं उन्हें तीन लोकमें कौ—नसी सम्पदायें नहीं प्राप्त होतीं श्रेक है— उत्तम जलके पीने और उसमें कान करनेसे प्राप्त होनेवाला सुल तो दूर रहे, किन्तु तालाककी श्रीतल एव सुगि वत वायुके द्वारा प्राप्त हुई कमलकी वृत्ति भी थके हुए मनुष्यको आनिद्वत कर देती है॥ १९६॥ नमस्कार करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति मन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति भन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति भन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति भन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति भन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति भन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते समय शिरमें लगी हुई जिनके चरण-कमलोंकी वृत्ति भन्य जीवोंको तत्काल ही निर्मल सम्यकानकर करते

१ क सम्बर्धेषु । २ का भुवने । १ क बीरतन्दिश्चर । ४ का प्रधानन्दते ।

- 197) बल्याद्यक्तकरजोमिरिय प्रकासात् स्त्रीः शिरसामस्त्रोषकस्मवतारः । । मन्यात्मनां सवति तत्सक्षमेव मोशं स स्रोगुरुविंशतु में सुनिवीरनन्दी'॥ १९७॥
- 198) इसानन्दमपारसंस्तिपध्यान्तश्चमच्छेत्रस्त् भाषो दुर्लममत्र कर्षपुरकैर्मन्यात्मभि पीयताम् । निर्यातं सुनिपधनन्दिषदनमाळेयरस्मेः परं स्तोकं वद्यपि सारताधिकसिदं धर्मोपदेशासृतम् ॥ १९८॥

इति धर्मीपदेशासूर्व समासन् ॥ १ ॥

तत्स्वयमेव स्थमलबोधकलावतार भवति । किल्सणे रजोमि । प्रणामात् विरिष्ठ लगे ॥ १९७ ॥ भो भव्याः । इदे वर्मोपदेशासृतं मध्यात्मिम कर्णपुटके कर्णाङ्गलिम पीयताम् । किल्सणम् समृतम् । दत्तानन्दम् । वृत विज्ञानम् सम्बद्धम् । स्थारपंद्धति-संसारपंधानतश्रमच्छेदकृत् संसारपंधानिस्थाश्रमविनाशकम् । पुन किल्रसणम् अस्तम् । धर्मोपदेशासृतम् । मुनिपदानन्दिवदनमाकेयरमे मुनिपदानन्दिवदनमाकेयरमे मुनिपदानन्दिवदनमाकेयरमे मुनिपदानन्दिवदनमाकेयरमे सम्बद्धम् । परम् उत्कृष्टम् । यथपि स्तोकं तथापि सारताधिकं समीचीनम् ॥ १९८ ॥ इति धर्मोपदेशासृत समाप्तम् ॥ १ ॥

प्राप्ति होती है वे श्रीमुनि वीरनन्दी गुरु मेरे लिये मोक्ष प्रदान करें ॥ १९७ ॥ जो धर्मोपदेशक्त बाह्य आनन्दको देनेवाला है अपार सं मार्गमें थके हुए पिथकके परिश्रमको दूर करनेवाला है, तथा बाह्य दुर्छम है, उसे मव्य जीन कानोंरूप अजुलियोंसे पीनें अर्थात् कानोंके द्वारा उसका अन्य करें । कि प्रधानन्दीके मुस्कूप चन्द्रमासे निकला हुआ यह उपदेशामृत यद्यपि अल्प है तथापि अष्ठताकी अपेक्षा बह अपिक है ॥ विशेषार्थ — जिस प्रकार अमृतका पान करनेसे पिथकके मार्गकी थकावट दूर हो जाती है और उसे अतिशय जानन्द प्राप्त होता है उसी प्रकार इस धर्मोपदेशके मुननेसे भव्य जीनोंके संसारप्रिश्रमणका दुख दूर हो जाता है तथा उ हैं अनन्तमुखका लाभ होता है, जैसे दुर्लभ अमृत है वैसे ही यह उपदेश बी दुर्लभ है, अमृत बदि चन्द्रमासे उत्पन्न होता है तो यह उपदेश उस चन्द्रमाके समान मुनि व्यक्तन्दीके मुक्से प्राहुर्म्त हुआ है, तथा जिस प्रकार अमृत थोड़ा-सा भी हो तो मी वह लाभकारी अधिक होता है उसी प्रकार प्रन्थप्रमाणकी अपेक्षा यह उपदेश यद्यपि थोड़ा है फिर भी वह लाभप्रद अभिक है । इस अकार हा उपदेशको अमृतके समान हितकारी जानकर मञ्च जीनोंको उसका निरन्तरमनन करना चाहिये ॥ १९८॥

इस प्रकार घर्मोपदेशासृत समाप्त हुआ ॥ १ ॥

## [२ दानोपदेशनम्]

- 199) जीयाजिनो जगति नामिनरेन्द्रसङ्ख भेको सूपका कुरुनोत्रगृह्यदीपः। याभ्यां वभूवतुरिह त्रतदानतीर्थे सारकमे परमधर्मरथस चके ॥ १॥
- 400) श्रेयोभिषस्य नृपते शरदश्रशुक्षश्राम्यद्यशौश्रतजगित्तयस्य तस्य । किं वर्णयामि नतु सद्मनि यस्य भुक्त त्रैकोक्यवन्दितपदेन जिनेश्वरेज ॥२॥
- 201) श्रेयान् नृपो जयति यस्य गृहे तदा खादेकाचयन्द्यसुनिपुंगयपारकायाम् । सा रत्नवृष्टिरभवज्ञगदेकचित्रहेतुर्यया यसुमतीत्वमिता धरित्री ॥ ३ ॥

जिन सर्वेज्ञ जगति जीयात्। किंठसण जिन । नाभिनरेन्द्रस्तुं नाभिराजपुत्र । च पुन । श्रेबोष्ट्रप जीयातः। किंगसणः श्रेयोन्ट्रप । जुरुगोत्रग्रहे प्रशिप कुरुगोत्रग्रहप्रकाशने पीप । याभ्यां द्वाभ्यां श्रीनाभिस्तुत्रेश्रोतृपाभ्याम्। इह शरतक्षेत्रे । वतदानतीर्थे । वस्तुत्र । किंठक्षणे वतदानतीर्थे । परमधर्म-आमीरुधर्म-दानधर्मरथस्य चके ॥ १ ॥ नतु इति वितर्के । तस्य श्रेयोभिधस्य नाम्न तृपते अह किं वर्णयामि । किंठक्षणस्य श्रेयोभिधस्य । शरकाजीन-अभ-मेष-सदश्चा छात्र-जिनक्षर्भाम्यदाश सृत पूरितंजगित्रतयस्य । यस्य सद्मिन श्रेयस गृहे । जिनेश्वरेण ऋषमदेवेन । मुक्तं भोजनं कृतम् । किंठक्षणेन देवेन । त्रैलोक्यवित्तपदेन इद्रधरणेन्यकवितिदितचरणेन ॥ २ ॥ श्रेयान् तृप जयति । यस्य श्रेयस गृहे । तदा ।

जिनके द्वारा उत्तम रीतिसे चलनेवाले श्रेष्ठ धर्मरूपी रथके चाकके समान व्रत और दान रूप दो तीर्थ यहां आविर्भृत हुए हैं वे नाभिराजके पुत्र आदि जिनेन्द्र तथा कुरुवशसूप गृहके दीपकके समान राजा श्रेयान् भी जयवन्त होवें।। विशेषार्थ-इस भरत क्षेत्रमें प्रथम द्वितीय एव तृतीय कालोमें भोगभूमिकी अवस्था रही है। उस समय आर्थ कहे जानेवाले पुरुषों और खियोमें न तो विवाहादि सस्कार ही थे और न व्रतादिक भी। वे इस प्रकारके कल्पवृक्षोसे प्राप्त हुई सामग्रीके द्वारा यथेच्छ भोग भोगते हुए कालयापन करते थे। कालकमसे जब तृतीय कालमें पल्यका आठवा माग (१) शेष रहा तब उन कल्पवृक्षोंकी दानशक्ति क्रमश क्षीण होने लगी थी। इससे जो समय समयपर उन आर्योंको कष्टका अनुभव हुआ उसे यथाकमसे उत्पन्न होनेवाले प्रतिश्रुति आदि चौदह कुलकरोने दूर किया था। उनमें अन्तिम कुलकर नामिराज थे। प्रथम तीर्थंकर मगवान् आदिनाथ इन्हींके पुत्र थे। अमी तक जो व्रतोका प्रचार नहीं था उसे मगवान् आदिनायने स्वय ही पाच महाव्रतोको प्रहण करके प्रचलित किया। इसी प्रकार अभी तक किसीको दानविधिका भी परिज्ञान नहीं था । इसी कारण छह मासके उपवासको परिपूर्ण करके भगवान् आदि जिनेन्द्रको पारणाके निमित्त और भी छह मास पर्यंत घूमना पड़ा । अन्तमें राजा श्रेयान्को जातिसारणके द्वारा आहारदानकी विधिका परिज्ञान हुआ । तदनुसार तब उसने भक्तिपूर्वक भगवान् आदिनाथको इक्षुरसका आहार दिया । वस यहांसे आहारादि दानोकी विधिका भी प्रचार प्रारम्भ हो गया। इस प्रकार भगवान् आदिनाथने व्रतींका प्रचार करके तथा राजा श्रयान्ने दानविधिका प्रचार करके जगत्का कल्याण किया है। इसीलिये प्रन्यकार श्री मुनि पद्मनन्दीने यहा व्रततीर्थक प्रवर्तक म्बह्भपसे भगवान् आदि जिनेन्द्रका तथा दानतीर्थके प्रवर्तक स्वरूपसे राजा श्रेयान्का भी सारण किया है।। १॥ जिस श्रेयान् राजाके गृहपर तीनों कोकोंसे वन्तित चरणोवाले भगवान् ऋषभ जिनेन्द्रने आहार ग्रहण किया और इसलिये जिस**का शरत्कालीन मेर्चोंके समान भवक** यश तीनों लोकोमें फैला, उस श्रेयान् राजाका कितना वर्णन किया जाय ! ॥ २ ॥ खिस श्रेयान् राजाके परपर

१ शा आम्यवश पूरित ।

- 202) होते इति पुर्वासको इति अञ्चलको स्वयंत्रकारमञ्जूषे इति वि वीतिसकी । वे कीमकुर्यकुर्वरे प्रविताः प्रवस्ये कारून्यतः सन्धु सनुवरणाय विवित् ॥ ४॥
- 203) कालारमञ्जू विषयुक्यपदार्थसार्थश्रीत्थातिभीरयनभीद्रमहासमुद्रे । प्रीतान्त्रे सुद्रिण सर्वगुणाधिकत्याहार्व एरं परमसास्विक्रमावयुक्तम् ॥ ५ ॥
- 204) नानाजनाजितपरिप्रदृष्टं स्ताया सत्पात्रदानविधिरेव गृहस्थताया । हेतुः पर शुमगतेर्विषमे सवे ऽसिन् नावः ससुद्र इव कर्मद्रकर्णधारैः॥ ६॥

सात् आकाशात्। एका अदितीया । आयतन्त्रमुनिपुगवपारणायां श्रीष्ट्रपभरेवमोजनसमये । सा रक्षकृष्टिः स्वकृत् । स्वी अवववन्त्रमुनिपुगवपारणायां श्रीष्ट्रपभरेवमोजनसमये । सा रक्षकृष्टिः स्वकृत् । स्वी अवववन्त्रमुनिपुगवपारणायां श्रीष्ट्रपभरेवमोजनसमये । सा रक्षकृष्टिः स्वकृति । सा रक्षकृति । सा सा । १ ॥ ये स्वकृति । से स्वि । कुक्रमतरे मनुष्यमाचे प्राप्त सति । हि यत । स्वीन्त्रजालसप्ते अविताचौ प्राप्त सकि । वे स्वेमिक पिता । सा विवा विवा मा अववा श्रुवतां दानफलम् । यहिणि यहस्थ । परं केवलम् । दानं पोतायते पीत-प्रोद्ध्य स्वाचरित पोतायते । सर्वगुणाधिकत्वात् । सर्वगुणाना मध्ये दानगुणं प्रधानम् अधिकं तस्मारसर्वगुणाधिकत्वात् । सिन्स्यकृतं रामप्ता । परमसार्तिकभावयुक्तम् औदार्थगुणयुक्तम् । किलक्षणे गृहस्थपरे । काग्ता-स्वी-आस्मज-पुत्र-द्रविण-द्रव्य-मुख्य परावसमृद्दः तेभ्यः पदार्थसमृद्देश्व । प्रोत्यम् उत्पक्षम् । घोरयनभोद्दमहासमुद्रप्राये समुद्रसद्देशे । गृहपदे दानं प्रधानम् ॥ ५ ॥ स्वित्रम् । विलक्षणया गृहस्थताया गृहस्थताया गृहस्थतस्य । ग्रुभगते ग्रुभगदस्य । पर उत्कृतः । हेतु सरपात्रदानविधः सक्ति । व्हस्थताया । नानाजनाश्चितपरिगृहसंस्ताया नानाविधकृतुम्य-नाविधपरिगृहसुक्ताया । सथा सक्ति । ६ ॥ स्वीविधारः चतुरखेट । नाव प्रवहणस्य । ग्रुभगते कारणम् अस्ति परिगतकरणे समर्थ । तथा धर्म संसारतारणे समर्थ ॥ ६ ॥

इन्दादिकोसे वन्दनीय एक प्रथम मुनिपुगव (तीर्थकर ) के पारणा करनेपर उस समय कोकको अनुत्वपूर्व आधर्यमें डाज्नेवाकी आकाशसे वह रत्नवृष्टि हुई कि जिसके द्वारा यह पृथिवी 'वसुमती ( धनवाकी )' इस सार्थक संज्ञाको माप्त हुई थी, वह राजा श्रेयान जयन्त होवे ॥ विशेषार्थ- यह आगममें मछी सांति मसिद्ध है कि जिसके ग्रहपर किसी तीर्थकरकी प्रथम पारणा होती है उसके यहा ये पचाश्चर्य होते हैं-(१) रबावर्ष (२) दुदमीवादन (३) जय जय शब्दका प्रसार (४) सुगन्धित वासका संचार और (५) पुर्णोंकी वर्षा (देखिये ति प गाया ४ ६७१ से ६७४)। तदनसार भगवान् आदिनाथने जब राज्य श्रेमानुके गृहपर प्रथम पारणा की थी तब उसके घरपर भी रहोंकी वर्षा हुई थी। उसीका निर्देश सहां भी सनि परानन्दीने किया है ॥ ३ ॥ जो मनुष्य पर्याय अतिशय दुर्छम है उसके प्राप्त हो जानेपर भी तमा जीवित आदिके स्वप्न और इ. द्वजालके सदश विनश्वर होनेपर भी जो प्राणी लोभरूप अन्यकारप्रक कुएमें पढ़े हुए हैं उनके उद्धारके लिये दयाछ बुद्धिसे यहा कुछ दानका वर्णन किया जाता है ॥ ४ ॥ को सहस्य बीकन की, पुत्र एव धन आदि पदार्थोंके समृहसे उत्पन्न हुए अत्यन्त मयानक व किस्तुक मोहके विकास समुद्रके समान है उस ग्रहस्य जीवनमें उत्तम सात्त्विक मावसे दिया गया उत्क्रह द्वान समस्य गुर्वोमें केह होनेसे नौकाका काम करता है।। विशेषार्थ- इस ग्रहस्थ जीवनमें प्राणीको सी, पुत्र एवं धन व्यक्ति सदा मोह बना रहता है. जिससे कि वह अनेक प्रकारके आरम्भोमें प्रवृत्त होकर पापका संनय काला रहता है। इस पापको नष्ट करनेका यदि उसके पास कोई उपाय है तो वह दान ही है। यह दान पंचारकारी समुद्रसे पार होनेके लिये वहाजके समान है ॥५॥ इस विका संसारमें नाना कुटुन्बी आदि वर्नोके व्यक्तित परिपार्ट्से परिपूर्व पेसी गृहस्य अवस्थाके द्वाम प्रवर्तनका उत्क्रष्ट कारण एक गात्र सरपात्रदानकी

र के किया य क कर्मभारा र अ का वा नास्ति।

4

- 205) सावासकोटिमियपार्जितमङ्गजेग्यो यस्त्रीविताइपि विजाइचितं जनानाम् । विचस्य तस्य सुगति सस्तु दानमेकमन्या विपत्तय इति प्रवदन्ति सन्तः॥ ७॥
- 206) मुस्तयादिमिः प्रतिदिनं गृष्टिणो न सम्यक्तष्टा रमापि पुनरेति कदाचिद्त्र। सत्यात्रदानविधिना तु गताप्युदेति क्षेत्रस्थवीजिमच कोटिगुणं वटस्य ॥ ८ ॥
- 207) यो दस्तवानिह मुमुश्रुजनाय भुक्ति भक्तयाधितः शिवपधे न घृतः स पव । आत्मापि तेन विद्धारसुरसभ नृनमुखैः पद वजति तत्सहितो ऽपि शिवपी ॥ ९ ॥

क्छ इति निश्चितम्। तस्य वित्तस्य सुगति एकं दानम्। यत् द्रव्यम् आयासकोटिभि उपार्जितम्। जनानां स्रोकानाम्। अक्रेडेस्य पुत्रेभ्य अपि । निजात् जीवितात् अपि । दथितं बळमम् । तस्य द्रव्यस्य । अन्या गति विपत्तये । सन्त साधवः । इति अवदन्ति कथयन्ति ॥ ७॥ अत्र संसारे । गृहिण गृहस्थस्य । रमा लक्ष्मी । प्रतिदिनं भुत्त्यादिमि सम्यक् नष्टा । पुनर्षि कदानित् न एति नागच्छति । तु पुन । स पात्रदानविधिना गता छक्ष्मी । उद्देति आगच्छति । यथा वटस्य क्षेत्रस्व<sup>वे</sup> वीजं कोटिनुषम् उदेति ॥ ८ ॥ इह संसारे । य गृहस्य । अक्त्याश्रित । मुमुखुजनाय मुनये । भुक्तिम् आहारम् । दक्तवान् । तेन विधि ही है, जैसे कि समुद्रसे पार होनेके लिये चतुर खेवट (मल्लाह) से संचालित नाव फारण है।। विशेषार्थ-जो दान देनेके योग्य है उसे पात्र कहा जाता है। वह उत्तम मध्यम और जधन्यके मेदसे तीन प्रकारका है। इनमें सकल चारित्र (महावत ) को धारण करनेवाले मुनिको उत्तम पात्र विकल चारित्र (देशवत) को धारण करनेवाले श्रावकको मध्यम पात्र तथा वतरहित सम्यग्दृष्टिको जघन्य पात्र समझना चाहिये। इन पात्रोंको यदि मिध्यादृष्टि जीव आहार आदि प्रदान करता है तो वह यथाक्रमसे (उत्तम पात्र आदिके अनुसार ) उत्तम, मध्यम एव जवन्य भोगभूमिके सुलको भोगकर तत्मश्चात् यथासम्भव देव पर्यायको माप्त करता है। किन्तु यदि उपर्युक्त पात्रोंको ही सम्यन्दृष्टि जीव आहार आदि प्रदान करता है तो वह नियमत उत्तम देवोंमें ही उत्पन्न होता है। कारण यह है कि सम्यग्दृष्टि जीवके एक मात्र देवायका ही बन्ध होता है। इनके अतिरिक्त जो जीव सम्यग्दर्शनसे रहित होकर भी नतोंका परि पालन करते हैं वे कुपात्र कहलाते हैं । कुपात्रदानके प्रभावसे प्राणी कुभोगमूमियों (अन्तरद्वीपों ) में कुमानुष उत्पन्न होता है। जो प्राणी न तो सम्यन्दृष्टि है और न व्रतोका भी पालन करता है वह अपात्र कहा जाता है और ऐसे अपात्रके लिये दिया गया दान व्यर्थ होता है— उसका कोई फल प्राप्त नहीं होता. जैसे कि उत्सर भूमिमें बोया गया बीज । इतना अवस्य है कि अपात्र होकर भी जो प्राणी विकलांग ( रूगडे व अन्धे आदि ) अथवा असहाय हैं उनके लिये दयापूर्वक दिया गया दान ( दयादित ) व्यर्ध नहीं होता । किन्तु उससे भी यथायोग्य पुण्य कर्मका बन्ध अवस्य होता है ॥ ६ ॥ करोड़ों परिश्रमोंसे संचित किया हुआ जो धन प्राणियोको पुत्रो और अपने प्राणोंसे भी अधिक प्रिय प्रतीत होता है उसका सदुपयोग केवल दान देनेमें ही होता है इसके विरुद्ध दुर्व्यसनादिमें उसका उपयोग करनेसे प्राणीको अनेक कष्ट ही भोगने पहते हैं, ऐसा साधु जनोंका कहना है ॥ ७ ॥ लोकमें प्रतिदिन मोजन आदिके द्वारा नाशको प्राप्त हुई गृहस्पकी रूक्मी ( सम्पत्ति ) यहा फिरसे कमी भी प्राप्त नहीं होती । किन्तु उत्तम पात्रीके किये दिये गर्भे दानकी विधिसे व्ययको प्राप्त हुई वही सम्पत्ति फिरसे भी प्राप्त हो जाती है। जैसे कि उत्तम सुमिने बोया हुआ वट वृक्षका बीज करोडगुणा फल देता है।। ८।। जिस श्रावकने यहा मोक्षामिलापी मुनिके किये मिक्तपूर्वक भाहार दिया है उसने केवल उस मुनिक लिये ही मोक्सार्गमें प्रवत्त नहीं किया है, बर्विक

१ इस क्षेत्रस्य। २ इक विपत्तये। ३ इक क्षेत्रस्य।

- 208) यः शास्त्रिण्डमपि मिकारसाञ्चनिस्तुद्धिः मदण्डाते जनो सुनिपुंगवाय । स स्थानमन्त्रपञ्चमानय नीजनुतं सेत्रे न किं मनति सूरि इनीवकस्य ॥ १०॥
- 209) सामानावानकावविद्यविद्युकः पात्राव वच्छति जसो वतु अक्तिमात्रम् । वृक्तमा संस्थातिसमुक्तरजेकतीचे पुण्ये हरिर्मवति सो ऽपि इतामिछापः॥ ११॥
- 210) मोशस्य कारकमिष्ट्रतमत्र छोके तदार्थते सुनिभिरङ्गवछात्त्वात् । तदीयते च गृहिणा गुक्मिकमाजा तसास्त्रतो गृहिजनेन विस्क्रिमार्गः॥ १२॥
- 211) नानागृहन्यतिकरार्जितपापपुष्पैः सञ्चीकृतानि गृहिषो म तथा जतानि । उद्यैः फर्छ विद्धातीह यथैकदापि प्रीत्यातिशुद्धमनसा कृतपात्रदानम् ॥ १३॥

एहस्थेन । स मुमुखुजन मुनि । शिवपथे। एव निखयेन । न धृत अपि। तु मुनि मुक्तिपथे धृत (१)। नून निश्चितम् । यथा किस्पी एहकार । सुरस्य विद्यत् । तत्सुरसम्माहिन अपि उचै पद त्रजति गच्छति ॥९॥ य आवकजन । मुनिपुंगवाय । शाकपिण्डमपि वनोम्भवम् अनम् । प्रयच्छति द्वाति । किलक्षण जन । मित्तरसानुविद्यबुद्धि भक्ते रसेन अनुविद्या समिता बुद्धिर्थस्य स भक्तिरसानुविद्यबुद्धि । स दाता अनन्तफलमाक् स्यात् स दाता अनन्तफलमोक्ता स्थात् मवैद् । अथ कृषीवलस्य वीर्ष क्षेत्रे उप्तम् । भूरि बहुलम् । कि न भवति । अपि तु भवतेव ॥९ ॥ ननु इति वितर्के । य जनः । पात्राय मुनवे । मुक्तिमात्रं यच्छति द्वाति । किलक्षणो जन । साक्षा मनोव बनकायविद्युद्धिश्चद्ध मनोवचनकायानां द्युद्धिः तथा द्युद्ध । तस्य जनस्य पुण्ये । सोऽपि हरि इन्तः । कृताभिलाषः भवति । किलक्षणो पुण्ये । संदितिसमुक्तरणैकवीजे संसारतरणैकवीजे कारणे ॥ ९९ ॥ अत्र पद्मनन्दिमन्ये । मया पद्मनन्दिमुनिना । मोक्षस्य कारणं पूर्वम् अभिद्धुत कवितम् । लोके संसारे । तन्मोक्षस्य कारणे एतत्रयम् । मुनिमि धार्यते । कस्यात् । अङ्गवलात् शरीरबलात् । तत् अङ्ग कस्यात् धार्यते । अजात् । तत् अङ्ग केम वैयते । च पुन । गुक्तिकमाजा गुरुभक्तिमुक्तेन गृहिणा द्यिते । तस्यात् कारणात् । गृहिजनेन मोक्षमार्गः वृत्त ॥ १२ ॥ इह ससारे । गृहिण गृहस्यस्य । एकदा अपि एकवारमपि । प्रीत्या अतिग्रीद्धमनसा कृतपात्रदानम् । यथा उचै फलं अग्रक्तं करोति । तथा गृहिण गृहस्यस्य । वतानि उचै फलम् । न विद्यति न कुवैन्ति । किलक्षणानि वतानि । नानागृहस्थविद्यतेकरेण

जपने आपको भी उसने मोक्षमार्गमें लगा दिया है। ठीक ही है—देवालयको बनानेवाला कारीगर भी निश्चयसे उस देवालयके साथ ही ऊचे स्थानको चला जाता है।। विशेषार्थ—जिस प्रकार देवालयको बनानेवाला कारीगर जैसे जैसे देवालय ऊचा होता जाता है वैसे वैसे वह मी ऊचे स्थानपर चढता जाता है। ठीक उसी प्रकारसे मुनिके लिये भक्तिपूर्वक आहार देनेवाला गृहस्थ भी उक्त मुनिके साथ ही मोक्ष-मार्गमें प्रकृत हो जाता है॥ ९॥ भक्तिरससे अनुरंजित बुद्धिवाला जो गृहस्थ भेष्ठ मुनिके लिये शाकके आहारको भी देता है वह अनन्त फलको मोगनेवाला होता है। ठीक है—उच्चम खेतमें बोया गया बीज क्या किसानके लिये बहुत फलको नहीं देता है। अवस्थ देता है। १०॥ मन, वचन और कायकी मुद्धिसे विग्रुद्ध हुआ जो मनुष्य साक्षात पात्र (मुनि आदि) के लिये केवल आहारको ही देता है उसके संसारसे पार उतारवेमें अद्वितीय कारणस्वरूप पुण्यके विषयमें वह इन्द्र भी अभिलाषा युक्त होता है। अभिमाय यह है कि इससे जो उसको पुण्यकी प्रपि होनेवाली है उसको इन्द्र भी वाहता है। ११॥ कोकमें मोक्षके कारणीयत जिस रत्नत्रयकी स्तुति की जाती है वह मुनियोंके द्वारा शरीरकी शक्तिसे घारण किया जाता है। इसी कारण वाहतवर्ष उस मोक्षमार्गको गृहस्थ नेने ही धारण किया है। १२॥ कोकमें अत्यन्त विग्रुद्ध मनवाले ग्रुहस्थके द्वारा प्रीतिपूर्वक पात्रके लिये एक बार भी किया गया दान की उत्यन फलको कारण है वेसे फलको ग्रुहस्थके द्वारा प्रीतिपूर्वक पात्रके लिये एक बार भी किया गया दान की उत्तर फलको कारण है वेसे फलको ग्रुहस्थक द्वारा प्रीतिपूर्वक पात्रके लिये एक बार भी किया गया दान की उत्तर फलको कारण है वेसे फलको ग्रुहस्थक द्वारा प्रीतिपूर्वक पात्रक लिये एक बार भी किया गया दान की उत्तर फलको कारण है वेसे फलको ग्रुहस्थि अनेक कारलेंसे उत्तर हुए प्रवस्त होता है वेसे फलको ग्रुहस्थ अनेक कारलेंसे उत्तर हुए प्रवस्त होता है होता है वेसे फलको ग्रुहस्थ अनेक कारलेंसे उत्तर हुए प्रवस्त होते हुए। क्रूने

र क प्रकारमधि महिन्।

- 212) मूले तनुसारत वायति वर्षमाना यायिकवं सरिविधानिशमाससुद्रम् । स्वस्तीः सरिधुरुषस्य यतीन्द्रदानपुन्यात्तुरः सह यशोमिरतीक्रफेने ॥ १४॥
- 218) प्रायः कुतो गृहगते परमात्मबोधः ग्रुखात्मनो युवि वतः पुरुवार्यसिद्धि । दानात्पुनर्नेतु चतुर्विधतः करस्था सा लीलयैव कृतपाध्यनानुर्वगत् ॥ १५॥
- 214) नामापि य सारति मोक्षपथस्य साधोराशु क्षयं वजति तहुरितं समस्तम्। यो मक्तमेषजमठादिकृतोपकार संसारमुत्तरित सो ऽत्र नरो न चित्रम्॥ १६॥
- 215) किं ते गृहा किमिह ते गृहिणो नु येषामन्तर्मनस्तु मुनयो न हि संचरन्ति। साक्षादय स्मृतिवशाधारणोदकेन नित्य पवित्रितधराग्रहार प्रदेशा ॥ १७ ॥

गृहस्थापारेण । अर्जितानि पापानि तेषां पापाना पुजै । खर्जीकृतानि कु जीकृतानि ॥ १३ ॥ लक्ष्मी मूले ततु स्तोका । तदतु पश्चात् । यशोभि सह अनिश वर्धमाना । सहिष्टिपुरुषस्य भन्यजीवस्य । पुर अप्रे । शिव यावत् मोक्षपर्यन्तम् । धावति गच्छिति । कस्मात् । यतीन्द्रदानपुण्यात् । सा लक्ष्मी । केव । सरिदिव नवी इव । किंलक्षणा सरित् । मूले तनु लच्ची । तदनु पश्चात् । अतीद्धिनै सह अनिश वर्धमाना । यावत् आ समुद्र धावति समुद्रपयन्तं गच्छिति ॥ १४ ॥ भृवि पृथिन्याम् । गृहगते गृहस्यजनै । प्राय बाहुल्येन । परमात्मवोध परमा मज्ञानम् । कृत । यत पुरुषार्थसिद्धि । गुद्धात्मन मुने भवति । ननु इति वितर्के । पुन बतुर्विधत दानात् । सा पुरुषार्थसिद्धि । लीलया एव करस्था हस्तगता भवति । किंलक्षणात् दानात् । कृतपात्रजनानुषद्वात् कृत पात्रजनस्य अनुष्के सगति येन दानेन तत्तस्मात् ॥ १५ ॥ य भ य श्रावक । मोक्षपथस्य साधो मोक्षपथस्थितस्य मुनीक्षरस्य । नामापि स्मरित । तस्य श्रावकस्य । समस्तं दुरितं पापम् । आश्च क्षीप्रेण । क्षय वजति । य श्रावक । भक्तमेषज मठाविकृतोपकार भक्त भोजन मेषज ओषध मठ स्थानादिकृत उपकारसयुक्तः श्रावक नर् । ससारम् उत्तरित । अत्र ससारो-क्तरित । वित्र न आधर्य न ॥ १६ ॥ ननु इति वितर्के । ते किं गृहा । इह नरस्रोके । ते कि गृहिण गृहस्था । येषां गृहाणाम् ।

अर्थात् शक्तिहीन किये गये गृहस्थके वत नहीं करते है ॥ १३ ॥ सम्यग्दृष्टि पुरुषकी लक्ष्मी मूलमें अल्प होकर भी तत्पश्चात् मुनिराजको दिये गये दानसे उत्पन्न हुए पुण्यके प्रभावसे कीर्तिके साथ निरन्तर ज्यरोजर वृद्धिको प्राप्त होती हुई मोक्षपर्यन्त जाती है। जैसे-नदी मूलमें क्रूश होकर भी अतिशय दीस फेनके साथ उत्तरोत्तर वृद्धिगत होकर समुद्र पर्यन्त जाती है ॥ विशेषाथ-जिस प्रकार नदीके उद्गसस्कानमें उसका बिस्तार यद्यपि बहुत ही थोड़ा रहता है फिर भी वह समुद्रपर्य त पहचने तक उत्तरोत्तर बहुता ही जाता है। इसके साथ साथ नदीका फेन भी उसी कमसे बढता जाता है। उसी प्रकार सम्बन्द्रष्टि पुरुषकी वन-सम्पत्ति भी यद्मिय मूलमें बहुत बोडी रहती है तो भी वह आगे भक्तिपूर्वक किये गये पात्रदानसे को पुष्यव व होता है उसके प्रभावसे मुक्ति प्राप्त होने तक उत्तरोक्तर वृद्धिंगत ही होती जाती है। उसके काक ही उक्त दाता श्रावककी कीर्तिका प्रसार भी बढता जाता है ॥ १४॥ जगत्में जिस उत्सूख भारमसरूपके ज्ञानसे ग्रुद्ध आत्माके पुरुषार्थकी सिद्धि होती है वह आत्मज्ञान गृहमें स्थित मनुष्यके प्रास कहारी हो सकता है । अर्थात् नहीं हो सकता । किन्तु वह पुरुषार्थकी सिद्धि पात्र जनोंमें किये गये कार प्रकारके दानसे अनायास ही हस्तगत हो जाती है ॥ १५ ॥ जो मनुष्य मोक्ष मार्गमें स्थित साधुके केवल नामका भी सारण करता है उसका समस्त पाप शीव्र ही नाशको प्राप्त हो जाता है। फिर जो मनुष्य उसक साधुका मोजन, औषधि और मठ ( उपाश्रय ) आदिके द्वारा उपकार करता है वह यदि संसारसे पार ही जाता है तो इसमें मला आर्थ्य ही क्या है। कुछ मी नहीं ॥ १६ ॥ जो मुनिजन साक्षात् अपने पादौदकसे गृहगत प्रथिवीके अग्रमागको सदा पवित्र किया करते हैं ऐसे मुनिजन जिन गृहकि मीतर

१ का जनानुसङ्गात्। २ क का शुक्तः। १ व का गृहस्वजने। ४ का अनुसङ्गः। ५ का पथस्थितमुनीव्यरस्थः।

- 216) देशा स कि अवति यत्र विचारमाचे सकी स कि अ काम्यातिषु का गुजरा । शस् कि समी मुक्रमाधित व यत्र नीया सा कि विभृतिक्रित वेज व पावदानम् ॥ १८॥
- 217 ) कि ते शुकाः विशिष्ट सरहावयस्ति कोनी का कि निमृतिएक का म वर्श प्रवासि । यानकसाविकविको पदि जानकस पर्नो जवाइयक्दीकावैकावनः ॥ १९॥
- 218) सत्यावदानसन्तिकसमुज्यस्यक्षितेसम् सा श्ररवाने सरमायकस्यीः । साम्रात्परस्तव्यि पुर्वतं यस यसादावासिकस्यकदायि म तसा किंचित् ॥ २० ॥

अन्तः मध्ये । येथा ग्रहिणां ग्रह्स्थानां सनस्यु मुनम । हि यतः । न संन्यन्ति प्रवेशं न कुसैन्ति । किल्क्षणा ग्रह्स्थाः । स्वि भ्रतः । न संन्यन्ति प्रवेशं न कुसैन्ति । किल्क्षणा ग्रह्स्थाः । सुने स्मृतिवशात् स्वरणवशात् निस्तं पवित्रितिशर प्रदेशा ॥ १०॥ यत्र यस्मिन् देवे । विकारमाव स्वस्ति स कि देव । अपि तु देवः न । यत्र धर्में । अपि तु देवं न । वाति तप स कि गुरुः । यत्र तपि यत्र प्रमें । अपि तु धर्म न । तर्ति तप स कि गुरुः । यत्र तपि यत्र प्रमें । अपि तु धर्म न । तर्ति तप स कि गुरुः । यत्र तपि यत्र प्रमें । अपि तु धर्म न । तर्ति तप स कि गुरुः । यत्र तपि यत्र प्रमें । अपि तु धर्म न । तर्ति तप स कि गुरुः । यत्र तपि यत्र प्रमें । अपि तु धर्म न । तर्ति तप स कि गुरुः । यत्र विश्वस्य प्रत्वानं न ॥ १८ ॥ यदि चेत् । मानवस्य नरस्य । धर्मे अकि ते गुणाः धर्मे । दानवतादिजयित दोनेन वतेन उत्पादित । पुन किल्क्षण धर्मे । जनववनवादिवस्य नरस्य वासि । इह लोके तरस्य कि यत्पुर्वं पर्ययुक्तस्य नरस्य वासि । इह लोके तरस्य कि यत्पुर्वं पर्ययुक्तस्य नरस्य वासि । इह लोके सा विस्ति किस् । अथ या विस्ति वर्मगुक्तस्य प्रव्यस्य वशं न प्रवाति ॥ १९॥ एकत्र एकस्मिन्तः वने । सरकाश्ववने जित्ता उत्पादिता या पुण्यराधि सा पुण्यराधि एकजने वर्तते । या अववा । परजने द्वितीयजने । वरनायस्वस्थाः वर्तते । सक्षे साखात् पुण्यराधि सा पुण्यराधि एकजने वर्तते । या अववा । परजने द्विती । एव विश्ववन । व्यवस्थारकारकार्य । स्वयः

साक्षात संचार नहीं करते हैं वे गृह क्या हैं। अर्थात ऐसे गृहोका कुछ भी महत्त्व नहीं है। इसी प्रकार सरणके वक्स अपने चरणजलके द्वारा श्रावकोंके क्षिरके प्रदेशोंको पवित्र करनेवाले वे सुनिजन विज श्रावकोंके मनमें संचार नहीं करते हैं वे श्रावक मी क्या हैं। अर्थात उनका मी कुछ महत्त्व नहीं है ॥ विशेषार्थ- अमिन्नाय यह है कि जिन घरोंमें महारादिके निमित्त मुनियोंका आवागमन होता सहला है वे ही पर वास्तवमें सफल है। इसी प्रकार जो गृहस्य उन मुनियोंका मनसे चिन्तन करते हैं तथा उनको आहार आदिके देनेमें सदा उत्प्रस रहते हैं वे ही गृहस्य मशसाके योग्य है ॥ १७ ॥ जिसके कोभादि विकारमध्य विद्यमान हैं वह क्या देव हो सकता है । अर्थात वह कदापि देव नहीं हो सकता । जहां प्राणियोंके विषयमें मुख्य दया नहीं है वह क्या धर्म कहा जा सकता है ? नहीं कहा जा सकता ! विसमें सम्यक्ताद नहीं है वह क्या तप और ग्रुरु हो सकता है ? नहीं हो सकता । जिस सम्पत्तिमेंसे पात्रींके लिये दान ऋहीं दिया जाता है वह सम्पत्ति क्या सफल हो सकती है । अर्थात् नहीं हो सकती ॥ १८ ॥ यद मनुष्यके प्रस तीनों खोकोंको क्शीयत करनेके किये अहितीय बशीकरणमत्रके समान दान एव वत आदिसे उत्पन्न हुआ वर्ष विषयान है तो ऐसे कौन-से ग्रण है जो उसके वशमें न हो सकें, वह कीन-सा ग्रस्त है को जाको शास न हो सके. तथा वह कीन-सी विनात है जो उसके अधीन न होती हो ? वर्षात वर्षातमा नजुष्पके किये सब प्रकारके गुण, उत्तम सन्त और अनुष्प विश्वति मी स्वयमेव पास हो जाती है ॥ १९ ॥ एक सक्ष्यके बास उक्तम बात्रके लिये दिये गये। दानसे उत्पन्न इच उक्त प्रण्यका समुदाय है. तथा दूसरे मनुष्यके कास शाज्यकथमी विध्यक्षम है। फिर भी प्रथम मनुष्यकी अपेक्षा द्वितीय मनुष्य दरिद ही है. क्वोंकि. उसके बाब व्यवामी कार्को फल देनेवास कह भी होग नहीं है । विशेषार्थ-व्यनिप्राय यह कि समाका कारण यक बाज कुलबा। संका ही होता है । यही कारण है कि जिस स्वकिने पात्रदानादिके द्वारा

t madewich sammiget

- 219) क्रामाय वस्य न धर्म न यपुर्वताय मैवं श्रुतं च परमोपरामाय निस्तम् । तज्जन्म केवलमल मरणाय भूरिसंसारदुःखमृतिजातिनिबन्धनाय ॥ २१ ॥
- 220) बाते मुजन्यनि तपः परमस्तु जन्तो ससारसागरसमुखरजैकसेतुः। मा भूकिमृतिरिष्ट बम्बनदेतुरेव देवे गुरी शमिनि पूजनदानद्दीना॥ २२॥
- 221) भिक्षा वरं परिद्वताखिलपापकारिकार्योज्ञवन्धविषुराधितचित्तवृत्तिः । सत्पात्रदानरहिता विततोष्रदुःखदुर्जक्वयुर्गतिकरी न पुनर्विभृतिः ॥ २३॥
- 222) पूजा न चेजिनपतेः परपङ्कतेषु दान न सयतजनाय च भक्तिपूर्वम् । नो दीयते किमु तत सदनस्थिताया शीव्रं जलाश्राहिरगाधजले प्रविश्य॥ २४॥
- 223) कार्ये तप परमिह भ्रमता भवान्धी मातुष्यज्ञ मनि चिरावृतितु खलन्धे। संपद्यते न तव्णुवृतिनापि भान्य जायेत चेवहरह किल पात्रदानम्॥ २५॥

कुरुम्याश्रितस्य । आगामिकालफलदायि किचित् न । अन कारणात् पुण्यराशियुक्त नर नेष्ठ ॥ २ ॥ यस्य श्रानकस्य । वनं हानाय न । यस्य श्रावकस्य वा मुने र । वपु शरीरे वताय न । एवम् अमुना प्रकारेण । यस्य श्रावकस्य । श्रुत शास्त्रध्यणम् । किलाम् । उपशमायं उपशमनिमित्तं न । च पुन । तस्य नरस्य जन्म मनुष्यपर्याय । केवलम् अलम् अलम् अल्यर्थम् । मरणाय भवति । भरि बहरू-संसार्द् खमृति-मरण-जाति-निब-धनाय कारणाय भवति ॥ २१ ॥ इह ससारे । जन्ती जीवस्य । नुजन्मनि प्राप्ते सति । परं तप अस्त । किलक्षण तप । ससारसागरसमृत्तरणैकसेत् ससारतरणे प्रोहणम् । पुन देवे गुरा । शमिनि मुनी । पुजन दानहीना विभृति मा भत्। किंत्रक्षणा विभृति । व धनहेत् कर्मव धनकारिणी ॥ २२ ॥ भिक्षा । वरं श्रेष्ठम् । पुन सत्पात्र दानरहिता विभृति न वरा न श्रेष्ठा । कि लक्षणा भिक्षा । परिद्वता-त्यक्ता-अखिलपापकारिकायीनुब धै विधुराश्रितिचत्तवृत्ति यया सा । किलक्षणा विभूति । विनता विस्तीणा । उपदु खदुर्लक्ष्यदुर्गतिकरी पुन विभूति न कार्या ॥ २३ ॥ चेत् जिनपते पद पहुजेष पूजा न कियते । च पुन । संयतजनाय मुनये । दानं भक्तिपूर्वं न दीयते । तत कारणात् । सदनस्थिताया गृहस्थताया । श्रीप्रं जलाजलि किसू नो धीयते। अपि तु धीयते। किं कृता। अगाधजले प्रविश्य ॥ २४ ॥ इह जगति। मवा धी ससारसमुद्रे। ऐसे पुण्यका संचय कर लिया है वह आगामी कालमें सुखी रहेगा। किन्त जिस व्यक्तिने वैसे पुण्यका संचय नहीं किया है वह वर्तमानमें राज्यलक्ष्मीसे सम्पन्न होकर भी मिविष्यमें द खी ही रहेगा ॥ २ ॥ जिसका घन दानके लिये नहीं है शरीर व्रतके लिये नहीं है इसी प्रकार शास्त्राभ्यास कषायोंके उत्कृष्ट उपशमके लिये नहीं है उसका जन्म केवल सासारिक दु ख, मरण एव जन्मके कारणमूत मरणके लिये ही होता है ॥ विशेषार्थ- जो मनुष्य अपने धनका सद्पयोग दानमें नहीं करता, शरीरका सद्पयोग व्रतशारणमें नहीं करता, तथा आगममें निपुण होकर भी कषायोका दमन नहीं करता है वह वार वार जन्म-मरणको धारण करता हुआ सासारिक दु लको ही सहता रहता है ॥ २१ ॥ मनुष्यजन्मके प्राप्त हो जानेपर जीवको उत्तम तप महण करना चाहिये क्योंकि, वह संसाररूपी समुद्रसे पार होनेके लिये अपूर्व पूलके समान है। उसके पास देव गुरु एव मुनिकी पूजा और दानसे रहित वैभव नहीं होना चाहिये क्योंकि, ऐसा वैभव एक मात्र बन्धका ही कारण होता है ॥ २२ ॥ पापोत्पादक समस्त कार्योंके सम्बाधसे रहित ऐसी विजन्तिका आश्रय करनेवाली भिक्षा कहीं श्रेष्ठ है, किन्तु सत्पात्रदानसे रहित होकर विपुछ एव तीव दुखोंसे परिपूर्ण दुर्केच्य नरकादिरूप दुर्गतिको करनेवाली विमृति श्रेष्ठ नहीं है ॥ २३ ॥ जिस गृहस्य अवस्थामें जिनेन्द्र भगवान्के चरण-कमलोकी पूजा नहीं की जाती है तथा मिक्कपूर्वक संयमी जनके लिये दान नहीं दिया जाता है उस गृहस्थ अवस्थाके लिये अगाध जलमें प्रविष्ट होकर क्या शीत्र ही जलांजिल नहीं देना चाहिये । अर्थात् अवस्य देना चाहिये ॥ २४ ॥ यहा संसाररूप समुद्रमें परिश्रमण करते हुए यदि विर

१ इस क यते । २ क वन्धि । १ इस सा कार्यो किंळ्छणा । ४ इस विततविस्तीणां इस विततविस्तीणी ।

- 224) भागानारं अवस्थि या स्वयुक्तहरीया प्रामेचसुव्यक्ततरं स्व सुनी बतुष्या । वानान्तरं प्रविद्यतो' ऽस्य तथा जतेन दानेन वार्वितसुत्रो सुनीहेतुरेकम् ॥ २६॥
- 225) यका इतो ऽवि मदनार्थयशोनिमित्रं वैवादिश जवति निष्पाद्धतां कदाचित् । संकरपमात्रमपि दानविधी तु पुत्रपं क्रयांदक्षकपि हि पात्रको प्रमोदात् ॥ २७ ॥
- 226) समावते फिछ विषयको ऽपि सन्तः सुनैन्ति मानगतुर्छ वचनासनाये । यसत्र चारगुजरसनिधानसूते पात्रे सुदा महति कि फियते व शिक्टः ॥ २८॥
- 227) स्तोर्मृतेरपि दिनं न सतस्तथा स्याद् वाधाकरं वत् थथा सुनिदानश्च्यम्। दुर्वारदुष्टविधिना न कृते शकार्षे पुंसा कृते तु मतुते मतिमाननिष्टम् ॥ २९॥

श्रमता जीवेन । चिरात् चिरकालम् । अतितु खेन लब्बे मानुष्यजन्मिन प्राप्ते सित । परे श्रेष्ठम् । तप कार्यं कर्तव्यम् । चेविद् । तत्य न संपद्यते । तदा । किल इति सल्ये । पात्रदानं जायेत भवेत् । तत्यात्रदानम् । अणुजतिना । अदः अदः दिनं दिनं प्रति । मान्यं करणीयम् ॥ २५ ॥ य कवित् । खणुइत्। उक्ततरम् । पायेयं संवलम् । ग्रहित्वा प्रामान्तरं प्रविति । स मनुष्य प्रविति भवति । तथा जन्मान्तरं प्रविति (१) अस्य जीवस्य चिलतस्य अस्य प्राणिन । त्रतेन । च पुन । दानेन अकितं शुभं पुष्यं संवलम् । एकं पुखहेतुर्भविति ॥ २६ ॥ इह नरलोके । मदनार्थयशोनिमितं यकः इतोऽपि । वैवात् कर्मयोगात् । कदावि- किष्मलतां वजिते । तु पुन । हि यत । दानविधो । प्रमोदात् इर्षात् । संकल्पमात्रमपि विकल्पम् । पुण्यं कुर्यात् । क सिति । अविवानानेऽपि दाने । असलपि हि पात्रजने । प्रमोदाद् हर्षात् । संकल्पमात्रं कुर्यात् ॥ २० ॥ किल इति सल्ये । यदि विपक्षकने शत्रुजने । सद्यागते ग्रहागते सिते । अपि । सन्तः साघव । वचन—आसनाये अतुल मानं कुर्वन्ति । तत्र ग्रहे । महति गस्ति । पात्रे आगते सित । किष्मिये । सुत् । सुत । सुत् । सु

कालमें बहे दु ससे मनुष्य पर्याय प्राप्त हो गई है तो उसे पाकर उत्कृष्ट तप करना चाहिये। यदि कदाचित् वह तप नहीं किया जा सकता है तो अणुव्रती ही हो जाना चाहिये, जिससे कि प्रतिदिन पात्रदान हो सके ॥ २५ ॥ जो मनुष्य अपने गृहसे बहुत-सा नाइता (मार्गमें सानेके योग्य पकाल आदि) प्रहण करके दूसरे किसी गांवको जाता है वह जिस प्रकार सुखी रहता है उसी प्रकार दूसरे जनमें प्रवेश करनेके लिये प्रवास करनेवाले इस प्राणीके लिये वत एव दानसे कमाया हुआ एक मात्र पुण्य ही सुखबा कारण होता है ॥ २६ ॥ यहां काम, अर्थ और यशके लिये किया गया प्रयत्न माम्यवश कदाचित् निष्मल भी हो जाता है । किन्तु पात्र जनके अभावमें मी हर्षपूर्वक दानके अनुष्टानमें किया गया केवल संकर्थ भी पुण्यको करता है ॥ २७ ॥ अपने मकानमें शत्रु जनके भी आनेपर सज्जन मनुष्य वचन एव आसनप्रदा नादिके द्वारा उसका अनुपम आदार-सत्कार करते हैं । फिर मला उत्तम गुणोंक्षर रत्नोंके आव्रयमृत उत्कृष्ट पात्रके वहां पहुचनेपर सज्जन हर्षसे क्या आदर-सत्कार नहीं करते हैं ' अर्थात् अवस्य ही वे दानादिके द्वारा उसका बचायोग्य सम्मान करते हैं ॥ २८ ॥ सज्जन पुरुषके लिये अपने पुत्रकी सृत्युका भी दिन उतना बाषक नहीं होता जितना कि सुनिदानसे रहित दिन उसके लिये बाषक होता है । ठीक है— दुनिवार दुष्ट देवके द्वारा कुत्सित कार्यके किये वानेपर बुद्धिमान् मनुष्य उसे अनिष्ट महीं मानता, किन्तु पुरुषके द्वारा ऐसे किसी कार्यके किये वानेपर विवेकी प्राणी उसे अतिष्ट मानता है ॥ विशेषार्थ—यदि किसी विवेकी मनुष्यके घरपर

१ च-मिनाठोऽन्तः । अ क का प्रवसितोः । २ क पात्रे दार्थ । १ क क सति अस्तावि । ४ क प्रमोदारः क्रमादिकाठोऽन नास्ति ।

- 228) दे वर्मकारणसमुहासिता विकल्पास्थानेन ते धनगुतस्य अवस्ति खत्याः । स्पृष्टाः शशाहकिरणैरसूरं भरन्तसन्द्रोपस्यः फिल समन्त इत मसिष्ठाम् ॥ ३०॥
- 229) सन्दायते य रह दानविधी धने ऽपि सत्यात्मनो बदति धार्मिकतां च वस्तत् । भाषा हदि स्कुरति सा मनुजस्य तस्य या जायते तविदसुत्र सुसाचलेषु ॥ ३१ ॥
- 280) मासस्तवर्धमपि देवमयार्धमेव तस्मापि संतत्तमणुवतिना ययर्थि । दृष्टकातुरूपमिह कस्य कहात्र होके द्रव्यं मविष्यति सदुत्तमदानदेतुः॥ ३२॥

सनिष्टं मनुते । सल्यम् ॥ १९ ॥ धनयुत्तस्य धनवत पुरुषस्य । ये विकल्पाः । धमैकारणे समुक्रसिता उत्पन्ता । ते विकल्पा । ल्यागेन दानेन । सल्याः सफला मनित । किल इति सल्ये । यथा चन्द्रोपला चन्द्रकान्तमण्य । शशाक्करिणे चन्द्रकिरणे स्टाडाः स्पर्धिता । अस्तं क्षरन्त । इह जगति । प्रतिष्ठा शोभाम् । लभन्ते ॥ ३ ॥ य नर । इह जगति संसारे । दानकिष्टी । मन्दायते विकण्यो भवति । कः सति । धनेऽपि सति धने विद्यमाने सति । यत् आमन चार्मिकतां वदति अहं धमैदान् इति अववि । तत्तस्य मनुजल्य नरस्य । हदि सा माया रफुरति । या माया । अमुत्र सुक्षाचलेषु परलोकपुलप्यतिषु । तिहन्द्रविष्ठुत् । जायते उत्पर्धते ॥ ३९ ॥ इह संसारे । अणुव्रतिना गृहस्थन प्रास देय । कस्मै । पात्राय । तस्य प्रासस्य अर्थे देवम् । क्षत्र लोके इच्छानुरूपं द्रव्य कस्य कद्या

पुत्रका मरण हो जाता है तो वह शोकाकुल नहीं होता है। कारण कि वह जानता है कि यह पुत्रवियोग अपने पूर्वेपार्जित कर्मके उदयसे हुआ है जो कि किसी भी प्रकारसे टाला नहीं जा सकता था। परन्तु उसके यहा यदि किसी दिन साधु जनको आहारादि नहीं दिया जाता है तो वह इसके लिये पश्चात्ताप करता है। इसका कारण यह है कि वह उसकी असावधानीसे हुआ है, इसमें दैव कुछ बाधक नहीं हुआ है। यदि वह सावधान रहकर द्वारापेक्षण आदि करता तो मुनिदानका सुयोग उसे प्राप्त हो सकता था ॥ २९॥ धर्मके साधनार्थ जो विकल्प उत्पन्न होते है वे धनवान् मनुष्यके दानके द्वारा सत्य होते हैं। ठीक है-च द्रकान्त मणि चन्द्रकिरणोंसे स्पर्धित होकर अमृतको बहाते हुए ही यहा प्रतिष्ठाको प्राप्त होते हैं॥ विशेषार्थ— अभिप्राय यह है कि पात्रके लिये दान देनेवाला श्रावक इस भवमें उक्त दानके द्वारा लोकमें प्रतिष्ठाको प्राप्त करता है। जैसे-चन्द्रका त मणिसे निर्मित भवनको देखते हुए भी साधारण मनुष्य उक्त चन्द्रकान्त मणिका परिचय नहीं पाता है। किन्तु चन्द्रमाका उदय होनेपर जब उक्त भवनसे पानीका प्रवाह बहने लगता है तब साधारणसे साधारण मनुष्य भी यह समझ लेता है कि उक्त भवन चन्द्रकान्त मणियोसे निर्मित है। इसीलिये वह उनकी प्रशसा करता है। ठीक इसी प्रकारसे विवेकी दाता जिनमन्दिर आदिका निर्माण कराकर अपनी सम्पत्तिका सदुपयोग करता है। वह यद्यपि स्वय अपनी प्रतिष्ठा नहीं चाहता है फिर भी उक्त जिन-मन्दिर आदिका अवलोकन करनेवाले अन्य मनुष्य उसकी प्रशसा करते ही हैं। यह तो हुई इस जन्मकी बात । इसके साथ ही पात्रदानादि धर्मकार्योंके द्वारा जो उसको पुण्यलाभ होता है उससे वह पर जन्ममें भी सम्पन्न व सुरवी होता है ॥ ३० ॥ जो मनुष्य धनके रहनेपर भी दान देनेमें उत्सुक तो नहीं होता, परन्तु अपनी धार्मिकताको प्रगट करता है उसके हृदयमें जो कुटिलता रहती है वह परलोक्तमें उसके सुखक्रपी पर्वत्रोंके विनाशके लिये विजलीका काम करती है ॥ ३१ ॥ अणुत्रती श्रावकको निरन्तर अपनी सम्पन्तिके अनुसार एक आस, आधा आस अथवा उसके भी आधे भाग अर्थात् ग्रासके चतुर्वाशको भी देना चाहिये । कारण बह कि यहां छोक्में अपनी इच्छानुसार द्रव्य किसके किस समय होगा जो कि उत्तम पात्रदानका कारण

१ क वयार्थम् । २ वा धनयुक्तस्य । ३ क तस्य अर्थमासस्य अपि अर्थं वयायक्ति ।

- 231 ) शिक्यारको ऽपि यश्विरेष शुंगीनप्रवृति वृद्धारं प्रयोपित है मृत्य सुनोनभूमी । कर्त्वाद्विया रहति यथ संदेशिततानि संयोगि तथ विक्थाति न वि सुरहेः ॥ ३३ ॥
- 232) वाताय वस्य न सञ्जल्लाहते मनीया तचीम्यसंपद्धि प्रहासिमुके च पाते । प्राप्तं सानावतिमहार्थ्यंतंरं विद्याय रक्षं करोति विमतिस्तळमूमिमेदम् ॥ ३४॥
- 233) वद्या मणीरिय विराक्तकवीं भवे ऽक्तिपाखाच व्यवस्तार्वेजिनेश्वराक्ताः। दानं न यस स उठ प्रविशेष् समुद्रं सच्छिद्रनावमधिरुद्धा गृहीतरकः॥ ३५॥

भविष्यति । [इति] को जानाति । संदुत्तमदानहेतुः उत्तमदानकोश्यं इव्यं कदाः भविष्यति ॥ ३२ ॥ हि यतः । भिश्मादधः पद्धो अपि सुनीन्ददाने रुचि । एव निवयन । सुनोगभूमौ । जन्म उत्पत्ति । द्वति प्रयच्छित । तत्र भोगभूमौ । कस्प इति । व्यति प्रयच्छित । तत्र भोगभूमौ । कस्प इति । व्यति प्रयच्छित । तत्र भोगभूमौ । कस्प इति । अपि तु विद्धाति ॥ ३३ ॥ यस्य नरस्य श्रावक्ष । मनीवा बुद्धिः । दानाय । न समुत्यद्देव उत्साहं न करोति । का सल्याम् । त्रवोग्यसंपदि सल्यां तस्य दानस्य योग्या या कंपत् सा तस्यां तत्रवोग्यसंपदि । का सति । च पुनः । पात्रे उत्तमपात्रे । यहामिमुखे सिक्ष गृहैसन्युके खामते सित । यो वार्वे न वदाति । से विमति मृहः । कनौ धाकरे । अतिमहार्थातरं वहुमूल्यम् । एकं प्राप्तम् । विहाय व्यवका । तत्रश्मिनेदे करोति ॥ ३४ ॥ अस्मिन् भवे संसारे । चार-मनोज्ञा-नरता-मतुष्यपद-अर्थ-प्रय-जिनेश्वरकाशार्मे आसाय प्राप्त । विराद । करुषी समुद्दे । नष्टा मणी इव यथा वुर्लभा तथा नरत्वं दुर्लभम् । यस्य दानं न स जङ गृहीतरकः । सिक्छदनाककृ

हो सके, यह कुछ कहा नहीं जा सकता है ॥ विशेषार्थ-जिनके पास अधिक द्रव्य नहीं रहता वे प्राय किचार किया करते हैं कि जब उपयुक्त धन प्राप्त होगा तब हम दान करेंगे । ऐसे ही मनुष्योंको स्थान करके बहां यह कहा गया है कि प्रायः इच्छानुसार द्रव्य कभी किसीको भी प्राप्त नहीं होता है। अत एव अपने पास जितना भी द्रव्य है तदनुसार प्रत्येक मनुष्यको प्रतिदिन थोड़ा-बहुत दान देना ही चाहिये ॥ ३२ ॥ मिष्याहरि पशकी भी मुनिराजके लिवे दान देनेमें जो केवल रूचि होती है उससे ही वह उस उत्तम भौगभूमिमें जन्म लेता है जहांपर कि कल्पनुष सदा उसे सभी प्रकारके अभीष्ट पदार्थोंको देते हैं। फिर मला यदि सम्यन्द्रष्टि उस पानदानमें रुचि रक्खें तो उसे क्या नहीं प्राप्त होता है \* अर्थात उसे तो निश्चित ही बांकित फरू प्राप्त होता है।। ३३।। दानके योग्य सम्पत्तिके होनेपर तथा पात्रके भी अपने गृहके समीप भा जानेपर जिस मनुष्यकी बुद्धि दानके लिये उत्साहको पाप्त नहीं होती है वह दुर्बुद्धि सानमें पाप्त हुए अतिशय मूख्यवान् रत्नको छोड़कर पश्चिमीके तलमागको व्यर्थ खोदता है।। ३४।। चिर कालसे समुद्रमें नष्ट हुए मणिके समान इस मबर्मे उत्तम मनष्य पर्याय, धन और जिनवाणीको पाकर जो दान नहीं करता वह मूर्ख रत्नोंको महत्र करके छैदकारी नाबमें चढकर समुद्रमें प्रवेश करता है ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार समुद्रमें गर्वे हुए मणिका किरसे प्राप्त होना अतिशय कठिन है उसी प्रकार मनुष्य पर्याय आदिका भी पुन श्राप्त होना अतिशय कठिन है। वह यदि भाग्यवंश किसीकों प्राप्त हो जाती है, और फिर भी यदि वह दानादि शुन कार्योंने प्रवृत्त नहीं होता है ती समझना चाहिये कि जिस प्रकार कोई मनुष्य बहुन्स्य रलोंको साममें लेकर सच्छित्र नाकी सवार होता है बीर इसीकिये वह उन रत्नोंके साथ स्वय भी समुद्रमें द्वार जाता है, इसी प्रकारकी अवस्था उस्क मनुष्यकी भी होती है। कारण कि मनिष्यमें सुसी होनेका साधन जी दानादि कार्योसे उत्पन्न होनेबाला पुण्य था उसे

१ च-मिन्नपाठोऽयम् । आ क सः सन्तावित महान्येतरं । २ च-मृतिपाठोऽयम् । क जिनेत्रपाताः, सः सं जिनेत्रपाताः । ई क गुई । ४ क यश्चनं । ५ सः जिनेत्रपाताः । क जिनेत्रपाताः ।

- 254) बस्यास्ति मी धनवतः किल पात्रकानमस्मिन् परत च भवे यहासे सुसाय । अन्येत केनचित्रनृतसुक्यमाजा क्षितः स सेवकनरो धनरक्षणाय ॥ ३६॥
- 235) बैसालये च जिनस्रिष्ठार्चने च दाने च सयतजनस्य सुदुःखिते च। यचात्मनि स्वमुपयोगि तदेव नूनमात्मीयमन्यदित कस्यचिद्न्यपुंसः ॥ ३७ ॥
- 236) पुण्यक्षयात्क्षयमुपैति न दीयमाना लक्ष्मीरतः कुरुत संततपात्रदानम् । कूपे न पश्यत जलं गृहिण समन्तादाक्षण्यमाणमपि वर्षत एव नित्यम् ॥ ३८ ॥
- 237) सर्वीन् गुणानिह परत्र च हन्ति लोभ सर्वस्य पूज्यजनपूजनहानिहेतु । अन्यत्र तत्र विहिते ऽपि हि दोषमात्रमेकत्र जन्मनि परं प्रथयन्ति लोका ॥ ३९ ॥

सिविश्य आश्या चित्वा। समुद्रं प्रविशेत्॥ ३५॥ किल इति शास्त्रोक्ती लोकोक्ती श्रूयते। यस्य धनवत पुरुषस्य। पात्रदानं न अस्ति। य पात्रदानम्। अस्मिन् भवे पर्याये। यशसे यशोनिमित्तं भवति। परत्र अन्यभवे सुखाय भवति। स अवतः। अन्येन केनिवतः। अनुन पुषुप्यभाजा पूर्णपुष्ययुक्तेनः। धनरक्षणाय अदत्तः सेवकनरः। क्षिप्तः स्थापितः॥३६॥ इह लोके यत् स्वं द्रव्यम् । वैद्यालये चैद्यालये चैद्यालयनिमित्तं भवति। च पुनः। यद्द्रव्य जिनस्तिव्याचेने देवगुरुशास्त्राचेने पुजानिमित्तं भवति। च पुनः। संसत् जनस्य दाने दानानिमित्तं भवति। च पुनः। सुदु खिते जने। यद्रव्यम्। आमिन आत्मिनिमित्तं उपयोगि। दु खितजनाय दीयते आस्मिनिमत्तं भवति। नृन तदेव द्रव्यम् आत्मीयम्। यत् अन्यत् द्रव्यम्। दानायः न भुक्तये न तद्रव्यम्। कस्यित् अन्यपुंसः अन्यपुरुषस्य विद्धि॥३०॥ भो गृहस्याः। लक्ष्मी पुण्यक्षयात् पुण्यविनाशात्। क्षयं नाशम्। उपति। लक्ष्मी दीयमाना विनाशम्। व उपति न गच्छति। अतः कारणात्। संततं निरत्तरम्। पात्रदानं कुरुतः। भो लोकाः। कृते कृतविषये। जलं न पश्यतः समन्तात् आकृत्यमाणम् अपि। नित्यं सदैव। वर्षते। एव निक्षयेन॥३८॥ भो लोकाः श्रूयताम्। इह जन्मिन। च पुनः। पत्र

उसने मनुष्य पर्यायके साथ उसके योग्य सम्पत्तिको पाकर भी किया ही नहीं है ॥ ३५॥ जो पात्रदान इस भवमें यशका कारण तथा परभवमें सुलका कारण है उसे जो धनवान मन्ष्य नहीं करता है वह मनुष्य मानो किसी दूसरे अतिशय पुण्यशाली मनुष्यके द्वारा धनकी रत्यांके लिये सेवकके रूपमें ही रखा गया है।। विशेषार्थ-यदि भाग्यवश धन-सम्पत्तिकी प्राप्ति हुई तो उसका सद्पयोग अपनी योग्य आवश्यकताकी पूर्ति करते हुए पात्रदानमें करना चाहिये । परन्त जो मनुष्य प्राप्त सम्पत्तिका न तो स्वय उपभोग करता है और न पात्रदान भी करता है वह मनुष्य अन्य धनवान मनुष्यके द्वारा अपने धनकी रक्षार्थ रखे गये दासके ही समान है। कारण कि जिस प्रकार धनके रक्षणार्थ रखा गया दास ( मुनीम आदि ) स्वय उस धनका उपयोग नहीं कर सकता, किन्तु केवल उसका रक्षण ही करता है, ठीक इसी प्रकार वह धनवान् मनुष्य भी जब उस धनको न अपने उपभोगमें खर्च करता है और न पात्रदानादि भी करता है तब मला उक्क दासकी अपेक्षा इसमें क्या विशेषता रहती है १ कुछ भी नहीं ॥ ३६ ॥ लोकमें जो धन जिनालयके निर्माण करानेमें जिनदेव, आचार्य और पण्डित अर्थात् उपाध्यायकी पूजामें संयमी जनोंको दान करनेमें, अतिशय दु ली प्राणियोको भी दयापूर्वक दान करनेमें, तथा अपने उपभोगमें भी काम आता है, उसे ही निश्चयसे अपना धन समझना चाहिये । इसके विपरीत जो धन इन उपर्युक्त कार्मोंमें लर्च नहीं किया जाता है उसे किसी दूसरे ही मनुष्यका धन समझना चाहिये ॥ ३७ ॥ सम्पृत्रि पुण्यके क्षयसे क्षयको प्राप्त होती है न कि दान करनेसे । अत एव हे आवको ! आप निरन्तर पात्रदान करें। क्या आप यह नहीं देखते कि कुएसे सब ओरस निकाला जानेवाला भी जल नित्य बढ़ता ही रहता है ॥ ३८ ॥ पूज्य जनोकी पूजामें बाधा पहुचानेवाला लोग इस लोकमें और परलोकमें भी सबके सभी

१ वा संबर्धजनस्य च दाने ।

- 288) जातो ऽज्यकात इव स क्रियमाधितो ऽपि रङ्का कल्र्याहितो ऽज्यग्रहीतनामा । कम्बोरियाभितमृतेराणि यस्य पुंता प्रास्तः समुखकति, तो जगति प्रकामम् ॥ ४० ॥
- 289) आपि क्षितेरपि वियुर्वटरं स्वकीयं क्रमीयनीतविधिका विद्धाति पूर्णम् । क्षित् प्रशासन्भवार्वविदेकितानामैतत्कळं यदिह संततपात्रदानम् ॥ ४१ ॥
- 240) आयासकोटिमिरपार्जितमङ्गजेभ्यो यस्त्रीविताद्यि निजाइचितं जनानाम् । विश्वस्य तस्य नियतं प्रविद्याय दानमन्या विषश्चय इति प्रवदन्ति सन्त ॥ ४२॥

परजन्मिन । लोभः । सर्वस्य यते वा सर्वस्य जनस्य । सर्वान् गुजान् हन्ति स्फेटयति । किलक्षण कोभः । प्रैव्यजनपूजनहानिहेतुः उत्तरमजनपूजनहानिहेतुः । सन्यत्र घर्मे (१) । तत्र तस्मिन् लोमे । विहितेऽपि इतेऽपि । मो लोका । परं केवलम् । एकत्र जन्मिन दोषमात्रम् । प्रवयन्ति विस्तारयन्ति ॥३९॥ स पुमान् जात उत्पन्न । अपि । अजात अनुरपन्नः । स पुमान् कियम् आक्रितोऽपि रहः । स पुमान् कलकुरहितोऽपि अगृहीतनामा निर्नामा । स क । यस्य पुंस पुरुषस्य शब्द जगित विषये । प्रकामम् अस्त्रक्षेप् । नो समुजलि । कस्य इव । कम्यो इव शहूस्य इव । किलक्षणस्य शहूस्य । आक्रितमृते जीवरहितस्य ॥ ४ ॥ भा अपि उत्तरेरे अपि । कर्मोपनीतिविधिना कर्मोनिर्मितिवधानेन । स्वकीयं [ जठरं ] उदरम् । पूर्णं करोति । कितेः भुव । विभुः अपि राजा । स्वकीयं जठरं कर्मोपनीतिविधिना स्वार्जितकर्मणा । पूर्णम् । विद्याति करोति । किंतु इह जगित विषये । प्रशस्यम्भव-लेकम्मम् मन्त्रध्यम् स्वविधिना स्वर्णितकर्मणा । प्रत्रक्षम् । यत् । संतर्तं निरन्तरम् । पात्रदान कियते ॥ ४९ ॥ मो मन्त्रधा । तस्य उपार्जितवित्तर्मे । नियत निश्चितम् । दानम् । प्रविहाय स्वत्वा । अन्या विपत्तय । सन्त साथव । इति । प्रवदन्ति कथयन्ति । यत् इत्यम् आयास प्रयासकोटिभि उपार्जितम् । यत् इत्यम् । जनाना लोकानाम् । अत्रजेम्यः पुत्रभव

गुणोंको नष्ट कर देता है। वह लोग यदि गृह-सम्ब ची किन्हीं विवाहादि कार्योमें किया जाता है तो लोग केवल एक जन्ममें ही उसके दोषमात्रको प्रसिद्ध करते हैं ॥ विशेषार्थ-यदि कोई मनुष्य जिनपूजन और पात्रदानादिके विषयमें होम करता है तो इससे उसे इस जन्ममें कीर्ति आदिका लाभ नहीं होता, तथा भवान्तरमें पूजन-दानादिसे उत्पन्न होनेवाले पुण्यसे रहित होनेके कारण सुख भी नहीं प्राप्त होता है। इस प्रकार जो व्यक्ति धार्मिक-कार्योमें लोग करता है वह दोनों ही लोकोंमें अपना अहित करता है। इसके विपरीत जो मनुष्य केवल विवाहादिरूप गाईस्थिक कार्योमें लोग करता है उसका मनुष्य कृपण आदि शब्दिक द्वारा केवल इस जन्ममें ही तिरस्कार कर सकते हैं, किन्तु परलोक उसका सुखमय ही वीतता है। अत एव गार्डस्थिक कार्मोर्मे किया जानेवाला लोभ उतना निन्ध नहीं है जितना कि धार्मिक कार्मोर्मे किया जानेवाला होम निन्दनीय है ॥ ३९॥ मृत्युको प्राप्त होनेपर शलके समान जिस पुरुषका नाम संसारमें अतिश्रय प्रचित्र नहीं होता वह मनुष्य जन्म लेकर मी अजन्माके समान होता है अर्थात् उसका मनुष्य जन्म लेना ही व्यर्थ होता है। कारण कि वह लक्ष्मीको प्राप्त करके भी दरिद्र जैसा रहता है तथा दोनोंसे रहित होकर भी यशस्वी नहीं हो पाता ॥ ४० ॥ अपने कर्मके अनुसार कुला मी अपने उदरको पूर्ण करता है और राजा भी अपने उदरको पूर्ण करता है। किन्तु प्रशसनीय मनुष्यमव, धन एव विवेकनुद्धिको प्राप्त करनेका यहाँ बही प्रबोक्त है कि निरन्तर पात्रदान दिया जाने ॥४१॥ करोबों परिश्रमोके द्वारा कमाया हुआ जो धन पूत्रों और अपने जीवनसे मी लोगोंको अधिक प्रिय होता है निश्चयसे उस धनके लिये दानको छोड़ कर अन्य सब विषयियां ही हैं, ऐसा साधुजन कहते हैं। विशेषार्थ- मनुष्य धनको बहुत कठोर परिश्रमके द्वारा प्राप्त इस्ते हैं। इसीलिये वह उन्हें अपने प्राणोंसे भी अधिक प्रिय प्रतीत होता है। यदि वे उसका सदुपयोग

१ क्ष पुरनेशस दोना नासितः। २ का कुनैतः। १ क तस्य विकासः। ४ क व्यापासनोदिषिः । स्योगे १२

- 241) मार्थः पदात्पदमपि जजति त्यदीयो व्यावर्तते पितृषनाषातु बन्धुवर्गः । दीर्घे पथि प्रवसतो भवतः सस्वैक पुण्यं भविष्यति ततः क्रियतां तदेव ॥ ४३॥
- 242) सौभाग्यशौर्यसुसारपविवेकिताचा विद्यावपुर्धनगृहाणि कुले च जाम । संपद्यते ऽखिलमित् किल पात्रदानात् तसात् किमत्र सत्ततं क्रियते न यकः ॥ ४४ ॥
- 243) श्यासञ्च सचा च करप्रहणं च स्नोरर्थेन तावदिह कारचितन्यमास्ते। धर्माय दानमधिकाप्रतया करिष्ये संचिन्तयं कपि गृही मृतिमेति मृदः॥ ४५॥
- 244) किं जीवितेन क्रपणस्य नरस्य लोके निर्मोगदानधनव धनवद्धमूर्तेः। तस्माद्धर बलिभुगुष्मतभूरियाग्मिर्व्याङ्कृतकाककुल एव बल्लि स भुङ्के॥ ४६॥

सकाशात्। दिवितं बहुभम्। निजात् जीवितात् अपि। दिवित वह भम्। तस्य द्रव्यस्य दान फल क्षेष्ठम्॥ ४२॥ ननु अहो। त्वचीय तावक। अर्थ पदाहपदमपि न नजित। त्वचीय व पुवर्ग पितृवनात् व्यावर्तते। भवत तव। एकं पुण्यं सस्ती मिक्यिति। किलक्षणस्य भवत। वैषि । पिथ मागं। प्रवसत अन्यगतिमार्ग चिलतस्य पुण्यं मित्र भिवच्यति। तत तदेव पुण्यं कियताम्॥ ४३॥ किल इति सस्ते। इदम् अखिले पात्र हानात्। संपयते उपयते। इदं किम्। सीभाष्यशौर्य-बल-कुक्कर्षविविकताया विद्यावपुष्ठनगृहाणि। व पुन । कुले जम इस्यादि। तस्मात्। अत्र पात्रदाने। सतत निरन्तरम्। यत्र कि निक्यते ॥ ४४॥ इह ससारे। मूढ गृही। इति सचि तयन् मृतिं मेरणम्। एति गच्छिति। इति किम्। तावत् प्रथमत । एतेन अर्थन। न्यास निक्षेप। एतेन अर्थन सद्य गृहम्। च पुन। एतेन अथन स्नो करप्रहण पुत्रविवाह कारितव्यम् आस्ते। अधिकाप्रतया थमाय दान करिव्य इति चिन्तयन् मरणम् एति गच्छिति ॥ ४५॥ इह लोके ससारे। कृपणस्य नरस्य जीवितेन किम्। न किमपि। किलक्षणस्य कृपणस्य। निर्मोगदान-भोगरिहत-दानरिहत-धन ब धनबद्धमूर्ते अदत्तमूर्ते। तस्मात्। कृपणन्ताः। बलिभुक् काकपक्षी। वरं श्रेष्ठम् [श्रेष्ठ ]। स काक उन्नतभूरिवाग्नि भूरिवचने। याहृतकाककुल आहर्तकाक-

पात्रदानादिमें करते हैं तब तो वह उन्हें फिरसे भी प्राप्त हो जाता है। किन्तु इसके विपरीत यदि उसका दुरुपयोग दुर्यसनादिमें किया जाता हे अथवा दान और मोगसे रहित केवल उसका सचय ही किया जाता है तो वह मनुष्योको विपत्तिजनक ही होता है। इसका कारण यह है कि सुलका कारण जो पुण्य है उसका सचय उन्होंने पात्रदानादिरूप सत्कार्योंके द्वारा कभी किया ही नहीं है।। ४२॥ दुम्हारा धन अपने स्थानसे एक कदम भी नहीं जाता इसी प्रकार दुम्हारे ब धुजन इमशान तक दुम्हारे साथ जाकर वहासे वापिस आ जाते है। लवे मागमें प्रवास करते हुए दुम्हारे लिये एक पुण्य ही मित्र होगा। इसलिये हे भव्य जीव! तुम उसी पुण्यका उपार्जन करो॥ ४२॥ सौमाम्य, शूरवीरता सुल, सुन्दरता, विवेकदुद्धि आदि, विद्या, शरीर, धन और महल तथा उत्तम कुलमें जम होना यह सब निश्चयसे पात्रदानके द्वारा ही प्राप्त होता है। फिर हे भव्य जन! तुम उस पात्रदानके विषयमें निर तर प्रयत्न क्यों नहीं करते हो। अधा प्रथमत यहा धनसे कुछ निक्षेप (मूमिमें रखना), भवनका निर्माण और पुत्रका विवाह करना है तत्सक्षात् यदि अधिक धन हुआ तो धर्मके निमित्त दान करूगा। इस प्रकार विचार करता हुआ ही यह मुर्ल गृहस्थ मरणको प्राप्त हो जाता ह॥ ४५॥ लोकमें जिस कजूस मनुष्यका शरीर मोग और दानसे रहित ऐसे धनरूपी व धनसे बधा हुआ है उसके जीनेका क्या प्रयोजन है। अर्थात् उसके जीनेसे कुछ भी काम नहीं है। उसकी अपेक्षा तो वह कीवा ही अच्छा है जो उन्नत बहुत बचनों (काव काव) के द्वारा

र शा अधिकाय तथा। २ क चिन्तवन् भृति । ६ शा एक सखा। ४ क अपि तु कियते श्लाधिक पाठ । ५ शा संजिल्लयन् सन् मृति । ६ शा करमहण करिच्ये पुत्र । ७ क मरण गच्छति । ८ क आहानित ।

- 245) श्रीवर्ग्यञ्चलम्हरूपप्रमानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्पानसम्प
- 246) उत्कृष्ट्यात्रमनगारमधुवतास्यं मध्यं जतेन रहितं सुदर्शे व्यवस्यम् । निर्दर्शनं वतनिकाययुतं कुषावं युग्मोतिसतं नरमपात्रमिदं च विद्धि ॥ ४८ ॥
- 247) तेभ्यः अव्यामिह वार्यफलं जनामामितक्रिशेषजविशिष्टमदुष्टमावात् । अन्यादशे ऽथ इत्ये तद्यि समावादुजावचं भवति किं बहुमिर्वजोमिः॥ ४९॥
- 248) चत्वारि यान्यमयमेषज्ञश्रुक्तिशास्त्रदानानि तानि कवितानि महाफलानि । नान्यानि गोकनकभूमिरथाङ्गमादिदानानि निश्चितमवद्यकराणि यसात् ॥ ५०॥

सम्बद्धः । बिंठ मुक्के बिंठमोजनं करोति ॥ ४६ ॥ अर्था कृपणगेहं गता । किलक्षणा अर्था । मौदार्यमुक्कजनहस्तरस्यास-भागम-व्यावतन-व्याष्ट्रहम्प्रस्तस्वरमरेण भतिस्ति । कृपणगेहम् । अवार्थं वाधारिहतम् । अनिशं स्वपन्ति । अनन्तरीस्वपूर्णां इव ॥ ४० ॥ इदम् अनगारम् उत्कृष्टपात्रं विद्वि मुनीश्वरं उत्कृष्टपात्रं विद्वि । अणुकतेन आर्व्यं मृतं मध्यमपात्र जानीहि । विदेशनं दर्शनरिहतम् । वर्तीनकाययुतं व्रतसमृहसिहतम् । कृपात्र जानीहि । विदेशनं दर्शनरिहतम् । वर्तीनकाययुतं व्रतसमृहसिहतम् । कृपात्र जानीहि । युग्मोजिशतं नरं दर्शनरिहतम् । अपात्रं विद्वि जानीहि ॥ ४८ ॥ इह जगति संसारे । तेभ्य पूर्वोक्तपात्रभ्य । प्रदत्तम् अक्षम् । जनानां कोकानाम् । दानफलं भवति । एतिह्वशेषणविशिष्टम् अद्वष्टमावारप्रदत्तम् । उत्कृष्टपात्रात् उत्कृष्टपत्रम् । मध्यम् पात्रात् मध्यमफलम् । जधन्यपात्राज्ञधन्यफलम् । कृपात्रात् कृतिसत्तफलम् । अपात्रात् अफलम् । अयं अन्यादशे हृदये । स्वभावात् स्वस्य आमानो भावः समाव तस्मात् सभावात् । तदिषे दानम् । स्वावनम् अनेकप्रकारम् । भवति । वा समावः सभावः । समावः । यसातः । वर्षाकराणि । विद्यतम् अन्यति । वहानि वचोभि किम् ॥ ४९ ॥ यानि चत्वारि अभयमेषजभुक्तिशाखदानानि तानि महाफलानि कश्चितानि । विद्यतम् अन्यानि गोकनक-स्वर्ण-भूमि रथ-अङ्गना स्वी-आदि-दानानि महाफल्ड्ययकानि न सवन्ति । यसात् । अवश्वकराणि

अन्य कीवोंके समूहको बुलाकर ही बलि (श्राद्धमें अर्पित द्रव्य) को साता है ॥ ४६॥ दानी पुरुषेकि हाथों द्वारा परम्परासे प्राप्त हुए जाने आनेके विपुल खेदके भारसे मानो अत्यन्त व्याकुल होकर ही वह धन कजूस मनुष्यके घरको पाकर अनन्त सुखसे परिपूर्ण होता हुआ निरन्तर निर्वाधस्वरूपसे सोता है।। विशेषार्थ— दानी जन प्राप्त धनका उपयोग पात्रदानमें किया करते हैं। इसीलिये पात्रदानजनित पुण्यके निमिक्त वह उन्हें बार बार प्राप्त होता रहता है। इसके विपरीत कजूस मनुष्य पूर्व पुण्यसे प्राप्त हुए उस धनका उपयोग न तो पात्रदानमें करता है और न निजके उपभोगमें भी, वह केवल उसका संरक्षण ही करता है। इसपर अन्यकार उत्प्रेक्षा करते हैं कि वह धन यह सोच करके ही मानो कि 'मुझे दानी जर्नोंके यहां बार बार जाने-आनेका असीम कष्ट सहना पड़ता है' कजूस मनुष्यके घरमें आ गया है। सहां आकर वह बार बार होनेवाले गमनागमनके कष्टसे वचकर निश्चिन्त सोता है ॥ ४७ ॥ गृहसे रहित सुनिको उत्तम पात्र, अणुत्रतींसे युक्त आवकको मध्यम पात्र, अविरत सन्यन्दृष्टिको जधन्य पात्र, सन्यन्दर्शनसे रहित होकर व्रतसमूहका पालन करनेवाले मनुष्यको कुपात्र, तथा दोनों (सम्यन्दर्शन और व्रत ) से रहित बनुष्पको अपात्र समझो ॥ ४८ ॥ उन उपर्युक्त पात्रोंके लिये दिये गये दानका फल मनुष्योंको इन्हीं (उत्तम, मन्यम, जघन्य, कुल्सित और अपात्र ) विशेषणोंसे विशिष्ट प्राप्त होता है (देखिये पीछे स्टोक २०४ का विशेषार्थ )। अथवा वहुत कहनेसे क्या । अन्य प्रकारके अर्थात् दूषित हृदयमें भी वह दानका फर स्वमावसे अनेक प्रकारका प्राप्त होता है।। ४९॥ अभयदान, औषधवान, आहारदान और शास ( ज्ञान ) दान ये जो चार दान कहे गये हैं वे महान् फलको देनेवाले हैं। इनसे भिन्न गाय, सुवर्ण,

१ स बुद्धे योजन। २ स निर्देशीत करा। ३ स सुगवेजितते द्वीर्थ। ४ स सिंवा।

- 249) यहीयते जिनगृहाय धरादि किंचित् तत्तत्र संस्कृतिनिमित्तेमिह अकडम् । आस्ते ततस्तवृतिदीर्घतरं हि कार्ल जैनं च शासनमतः इतमस्ति दातुः ॥ ५१ ॥
- 250) दानप्रकाशनमशोगनकर्मकार्यकार्यच्यपूर्णहृद्याय न शेखते ऽदः। दोषोज्यित सकळलोकसुखप्रदायि तेजो रवेरिव सदा हतकीशिकाय ॥ ५२॥
- 251) दानोपदेशनमिदं कुरुते प्रमोदमासस्रमध्यपुरुषस्य न खेतरस्य । जाति समुद्धसति दाद न मुङ्गसंगादिन्दीवरं इसति चन्द्रकरैर्न चाइमा॥ ५३॥
- 252) रक्षत्रयाभरणवीरसुनीन्द्रपादपश्चद्रयस्मरणसंजनितप्रभाव । श्रीपश्चनन्दिसुनिराश्चितयुग्मदानपश्चाद्यातं ललितवर्णचय चकार॥ ५४॥

पापकारकाणि ॥ ५ ॥ यत किंचित् धरादि । जिनगृहाय चैलालयनिमित्तम् । वीयते । तद्धरादिकम् । तत्र चैलालये । वेस्कृतनिमित्तम् वपकरणादिनिमित्तम् (१) । तत् उपकरणादिकम् । इह जगति । प्रलं प्रादुर्भृतं प्रकटम् । आस्ते तिष्ठति । तत् चैलालयात् । हि यत । जैन शासनम् । अतिवीर्धतरं कालम् । आस्ते वर्तते । अत कारणात् । तत् जैनं शासनं दातु इतम् अस्ति । जैन शासनं दात्रा निर्मापित वर्तते ॥ ५१ ॥ अद दानप्रकाशनम् । अशोमनकर्मकार्यं पापकर्मकार्यं कार्पण्यं च ताम्यां पूर्ण इदयं यस्य स तस्ये अशोमनकर्मकार्यकार्यगर्पण्डदयाय अदत्ताय । न रोचते कृषणस्य नरस्य न रोचत इत्यर्थं । किलक्षणं वानप्रकाशनम् । दोषेण उजिन्नत रहितम् । पुन किलक्षणं दानप्रकाशनम् । सकललोकसुखप्रदायि । यथा सदा इतकौषिकाय मिन्योद्धकाय । रवे सूर्यस्य तेज इव न रोचते । तथा कृपणस्य दानं न रोचते ॥ ५२ ॥ इदं दानोपदेशनम् आसन्तमभ्वयपुरुषस्य । प्रमोत् म् कृष्वते । च पुन । इतरस्य दूरमञ्यस्य । प्रमोदं न कृष्ते । यथा मृज्ञसंगत् । जाति जातिपुष्पम् । सम्प्रकृति । दार्य काष्ठम् । न समुक्ष्यति । यथा चन्द्रकरे चन्द्रकिरणे । इन्दीवरं कुमुदम् । इसति । न चात्रमा पाषाणं म हसति ॥ ५३ ॥ श्रीपद्मनन्दिमुनि आश्रितगुम्मदानपद्माशत चकार । श्लोकद्वयाधिकपद्माशतं दानप्रकरणं चकार अकरोत् । किलक्षणं प्रनि । रक्तप्रयाभरणयुक्तवीरमुनीन्त्र तस्य वीरमुनीन्द्रस्य पादपद्मद्वयस्यरिकपद्माशतं दानप्रकरणं चकार सकरगे । किलक्षणं दानपद्मा वातम् । वातम् । वातम् । भाषाम् । । भाषाम् । वातम् । वातम्य । वातम् । वातम् । वातम् । वातम् । वातम् । वातम् । वातम्यस्य । वातम् । वातम् । वातम्यस

पृथिनी, रथ और की आदिके दान महान् फलको देनेवाले नहीं हैं, क्योंकि, वे निश्चयसे पापोत्पादक हैं ॥ ५ ॥ जिनाल्यके निमित्त जो कुछ पृथिनी आदिका दान किया जाता है वह यहा धार्मिक संस्कृतिका कारण होकर अंकुरित होता हुआ अतिशय दीर्घ काल तक रहता है। इसल्यि उस दाताके द्वारा जैनशासन ही किया गया है ॥ ५१ ॥ जो निर्दोष दानका प्रकाश समस्त लोगोको सुख देनेवाला है वह पाप कर्मकी कार्यमृत कृपणता (कजूसी) से परिपूर्ण हृत्यवाले प्राणी (कजूस मनुष्य) के लिये कभी नहीं रुचता है। जिस प्रकार कि दोषा अर्थात् रात्रिके संसर्गसे रहित होकर सम्पूर्ण प्राणियोंको सुख देनेवाला सूर्यका तेज निन्दनीय उल्कृते लिये रुचिकर प्रतीत नहीं होता ॥ ५२ ॥ यह दानका उपदेश आसलमन्य पुरुषके लिये भानन्दको करनेवाला है, न कि अन्य (दूरमव्य और अभव्य) पुरुषके लिये। ठीक है— अमरोंके संसर्गसे मालतीपुष्य शोभाको प्राप्त होता है, किन्तु उनके संसर्गसे काष्ठ शोभाको नहीं प्राप्त होता । इसी प्रकार बन्दिकरणोंके द्वारा श्वेत कमल प्रपुक्तित होता है किन्तु पत्थर नहीं प्रपुक्तित होता ॥ ५३ ॥ रखत्रवरूप आमरणसे विभूषित श्री वीरनन्दी सुनिराजके उभय चरण कमलोके सरणसे उत्पन्न हुए प्रभावको आरण करनेवाले श्री पधनन्दी सुनिर लित वर्णोंक समहसे संयुक्त इस दो अधिक दानपचाशत् अर्थात् बावन पर्थोंबाले दानप्रकरणको किया है ॥ ५४ ॥ इस प्रकार दानपचाशत् प्रकरण समाप्त हुआ ॥

## [ ३. अनिलपबाशत् ]

253) जयति जिनो धृतिधतुषामिषुमाखा मधति योगियोधानाम् । यद्भाकरणामच्यपि मोहरिषुप्रहतये तीस्या ॥ १॥

\*

- 254) यरोकत्र दिने विश्वक्तिरय वा निद्रा न राजी भवेत् विद्रात्यम्बुजपत्रवद्दहनतो ऽभ्यासस्यिताच्युक्य । असन्याधिजळादितो ऽपि सहस्रा य**च शर्य गण्छति** आतः कात्र शरीरके स्थितिमतिर्नाशे ऽस्य को विस्रयः ॥ २ ॥
- 255) दुर्गन्धाशुचिधातुमित्तिकितं संक्रादितं चर्मणा विष्मूत्रादिश्वत श्रुधादिविकसदुःखाखुमित्रिकदितम् । क्रिष्टं कायकुटीरक स्वयमि प्राप्तं जराविक्रना चेदेतसदिप स्थिरं शुचितरं मृदो जनो मन्यते ॥ ३ ॥
- 256) अस्भोनुद्भुदसंनिभा तनुरियं श्रीरिन्द्रजालोपमा दुर्वाताहतवारिवाहसद्दशा कान्तार्थपुत्रादयः।

जिन वयति। यद्वाक् यस्य जिनस्य वाक् वाणी। इतिषत्रुषां धैर्यधनुषयुक्तानाम् । योगियोषानां योगियुभटानाम् । इन्नाका भवति बाणपङ्किमेवति । किलक्षणा वाणी। करुणामयी दयायुक्ता भपि। मोहरिपुमहत्तये तीक्ष्णा ॥१॥ यत् यस्मात् । एकत्र दिने । विभुक्तिः न कृता भोजनं न कृतम् । तदा रात्रौ निहा न भवेत् निहा न आगच्छति । यत् घरीरं घुवं विद्वाति मकानं गच्छति । किवत् । दहनतः अभ्यासस्थितात् समीपस्थितात् अमित अम्बुजंपत्रवत् । अमित कमल्वत् । चपुनः । यत् धरीरस् । कार्कं व्याधिजकसंयोग्यतः अपि सहसा । क्षय विनाहाम् । गच्छति । भो आतः अत्र धरीरे । स्थितिमति चाश्वती बुद्धिः का । न कार्षि । अयः अस्य धरीरस्य नाहो सति । क विस्तयः क आधर्यः [किमाव्यम् ] ॥२॥ चेत् यदि । एतत्कायकुटीरकम् । किलक्षणं कायकुटीरकम् । दुनः विद्विष्ठाँमुत्रादियुत्तम् । पुनः किलक्षणं कायकुटीरकम् । द्वर्गः कार्याद्वे खानि तान्येव मूलका ते श्रुधादु सम्वके । छिदितम् । पुनः किलक्षणं कायकुटीरकम् । स्थमपि जराविहा। क्षिष्टं भस्तीभाव प्राप्तम् । तदिप मूळजनः स्थिरं ग्रुचितरं धरीरं मन्यते ॥३॥ इय तत् अम्मोबुद्धद

जिस जिन मगवान्की वाणी धीरतारूपी धनुषको धारण करनेवाले योगिजनरूपी बोद्धाओंक लिये बाणपिकके समान होती है, तथा जिसकी वह वाणी दयामयी होकर भी मोहरूपी शत्रुका धात करनेके लिये तीक्षण तल्वारका काम करती है वह जिन मगवान् जयवंत होवे॥ १॥ यदि किसी एक दिन मोजन प्राप्त नहीं होता या रात्रिमें निद्रा नहीं आती है तो जो शरीर निव्ययसे निकटवर्ती अग्रिसे सन्तप्त हुए कमल्पत्रके समान म्लानताको प्राप्त हो जाता है तथा जो अल, रोग और जल आदिके द्वारा अकसात् नाशको प्राप्त होता है, हे भात ! उस शरीरके विषयमें स्थिरताकी बुद्धि कहांसे हो सकती है, तथा उसके नष्ट हो जानेपर आव्यवे ही क्या है । अर्था उसे न तो स्थिर समझना चाहिये और न उसके नष्ट होनेपर कुछ आव्यवे मो होना चाहिये ॥२॥ जो शरीरक्षी झोंपड़ी दुर्गन्धयुक्त अपवित्र चातुओंरूप मिलियों (दीवालों) से सहित है, चमढ़ेसे किश हुई है, विद्या एव मूत्र आदिसे परिपूर्ण है, तथा मूल-प्यास आदिके दु लोक्स पृहांके हारा किये गवे छिद्रोंसे (बिलोसे) संयुक्त है, वह हेश युक्त शरीरक्षणी झोंपड़ी जब स्थयं ही दृद्धल (बुदापा) रूप अग्रिसे आकान्त हो जाती है तव भी यह मूर्स प्राणी उसे स्थिर और अतिशय पवित्र मानता है ॥ ३॥ वह शरीर क्यान्त हो जाती है तव भी यह मूर्स प्राणी उसे स्थर और अतिशय पवित्र मानता है ॥ ३॥ वह शरीर क्यान्त हो जाती है तव भी यह मूर्स प्राणी उसे स्थर वित्रकर है, की, वन एवं पुत्र आदि

र क भन्नवद्वाकानाम् । २ मा अफितः स्वा अन्तुव। १ मा शकः । ४ मा निटमूकारिशनस्

सीव्यं वैषयिकं सदैव तरहं मत्ताङ्गनापाङ्गवत् तस्मावेतद्वपद्ववासिविषये शोकेन किं किं मुदा ॥ ४॥

257) दुःखे वा समुपस्थिते ऽध मरणे शोको न कार्यो बुधैः संबन्धो यदि विग्रहेण यदयं संभूतिधान्येतयो । तस्माचत्परिचिन्तनीयमनिशं संसारदुःखप्रदो येनास्य प्रभव पुर पुनरिष प्रायो न संभाव्यते ॥ ५॥

258) दुर्घाराजितकर्मकारणवशादिष्ठे प्रणष्टे नरे यच्छोकं कुरुते तदत्र नितरामुन्मचलीलायितम्। यसाचत्र रुते न सिध्यति किमप्येतत्पर जायते नश्य त्येव नरस्य मुदमनसो धर्मार्थकामादय ॥ ६॥

259) उदेति पाताय रिवर्येथा तथा शरीरमेत्तन्न सर्वदेहिनाम्। स्वकालमासाद्य निजे ऽपि संस्थिते करोति क शोकमतः प्रबुद्धचीः॥७॥

सैनिमा जलबुद्धुदसदशा। इय श्री इन्द्रजालोपमा। अत्र संसारे श्री लक्ष्मी इन्द्रजालसदशा। अत्र संसारे कान्तायेपुत्रादयः। किरहा। द्वाताहृतवारिवाह—मेघपटलसदशा। अत्र ससारे सौख्य वैषयिक सदैव। तरल वश्वलम्। किंवत् मत्ताज्ञनापाञ्चवत् मत्ताक्षीकटाक्षवत् वश्वलम्। तस्मात्कारणात्। एतस्मि पूर्वोक्तसुखे। उपस्रवे सति विनाशे सति। शोकेन किम्। न किमपि। एतस्मिन्सुखे आप्तिबिचये प्राप्ते सति। मुदा हर्षेण गर्वेण किम्। न किमपि इत्थर्थ ॥४॥ यदि चेत्। विप्रहेण शरीरेण सह। संव ध अस्ति। बा दु खे। समुपस्थिते प्राप्ते सति। अथ मरणे प्राप्ते सति। बुध चतुरै। शोक न काय न कर्तव्य। यत् यस्मात्कारणात्। क्यं विप्रह शरीर। एतयो दु खशोकयो द्वयो। संभूतिधात्री जन्मभूमि। तस्मा कारणात्। अनिशम्। तत् आत्मखरूपम्। परिविन्तनीय विचारणीयम्। येन विचारेण आत्मचिन्तनेन। पुर अग्रे। पुनरपि अस्य शरीरस्य। प्रभव उत्पत्ति। प्राय बाहुस्थेन। न समाव्यते न संप्राप्यते। किलक्षण प्रभव। ससारदु खप्रद्य॥ ५॥ दुर्वार—दुर्निवार—श्रर्जित—उपार्जित कर्मकारणवशादिष्टे नरे। प्रणष्टे सति विनाशे सति। अप ससारे। नितराम् अतिशयेन। ययस्मात्। नर् शोकं कुरुते। तत् उन्मत्तलीलायितं वातूलचेष्टितमस्ति। यस्मात्कारणात्। तत्र तस्मिन् शोके कृते सति। किं सिध्यति किमपि न। परं केवलम्। एतत् जायते। एतिकिम्। मृदमनस नरस्य। धर्म अर्थकामादय नश्यन्ति। एत निश्चयेन॥ ६॥ नतु इति वितर्के। यथा रवि।

दुष्ट वायुसे ताडित मेघेंके सहश देखते देखते ही विलीन होनेवाले हैं तथा इन्द्रियविषयजन्य सुल सदा ही कामोन्मत्त स्त्रीके कटाक्षोंके समान चचल है। इस कारण इन सबके नाशमें शोकसे तथा उनकी प्राप्तिके विषयमें हर्षसे क्या प्रयोजन है १ कुछ भी नहीं। अभिपाय यह है कि जब शरीर, धन सम्पत्ति, स्त्री एव पुत्र आदि समस्त चेतन अचेतन पदार्थ स्वभावसे ही अस्थिर हैं तब विवेकी जनको उनके संयोगमें हर्ष और वियोगमें शोक नहीं करना चाहिय ॥ ४ ॥ यदि शरीरके साथ सम्ब ध है तो दु सके अथवा मरणके उपस्थित होनेपर विदान पुरुषोको शोक नहीं करना चाहिये। कारण यह कि वह शरीर इन दोनों (दु स और मरण) की जन्ममूमि है, अर्थात् इन दोनोंका शरीरके साथ अविनाभाव है। अत एव निस्त्रत उस आत्मस्वरूपका विचार करना चाहिये जिसके द्वारा आगे प्राय संसारके दु सको देनेवाकी इस शरीरकी उत्पत्तिकी फिरसे सम्भावना ही न रहे॥ ५॥ पूर्वोपार्जित दुर्निवार कर्मके उदयवश किसी इष्ट मनुष्यका मरण होनेपर जो यहां शोक किया जाता है वह अतिशय पागल मनुष्यकी चेष्टाके समान है। कारण कि उस शोकके करनेपर कुछ भी सिद्ध नहीं होता, बल्कि उससे केवल यह होता है कि उस मृद्युद्धि मनुष्यके करनेपर कुछ भी सिद्ध नहीं होता, बल्कि उससे केवल यह होता है कि उस मृद्युद्धि मनुष्यके धर्म, अर्थ और काम पुरुषार्थ आदि ही नष्ट होते है ॥ ६॥ जिस प्रकार सूर्यका उद्ध अद्धा

१ क मत्ताङ्गनास्त्रीअपाङ्गनत् मटाक्षनत् नेत्रवत् चन्नलम् ।

- 260) अवस्ति वृक्षेषु पंतस्ति नृतं पत्रावी पुष्पाणि पाळावि वद्यत् । इत्हेषु तद्वत्युरुषाः विज्ञत्र वर्षेण श्लोकेत् च सम्मतीतानु ॥ ८ ॥
- 261) दुर्कश्रमाञ्जवितव्यसाम्यतिकराष्ट्रे त्रिये माजुरे यच्छोकः कियते तद्दव तमति प्रारम्यते वर्तकम् । सर्वे नश्वरमेव वस्तु भुवने मत्वा महत्या विया निर्धृतासिलदुःखस्ततिरहो धर्म सद्दा सैन्यताम् ॥९॥
- 262) पूर्वोपार्जितकर्मणा विकित्तितं यस्यावसानं यदा तकायेत तदैव तस्य भविनो ज्ञात्वा तदेतद्धुवम् । शोकं सुश्च मृते प्रिये ऽपि सुक्षवं धर्मे कुरुष्वावरात् सर्पे दूरसुपागते किसिति भोस्तद्घृष्टिराह्न्यते ॥ १० ॥

पाताय पतनार्थम् । उदेति उद्यं करोति । तथा सबैदेहिनाम् एतत् शरीरं पाताय पतनार्थम् । उदेति उद्यं करोति । अतः कारणात् । सकालम् । आसाद्य प्राप्य । निजे स्वकीये मित्रादौ गोत्रजने वा । संस्थिते मृते स्वति । क प्रबुद्धदौ होकं करोति । न कोडपि ॥ ७॥ यहत् यथा । वृक्षेषु पत्राणि पुष्पाणि फलानि भवन्ति नूनम् । पुन स्वकाल प्राप्य पतन्ति । तहन्तया । कुकेषु पुरुषा संभवन्ति । च पुन पतन्ति । अत्र लोकं । सन्मतीनां भन्यानाम् । हर्षेण किम् । च पुन । होकेन किम् । न किमपि ॥ ८॥ अत्र संसारे । दुर्लक्षान् दुर्निवारात् भवितव्यतास्वरूपात् । प्रिये मातुवे नष्टे सति । यत् शोकः कियते तत् । तमसि अपकारे । नर्तनं प्रारम्यते । अहो इति संबोधने । भो भव्या । भुवने संसारे । सर्वं वस्तु । नश्वरं विनश्वरम् । मत्वा शात्वा । महत्या धिया गरिष्ठबुद्धया । सदा धर्म सेव्यताम् । किलक्षणो धर्म । निर्धृता स्फेटिता अखिलद्धं बसंतिरे येन स ॥ ९ ॥ यस्य भविनः जीवस्य । पूर्वोपार्जितकर्मणा । यदा यसिनन्तमये । अवसानम् अन्त नाशः । विलिखतम् । तस्य भविनः जीवस्य । पूर्वोपार्जितकर्मणा । यदा यसिनन्तमये । अवसानम् अन्त नाशः । विलिखतम् । तस्य भविनः जीवस्य । पूर्वोपार्जितकर्मणा । यदा यसिनन्तमये । अवसानम् अन्त नाशः । विलिखतम् । तस्य भविनः जीवस्य । स्वतः विनश्वरा ।

होनेके लिये होता है उसी प्रकार निश्चयसे समस्त प्राणियोंका यह शरीर भी नष्ट होनेके लिये उत्पन्न होता है। फिर कालको पाकर अपने किसी बाधु आदिका भी मरण होनेपर कौन सा बुद्धिमान पुरुष उसके लिये शोक करता है ' अर्थात् उसके लिये कोई भी बुद्धिमान शोक नहीं करता ।। विशेषार्थ-जिस प्रकार सूर्यका उदय अस्तका अविनामावी है उसी प्रकार शरीरकी उत्पत्ति भी विनाशकी अविनामाविनी है। पेसी स्थितिमें उस विनश्वर शरीरके नष्ट होनेपर उसके विषयमें शोक करना विवेकहीनताका धोतक है ॥ ७॥ जिस मकार वृक्षोंमें पत्र, पुष्प एव फल उत्पन्न होते हैं और वे समयानुसार निश्चयसे गिरते भी हैं. उसी प्रकार कुलों (कुदुन्व ) में जो पुरुष उत्पन्न होते है वे मरते भी हैं । फिर बुद्धिमान, मनुष्योंको उनके उत्पन्न होनेपर हर्ष और मरनेपर शोक क्यों होना चाहिये " नहीं होना चाहिये ॥ ८ ॥ दर्निवार दैवके प्रभावसे किसी प्रिय मनुष्यका मरण हो जानेपर जो यहा शोक किया जाता है वह अंधेरेमें तृत्य प्रारम्भ करनेके समान है। संसारमें सभी वस्तुए नष्ट होनेवाली हैं, ऐसा उत्तम बुद्धिके द्वारा जानकर समस्त द लोंकी परम्पराको नष्ट करनेवाले धर्मका सदा आराधन करो ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार अन्यकारमें नृत्यका प्रारम्भ करना निष्पत्न है उसी प्रकार किसी प्रियजनका वियोग हो जानेपर उसके लिये शोक करना भी निष्फल ही है। कारण कि संसारके सब ही पदार्थ स्वभावसे नष्ट होनेवाले हैं, ऐसा विवेकनुद्धिसे निश्चित है। अत एव जी वर्म समस्त दु खोंको नष्ट करके अनन्त सुख ( मोक्ष ) को प्राप्त करानेवाला है उसीका भाराधन करना चाहिये ॥ ९॥ पूर्वेम कमाये गये कर्मके द्वारा जिस प्राणीका अन्त जिस समय लिखा गया है उसका उसी समयमें अन्त होता है. यह निश्चित जानकर किसी प्रिय बनुष्यका मरण हो जामैपर मी घोकको छोड़ो भीर विनयपूर्वक सुलदायक पर्मका आराधन करो । ठीक है- जब सर्थ दूर चळा जाता है

- 263) ये मूर्का भुनि ते ऽपि दुःखहतये व्यापारमातम्बते सा मीभृद्धवा स्वक्तमंबद्यातस्तसाच ते तादशाः। मूर्कान् मूर्किशिरोमणीन् नसु वयं तानेव मन्यामहे ये कुर्वति शुचं मृते सति निजे पापाय दुःखाय च ॥ ११ ॥
- 264) कि जानासि न कि शृणोषि न न कि प्रत्यक्षमेवेशसे निःशेषं जगदिन्द्रजालसदश रम्भेव सारोजिशतम् । कि शोकं कुरुषे ऽत्र मानुषपशो लोकान्तरस्थे निजे तिकचि कुरु येन निखपरमानन्दास्पदं गच्छिसि ॥ १२॥

तत् अवसानं विनाश । तदा तस्मिन्समये । जायते उपयते । तदेतद्भुषं निश्चितम् । शाया । प्रियेऽपि मृते । शोकम् । सुख स्वज । आदरात् सुखद धर्मं कुरुष्व । भो भव्या । सर्षे । दूरम् उपागते सति । तस्य सर्पस्य । षृष्टि स्रीहा । आहन्यते विद्यमि पीक्यते । इति किम् । इति मूर्कत्वम् ॥१ ॥ भृषि भूमण्डले । ते अपि मूर्का । ये शठा दु खहतये दु खिवनाशाय । व्यापारम् आतन्वते विस्तारयन्ति । तस्मात्सकर्मवशत । सा दु खहति । मा अभूत् । अथवा ते मूर्का तादशा । नतु इति बितर्के । अयं तान् एव मूर्कान् मूर्कशिरोमणीन् मन्यामहे ये शुव शोक दुर्वन्ति । क्ष सति । निजे इष्टे । स्ते सति । तत् शोकं पापाय । च पुन । दु खाय भवति ॥ ११ ॥ भो मानुषपशो । नि शेषं जगत् इन्द्रजालसदशम् । रम्भा इव कदलीगर्भवत् । सारोजिसतम् । कि न जानासि । कि न शुणोषि । प्रत्यक्ष कि न ईक्षसे । अत्र ससारे । निजे इष्टे । लोकान्तरस्य यते सति ।

तब उसकी रेलाको कीन सा बुद्धिमान् पुरुष लाठी आदिके द्वारा ताडन करता है 2 अर्थात् कोई भी बुद्धिमान् वैसा नहीं करता है ॥१ ॥ इस प्रथिवीपर जो मूर्ख जन है वे भी द सकी नष्ट करनेके लिये प्रयत्न करते हैं। फिर यदि अपने कर्मके प्रभावसे वह द सका विनाश न भी हो तो भी वे वैसे मूर्ख नहीं है। इस तो उन्हीं मुर्खोंको मुर्खोंमें श्रेष्ठ अर्थात् अतिशय मुर्ख मानते हैं जो किसी इष्ट जनका मरण होनेपर पाप और द सके निमित्तभूत शोकको करते है।। विशेषार्थ- लोकमें जो प्राणी मूर्ख समझे जाते है वे भी द खको दूर करनेका प्रयत करते है। यदि कदाचित् देववशात् उन्हें अपने इस प्रयत्नमें सफलता न भी मिले तो भी उन्हें इतना अधिक जड़ नहीं समझा जाता । किन्तु जो पुरुष किसी इष्ट जनका वियोग हो जानेपर शोक करते हैं उन्हें मूर्व ही नहीं बल्कि मूर्विशिरोमणि (अतिशय जड़ ) समझा जाता है । कारण यह कि मूर्व समझे जानेवाले वे प्राणी तो आये हुए दु सको दूर करनेके लिये ही कुछ न कुछ प्रयत्न करते हैं, किन्तु ये मूर्सिशरोमणि इष्टिवियोगमें शोकाकुल होकर और नवीन द लको भी उत्पन्न करनेका प्रयत्न करते हैं । इसका भी कारण यह है कि उस शोकसे 'दु स शोक-तापाकन्दन-वध परिदेवनान्यात्म-परोभयस्थान्यसद्वेद्यस्य" इस सूत्र (त सू ६-११) के अनुसार असातावेदनीय कर्मका ही बाध होता है, जिसस कि मिवष्यमें भी उन्हें उस दु सकी प्राप्ति अनिवार्य हो जाती है ॥ ११ ॥ हे अज्ञानी मनुष्य । यह समस्त जगत् इन्द्रजालके सहश विनश्वर और केलेके स्तम्मके समान निस्सार है, इस बातको तुम क्या नहीं जानते हो क्या आगममें नहीं सनते हो. और क्या प्रत्यक्षमें ही नहीं देखते हो । अर्थात् अवस्य ही तुम इसे जानते हो, सुनते हो और प्रत्यक्षमें भी देखते हों । फिर भला यहां अपने किसी सम्बन्धी जनके मरणको प्राप्त होनेपर क्यों शोक करते हो ? अर्थात् शोककी छोड़कर ऐसा कुछ प्रयत्न करो जिससे कि शाश्वतिक उत्तम द्वलके स्थानमूत मोक्षको प्राप्त हो सको॥ १२॥

र दा भूभण्डले आप ।

- 265) जातो जनो ज़ियत एव दिने च सुखी' आसे पुनस्तिश्वयने उपि न रक्षको उस्ति । तथो सुते साति निजे उपि शुखं करोति प्रकृत्य रोहिद्धी वने विजने स सृष्टः ॥ १३॥
- 266) इंड्रसची चरिष्ठ ते चदनिष्टचींगः पापैन तक्क्वित जीव पुराक्कतेन । धोर्क करोपि किसु तस्य कुठ प्रमाशं पापस्य ती न अवतः पुरतो ऽपि वेन ॥ १४ ॥
- 267) नहे वस्तुनि शोभने ऽपि हि तदा शोकः समारम्यते तद्धामो ऽथ बशो ऽथ सौस्थमध वा धर्मो ऽथ वा स्याधि । यद्येको ऽपि न जायते कथमपि स्कारे प्रवक्तेरपि प्राथस्तत्र सुधीर्मुधा मवति क शोकोत्ररक्षोवश ॥ १५॥
- 268) एकदुमे निश्चि बसन्ति यथा शकुन्ताः प्रातः प्रयान्ति सहसा सकलासु दिश्च । स्थित्वा कुले वत तथान्यकुलानि मृत्वा लोका अथन्ति विदुषा सुलु शोच्यते कः ॥१६॥

शोकं कि कुरुषे। तिकिंपित्सकार्यं कुरु। येन कार्येण। निस्मप्रमानन्द आस्परं स्थान गच्छिति ॥ १२ ॥ जात उत्पक्तः। जन नर । च पुन । मृत्यो दिने प्राप्ते सित । जियते । एव निक्षयेन । पुन त्रिभुवने कोऽपि रक्षकः न अस्ति । तत्त्रक्षमा तकारणात् यः जन । निजेऽपि इष्टे सित । शुणं करोति शोकं करोति । स मृतः । विजने जनरिहते । वने पूर्कृत्य रोदिति ॥ १३ ॥ भो जीव । इह संसारे । यत् अनिष्टयोग अनिष्टसग । यत् इष्टक्षय इष्टविनाशः । तत्पापैन भवति पुराकृतेन पापैन भवति । भो जीव । शोक किमु करोषि । तस्य पापस्य प्रणाश कुरु । येन पापप्रणाशेन । पुरत अवत । तौ हौ जनिष्ट संयोग-इष्टवियोगी । न भवतः ॥ १४ ॥ हि यतः । शोभने अपि वस्तुनि नष्टे सित तदा शोकः समारभ्यते । यदि चेत् । तकाम तस्य वस्तुन लाम भवतः । अथ यशः भवेतः । अथवा सौरय भवेतः । अथवा धर्मः भवेतः । यदि तत्र चतुर्णां मध्ये एक अपि कथमपि । स्पारे विस्तीर्णे । प्रयक्ष कृत्वा । प्राय बाहुल्येन । न जायते एकः अपि न उत्पश्चते । तदा कः शुणी ज्ञानवानः । मुभा शोकराक्षसवशः भवति । अपि तु न भवति ॥ १५ ॥ यथा शकुन्ता पक्षिण । निधि रात्री । एकहुरे वसन्ति । प्रातः सुप्रमाते । सहसा सकलासु दिश्वः । प्रयान्ति ग छितः । वतः इति खेदे । तथा लोकाः । अन्यकुर्के स्थिताः । प्रता कान्यकृतानि

जो जन उत्पन्न हुआ है वह मृत्युके दिनके प्राप्त होनेपर मरता ही है उस समय उसकी रक्षा करनेवाला तीनों लोकोंमें कोई भी नहीं है। इस कारण जो अपने किसी इष्ट जनके मरणकी प्राप्त होनेपर शोक करता है वह मूर्ल निर्जन वनमें विल्ला करके रोता है। अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार जनशून्य वनमें रुदन करनेवालेके रोनेसे कुछ भी प्रयोजन सिद्ध नहीं होता है उसी प्रकार किसी इष्ट जनके मरणकी प्राप्त होनेपर उसके लिये शोक करनेवालेके भी कुछ प्रयोजन सिद्ध नहीं होता, बल्कि उससे दुःखदायक नवीन कर्मोंका ही बन्ध होता है।।१३॥ हे जीव! यहा जो तेरे लिये इप्टका वियोग और अनिष्टका संयोग होता है वह तेरे पूर्वकृत पापके उदयसे होता है। इसलिये तू शोक क्यो करता है । उस पापके ही नाश करनेका प्रयक्त कर जिससे कि आगे भी वे दोनों (इष्टवियोग और अनिष्टसंयोग) न हो सकें ॥१४॥ मनोहर वस्तुके नष्ट हो जानेपर यदि शोक करनेसे उसका लाभ होता हो, कीर्ति होती हो, अब होता हो, अबवा मर्म होता हो, तब तो झोकका प्रारम्भ करना ठीक है। परन्तु अब अनेक प्रयक्तोंके द्वारा भी उम चारोंनेसे प्रायक्ति विका हो, तब तो झोकका प्रारम्भ करना ठीक है। परन्तु अब अनेक प्रयक्तोंके द्वारा भी उम चारोंनेसे प्राप्त कीर्य पर्ता कीर्य करते हैं। इसील्ये प्रकार पत्री एक कुर्के उपर निवास करते हैं और किस सकरा हो जानेपर वे सहसा सब दिशाओंमें की बाते हैं खेत है कि उसी प्रकार मनुष्य भी किसी एक कुर्के स्वर दक्षर प्रधात सुखको प्राप्त होते हैं। इसील्ये

१ के रिवाना कामकुकानि । पदार्थक ७३

269) दुःसान्याससमाकुलं भवयनं जाड्यान्यकाराश्रित तस्मिन् दुर्गतिपश्चिपातिकुपयैक्षीम्यन्ति सर्वे ऽक्तिन । तन्यस्ये गुरुवाक्पदीपममलं शानप्रमामासुरं प्राप्यास्तोक्य च सत्पर्थं सुखपद याति प्रबुद्धो धुवम् ॥ १७ ॥

270) यैव स्वकर्मकृतकालकलात्र ज तुस्तत्रैव याति मरणं न पुरो न पश्चात्। मृदासाथायि हि मृते स्वजने विधाय शोक पर प्रचुरदुःसभुजो भवन्ति ॥ १८ ॥

271) वृक्षाहृक्षमिवाण्डजा मधुलिहः पुष्पाच पुष्प यथा जीवा यान्ति भवाद्भवान्तरमिहाश्चान्तं तथा सस्ति । तजाते ऽथ मृते ऽथ वा न हि मुदं शोकं न कस्मिश्चपि प्राय प्रारभते ऽधिगम्य मतिमानस्थैर्यमित्यक्तिनाम् ॥ १९ ॥

आश्रयन्ति । खलु निश्चितम् । विदुषा पण्डितेन । कस्य कृते कारणाय शो यते । अपि तु न शोच्यते ॥ १६ ॥ भवषन संसारवनम् । दु खन्याला इस्तिन ते समाकुलं भरितम् । पुन किलक्षण भववनम् । जाल्या घकार—मूर्वतान्यकार—आश्रितम् । तस्मिन्भववने संसारवने । दुर्गतिपैक्षिपातिकुपये दुर्गतिभिक्षवसितकागमनशीलकुमार्गे । सर्वे अक्षिन जीवा । आन्यन्ति । तन्यय्ये संसारवनमध्ये । गुरुवाक् गुरुवचनैप्रदीप प्राप्य । च पुन । सत्यथम् । आलोक्य दृष्ट्वा । प्रबुद्ध ज्ञानवान् । पुखपर मोक्षपदम् । याति गच्छिते । किलक्षण गुरुवचनम् । असल निर्मलम् । ज्ञानप्रभाभासुर प्रकाशमानम् ॥ १ ॥ अत्र संसारे । या स्वक्षमैक्षतकालकला स्वक्षमौपाजितकालकला मरणवेला । अस्ति । तत्रैव वेलायाम् । ज्ञानु जीवः । मर्णं याति गच्छिते । न पुरो न स्वमे । न पश्चात् । हि यत । मूढा जना । तथापि म्वजने इष्टे । मृते सिते । परं केवलम् । शोक विधाय कृत्या । प्रचुरद्वा स्वमोक्ता भवन्ति ॥ १८ ॥ इह ससारे । जीवा यथा । वक्षान्त निरन्तरम् । भवात् भवान्तरं यान्ति । पर्यायात् पर्यायात् राच्छन्ति । तत्र रष्टान्तमाह । यथा अण्डजा पक्षिण । वृक्षाहृक्ष याति । यथा मधुलिह स्वक्षा । पुष्पात् अन्यत्पुष्रं

निद्वान् मनुष्य इसके लिये कुछ भी शोक नहीं करता ॥१६॥ जो ससाररूपी वन दु खोंरूप सपेंसे व्याप्त एव अज्ञानरूपी अधकारसे परिपूर्ण है उसमें सब प्राणी दुर्गतिरूप भीलोकी वस्तीकी ओर जानेवाले खोटे मार्गेसे परिश्रमण करते हैं । उस (संसार-वन) के बीचमें विवेकी पुरुष ज्ञानरूपी ज्योतिसे देदीप्यमान निमल गुरुके वचन (उपदेश) रूप दीपकको पाकर और उससे समीचीन मार्गको देखकर निश्चयसे सुखके स्थानभूत मोक्षको प्राप्त कर लेता है ॥ विशेषार्थ—जिस प्रकार कोई पथिक सपेंसे भरे हुए अधकारयुक्त वनमें भूलकर खोटे मार्गसे भीलोकी वस्तीमें जा पहुचता है और कष्ट सहता है । यदि उसे उक्त वनमें किसी प्रकारसे दीपक प्राप्त हो जाता है तो वह उसके सहारेसे योग्य मार्गको खोजकर उसके द्वारा अभीष्ट स्थानमें पहुच ज्ञाता है । ठीक उसी प्रकारसे यह संसारी प्राणी भी दु खोसे परिपूर्ण इस अज्ञानमय संसारमें मिथ्यादर्जनादिके वश्चीभूत होकर नरकादि दुर्गतियोमें पहुचता है और वहा अनेक प्रकारके कष्टोको सहता है । उसे जब निर्मल सहुरका उपदेश प्राप्त होता है तब वह उससे प्रबुद्ध होकर मोक्षमार्गका आश्चय लेता है और उसके द्वारा भिक्ति होरा जो मरणका समय नियमित किया गया है उसी समयमें ही प्राणी मरणको प्राप्त होता है वह उससे न तो पहिले मरदा है और न पीछे भी । फिर भी मूर्सजन अपने किसी सम्ब चिके मरणको प्राप्त होनेपर अतिश्वय शोक करके बहुत दु सके मोगनेवाले होते हैं ॥ १८ ॥ जिस प्रकार पक्षी एक वृक्षसे दूसरे वृक्षके उत्तर तथा अमर एक पुणसे दूसरे पुण्यके उपर जाते हैं उसी प्रकारसे यहा संसारमें जीव निरन्तर एक पर्यायसे दूसरी पर्यावके दुसरी पर्यावके

१ इक मनवने दुर्गति । २ क गुरुवचन । १ इक सथा।

- 272) आस्मन् कालमनन्तमत्र जनने प्राप्तीति जीवी न बा मानुष्यं यदि दुष्कुले तद्यवः प्राप्तं पुनर्वक्यति । सजातावय तत्र याति विलयं गर्मे ऽपि कन्यन्यपि द्वाग्वाव्ये' ऽपि ततो ऽपि नो वृत्त इति प्राप्ते प्रयक्तो वरः ॥ २०॥
- 278) क्षिरं सन्यि सर्वदा भृषासुरेखनस्थान्तरै प्रतिक्षणमिदं जगज्जलदक्टनप्रदयति । तद्य मनमाभिते सृतिसुपागते था जने भिये ऽपि किमहो सुना किस शुना प्रवुद्धात्मनः ॥ २१॥
- 274) स्वापन्ते जस्राशयः शिखरिणो देशास्तरिन्यो जनैः सा वेसा तु सृतेर्नृपदमचस्तरतोकापि देवैरिय। तत्कसिकापि संस्थिते सुखकर श्रेयो विहाय ध्रव कः सर्वत्र दुरन्तदुःखजनक शोकं विद्यात सुधी ॥ २२॥

यान्ति। तथा जीवा इत्यर्थं। तत्तस्मात्कारणात्। मतिमान् झानवान् भव्य। इति अमुना प्रकारेण। अक्षिणां जीकावाम्। अस्थैयं विनश्वरत्वम्। अधिगम्य झात्वा। कस्मिन् इष्टे। जाते सति उत्पक्षे सति। मुदं न प्रारभते हृष न कुरुते। अध्या कस्मिक्षे। सते सति। शोकं न प्रारभते। प्राय बाहुल्येन। शोक न कुरुते॥ १९॥ अत्र जनने सत्सारे। अन्तत्वस्य आम्यन् जीव। मानुष्यं मनुष्यपदम्। प्राप्नोति वा न प्राप्नोति। यदि चेत्। कुष्कुळे निन्यकुळे। तत् नरत्वं प्राप्तम्। अवत् पापत्त। पुन तक्तरत्वम्। नश्यति। अथ। सज्जातौ समीचीनकुळे प्राप्तेऽपि। तत्र सत्कुळे। विलयं विनाशम्। बाति। ततः कारणात्। शुषे धर्मे प्राप्ते सति। वर श्रेष्ठ । प्रयत्न नो कियते। अपि धर्मे यत्न कियते ॥ २ ॥ इदं जनत्। सर्वदा काळे। स्थिरं शाश्वतम्। सत् सत्तारूपम्। श्रीष्यम्। अपि। प्रतिक्षणं समयं समयं प्रति। अवस्थान्तरै पयामान्तरैः। भृशम् अल्यर्थम्। उदेति। पुन नश्यति। किवत्। जलदकुटवत् मेषपटलवत्। तत्तस्मात्कारणात्। अत्र संसारे। प्रिये इष्टे जने। भवम् आश्रिते जन्म प्राप्ते सति। प्रबुद्धात्मन । मुद्दा हर्षेण किम्। न किमपि। वा प्रिये इष्टे जने। मृति मरणम्। उपागते सति। अह्यद्वात्मन शानयुक्तपुक्तस्य। शुचा किम्। शोकेन किम्। न किमपि॥ २१॥ जने लोकै। जलराश्वस्य समुद्वा। स्वस्थाने। शिक्तरिण पर्वता। लक्क्यते। जनै देशा लक्क्यत्वे। जनै तटिन्य नयः लक्क्यन्ते। तु पुनः।

जाते हैं। इसीलिये बुद्धिमान् मनुष्य उपर्युक्त प्रकारसे प्राणियोंकी अस्थिरताको जानकर प्राय करके किसी इष्ट सम्बाधीक जन्म लेनेपर हर्षको प्राप्त नहीं होता तथा उसके मरनेपर शोकको भी नहीं प्राप्त होता है।। १९।। इस जन्म-मरणरूप संसारमें अनन्त कालसे परिश्रमण करनेवाला जीव मनुष्य पर्यायको प्राप्त करता है अथवा नहीं भी अर्थात् उसे वह मनुष्य पर्याय बढ़ी किन्ततासे प्राप्त होती है। यदि कदाचित वह मनुष्यमव पाचाचरणपूर्वक ही नष्ट हो जाता है। यदि किसी प्रकारसे उत्तम कुल्में भी उत्पन्न हुआ तो भी वहां वह या तो गर्ममें ही मर जाता है। यदि किसी प्रकारसे उत्तम कुल्में भी उत्पन्न हुआ तो भी वहां वह या तो गर्ममें ही मर जाता है या जन्म लेते समय गर जाता है, अथवा बाल्यावस्थामें भी शीव मरणको प्राप्त हो जाता है। इसलिये भी धर्मकी प्राप्ति नहीं हो पाती। फिर यदि आयुष्यकी अधिकतामें वह धर्म प्राप्त हो जाता है। इसलिये भी धर्मकी प्राप्त नहीं हो पाती। फिर यदि आयुष्यकी अधिकतामें वह धर्म प्राप्त हो जाता है तो उसके विषयमें उत्कृष्ट प्रयन्न करना चाहिये।। २०॥ यह जगत् द्रव्यकी अधिका स्थित (क्षुच) होकर भी पर्यायकी अपेक्षा प्रत्येक क्षणमें मेवपटलके समान अन्यान्य अवस्थाओं उत्पन्न भी होता है जीर नष्ट थी अवस्थ होनेपर हाक कमों होना चाहिये।। अर्थात नहीं होना चाहिये।। २०॥ मनुष्य सम्बद्धों, पर्वेतों, हेशों और नदियोंको लांच सकते हैं, किन्त प्रत्येक समयको देव भी निमेष

- 275) आकर्ष इस्ते यदत्र जनता नष्टे निजे मानुषे जाते यथा सुदं तद्वस्तवियो जस्पन्ति वात् लताम्। यज्ञाक्यात्कृतदृष्ट्चेष्टितमबत्कर्भप्रबन्धोदयात् मृत्यृत्पत्तिपरम्परामयमिदं सर्वे जगत्सवेदा ॥ २३ ॥
- 276) गुर्बी भ्रान्तिरियं जडत्वमथ वा छोकस्य यसाञ्चसन् संसारे बहुद खजालजिटले शोकीभवत्यापि । भृतपेतपिशाचफेरवचितापूर्णे इमशाने गृहं क कत्वा भयदादमङ्गलकते भावाऋवेच्छक्रित ॥ २४॥
- 277) भ्रमति नभसि चन्द्र सस्तौ शश्वदङ्गी लभत उद्यमस्त पूर्णता दीनता स । कल्लिबतहृदय सन् याति राशि च राशेसानुमिह तनुतस्तरकात्र मुत्कश्च शोक ॥२५॥

सते भरणस्य । सा वेला देवैरपि । नृपक्ष्मचलनस्तोका अपि मनुष्यनेत्रपत्नकसदशापि । न लक्ष्मते । तत्तस्मात्कारणात् । कस्मिन् इष्टे । संस्थिते सित मृते सित । सुखकरम् । श्रेय पुण्यम् । विद्वाय त्यक्त्वा । क सुधी ज्ञानवान् । शोक विद्वायान् कोकं इर्मात् । किलक्षण शोकम् । सर्वत्र सदैव दुरन्तदु खजनकम् उपादकम् ॥ २२ ॥ अत्र संसारे । जनता जनसमूह । निजे मात्रे नष्टे सित मृते सित यत् आकन्द रोदैनम्। कृष्ते । च पुन । निजे इष्टे जाते सित उपने सित । मुदं हर्षम्। इस्ते । तत् । उसत्विय गणधरदेवा । वात्लताम् । जल्पन्ति कथयन्ति । यत् यत । इदं सर्वे जगत् । सवैदा सदैव । जाच्यात्कृतदुष्टचेष्टितमवत्कमेत्रव घोदयात् च्यार्जितकमेविपाकात् । मृत्यृत्यत्तिपरम्परामयं सर्वे जगैत् इत्यर्थ ॥ २३ ॥ कोकस्य इवं गुर्वी भ्रान्ति गुक्तरभ्रम । अथवा जडत्व यस्मात् संसारे । वसन् तिष्ठन् सन् । आपदि सत्याम् । शोकीभवति क्षोकं करोति । किलक्षणे ससारे । बहुदु खजालजटिले बहुलदु खपूर्णे । श्मशाने ग्रह कृत्वा । भगदात् भावात् पदार्थात् । कः पुमान् शिद्धत भवेत् । किलक्षणे इमशाने । भूतप्रेतिपशाचफेरवफेत्कारशब्दिचतापूर्णे । पुन किलक्षणे इमशाने । अमञ्चल-कृते अमङ्गलखरूपे ॥ २४ ॥ यथा चन्द्र शश्वत् । नभसि आकाशे । भ्रमति । तथा सस्तौ संसारे । अङ्गी जीव । भ्रमति । च (पलककी टिमकार) के बराबर थोडा-सा भी नहीं लाघ सकते। इस कारण किसी भी इष्ट जनके मरणको प्राप्त होनेपर कौन-सा बुद्धिमान् मनुष्य सुखदायक कल्याणमार्गको छोडकर सर्वत्र अपार दु खको उत्पन्न करनेवाले शोकको करता है ? अर्थात् कोई भी बुद्धिमान् शोकको नहीं करता ॥ २२ ॥ संसारमें जनसमुदाय अपने किसी सम्बाधी मनुष्यके मरणको प्राप्त होनेपर जो विलापपूर्वक चिल्लाकर रुदन करता है तथा उसके उत्पन्न होनेपर जो हर्ष करता है उसे उन्नत बुद्धिके धारक गणधर आदि पागलपन बतलाते हैं। कारण कि मूर्खतावश जो दुष्प्रवृत्तियां की गई है उनसे होनेवाले कर्मके प्रकृष्ट व घ व उसके उदयसे सदा यह सब जगत् मृत्यु और उत्पत्तिकी परम्परास्वरूप है।। २३।। बहुत दु खोंके समृहसे परिपूर्ण ऐसे संसारमें रहनेवाला मनुष्य आपत्तिके आनेपर जो शोकाकुल होता है यह उसकी बडी भारी ब्रान्ति अथवा अज्ञानता है। ठीक है-जो व्यक्ति मृत, प्रेत पिशाच शृगाल और चिताओंसे भरे हुए ऐसे अमगलकारक स्मशानमें मकानको बनाकर रहता है वह क्या भयको उत्पन्न करनेवाले पदार्थ से कभी शकित होगा ? अर्थात् नहीं होगा ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार भूत प्रेतादिसे व्याप्त इमशानमें घर बनाकर रहनेवाला व्यक्ति कभी अन्य पदार्थसे मयभीत नहीं होता, उसी प्रकार अनेक दु स्रोसे परिपूर्ण इस जन्म-मरणस्दप संसारमें परिश्रमण करनेवाले जीवको भी किसी इष्टवियोगादिरूप आपत्तिके प्राप्त होनेपर व्याकुल नहीं होना चाहिये। फिर थदि ऐसी आपत्तियोंके आनेपर प्राणी शोकादिसे संतप्त होता है तो इसमें उसकी अज्ञानता ही कारण है, क्योंकि, जब संसार स्वभावसे ही दु समय है तब आपत्तियोंका आना जाना तो रहेगा ही । फिर उसमें रहते हुए मला हर्ष और विषाद करनेसे कौन-सा प्रयोजन सिद्ध होगा ।। २४ ॥ जिस प्रकार चन्द्रसा

१ शाक रदन । २ क इत्यर्थ नास्ति।

- 278) त्रहिदिव च्छमेतल्पुषदारादि सर्वे किमिति सद्भिषाते किसते बुद्धिमद्भिः। स्थितिजनस्विनारां नोष्णतेषानसस्य व्यक्तिचरति कद्धवित्सर्वमावेषु नृनम्॥ २६॥
- 279) प्रियजनमृतिशोकः सेव्यमानो ऽतिमात्रं जनयति तद्खातं कर्मं यखात्रतो ऽपि । प्रसरति शतशासं देहिनि क्षेत्र उतं वट इव तसुबीजं स्वज्यतां स प्रयक्तात् ॥ २७ ॥
- 280) आयुःशति प्रतिक्षणभेतन्युक्तमन्तकस्य तत्र गताः । सर्वे जना किमेकः शोचयत्यस्यं सृतं मृदः ॥ २८॥

पुनः । यथा चन्त्रः उदयम् असं पूर्णता हीनता लभते । तथा प्राणी उदयम् असं पूर्णता हीनता लभते । च पुनः । यथा चन्द्र क्छुवितहृदयः सन् । राशेः सकाशात् राशिं याति । इहं संसारे । तथा प्राणी । तनुतः शरीरात् । तनुं शरीरम् । याति । तत्तस्मात् । अत्र संसारे । मृत् का हषेः कः । च पुन । शोक क । च च शोको न च हषे ॥ २५ ॥ भो मन्या । एतरपुत्र दारादि सर्वम् । तिकितिव चल विद्युत् इव चपलम् । इति ज्ञात्वा । तदिभयाते तत्पुत्रादिकं अभिवाते सति मृते सति । बुद्धिमिद्धिः किं स्विचते । अपि तु न स्वचते । नृनं निक्षितम् । सर्वभावेषु पदार्थेषु षट्द्रन्थेषु । स्थितिजननविनाशं कदाचित् नो व्यभिवरति । यथा अनलस्य अमेः । उष्णता न व्यभिचरति अमे उष्णता न द्रीभवति ॥ २६ ॥ प्रियजनस्तिशोक । अतिमात्रम् अतिशयेन । सेन्यमान । तत् अत्र असातं कर्म जनयति पापकर्म उत्पादयति । च पुन । यत्कर्म । अप्रतः अमे । देहिनि अवि । शतकास्यं प्रसरति । यथा वटनीज तनुरपि लघुरपि नीजम् । क्षेत्रे उत्तं वितम् । शतकास्यं प्रसरति । इति मत्वा स शोकः । प्रयत्नात् स्राज्यताम् ॥ २० ॥ आयु क्षति आयुर्विनाश । प्रतिक्षणं समयं समय प्रति । एतत् अन्तकस्य यमस्य सुक्षम् ।

आकाशमें निरन्तर चक्कर लगाता रहता है उसी प्रकार यह प्राणी सदा संसारमें परिभ्रमण करता रहता है. जिस प्रकार च दमा उदय, अस्त एव कलाओकी हानि-बृद्धिको प्राप्त हुआ करता है उसी प्रकार संसारी प्राणी भी जन्म, मरण एव सम्पत्तिकी हानि-वृद्धिको प्राप्त हुआ करता है, जिस प्रकार च दमा तथा मध्यमें कछपित (काला) रहता है उसी प्रकार संसारी प्राणीका हृदय भी पापसे कञ्जवित रहता है, तथा जिस प्रकार चन्द्रमा एक राशि ( मीन-मेष आदि ) से दूसरी राशिको प्राप्त होता है उसी प्रकार संसारी प्राणी भी एक शरीरको छोड़कर दूसरे शरीरको महण किया करता है। ऐसी अवस्थाके होनेपर सम्पत्ति और विपत्तिकी प्राप्तिमें प्राणीको हर्ष और विषाद क्यों होना चाहिये । अर्थात् नहीं होना चाहिये ॥२५॥ ये सब पुत्र एव स्नी आदि फ्दार्थ जब विजलीके समान चंचल अर्थात् क्षणिक हैं तब फिर उनका विनाश होनेपर बुद्धिमान् मनुष्य खेदखिल क्यों होते हैं । अर्थात् उनके नश्वर स्वभावको जानकर उन्हें खेदस्त्रित्र नहीं होना चाहिये । जिस प्रकार उष्णता अभिका व्यभिचार नहीं करती, अर्थात् वह सदा अभिके होनेपर रहती है और उसके अभावमें कभी भी नहीं रहती है, ठीक उसी प्रकारसे स्थिति ( श्रीव्य ), उत्पाद और व्यय भी निश्चयसे पदार्थीके होनेपर अवश्य होते हैं और उनके अभावमें कमी भी नहीं होते हैं ॥ २६ ॥ पियजनके मरनेपर जो शोक किया जाता है वह तीत्र असातावेदनीय कर्मको उत्पन्न करता है जो आगे (मविष्यमें ) मी विस्तारको प्राप्त होकर प्राणीके लिये सेकड़ों प्रकारते दुःस देता है। जैसे-योग्य मूमिमें बोया गया छीटा-सा भी बटका बीज सैकड़ों शासाओंसे संयुक्त वटबुक्षके रूपमें विसारको प्राप्त होता है। अत एव ऐसे अहितकर उस शोकको प्रमसपूर्वक छोड देना चाहिये ॥२७॥ प्रत्येक क्षणमें जो आयुकी हानि हो रही है, यह बगराजका मुस है। उसमें ( यमराजके मुखमें ) सब ही प्राणी पहुचते हैं, अधीत् समी प्राणियोंका मरण अनिवार्य हैं। फिर एक प्राणी दूसरे प्राणीके मरनेपर क्रोफ क्यों करता है " अर्थात जब समी संसारी प्राणियोंका मरण

- 281) यो नात्र मोखरं मृत्योर्गतो याति न यास्यति । स हि शोकं मृते कुर्वन् शोभते नेतरः पुमान् ॥ २९॥
- 282) प्रथमसुद्यमुक्षेर्रमारोहलक्सीमजुभवति च पातं सो ऽपि देवो दिनेशः। यदि किल दिनमध्ये तत्र केवा नराणा वसति हृदि विवादः सत्स्ववस्थान्तरेषु ॥ ३०॥
- 283) आकाश एव शिस्पंमस्त्खगाचा भूपृष्ठ एव शकटप्रमुखाखरन्ति । मीनादयस्य जल एव यमस्तु याति सर्वत्र कुत्र भविना भवति प्रयक्त ॥ ३१॥
- 284) किं देव किमु देवता किमगदो विद्यास्ति किं किं मणि किं मण्डं किमुताश्रयः किमु सुहृत् किं वा स ग घो ऽस्ति स ।

अवस्थम्भावी है तब एक दूसरेके मरनेपर शोक करना उचित नहीं है ॥ २८ ॥ जो मनुष्य यहा मृत्युकी विषयताको न तो भूतकालमें प्राप्त हुआ है न वर्तमानमें प्राप्त होता है और न भविष्यमें भी प्राप्त होगा अर्थात् जिसका मरण तीनो ही कालोंमें सम्भव नहीं है वह यदि किसी प्रिय जनके मरनेपर शोक करता है तो इसमें उसकी शोभा है। किन्तु जो मनुष्य समयानुसार स्वय ही मरणको प्राप्त होता है उसका दूसरे किसी प्राणीके मरनेपर शोकाकुल होना अशोभनीय है । अभिप्राय यह कि जब सभी संसारी प्राणी समयानुसार मृत्युको प्राप्त होनेवाले हैं तब एकको दूसरेके मरनेपर शोक करना उचित नहीं है ॥ २९ ॥ जो सर्यदेव एक ही दिनके भीतर प्रात कालमें उदयका अनुभव करता है और तत्पश्चात् मध्याहमें अतिशय **ऊपर चढकर रुक्ष्मीका अनुभव करता है वह भी जब सायकारुमें निश्चयसे अस्तको प्राप्त होता है तब** जन्ममरणादिस्वरूप भिन्न भिन्न अवस्थाओंके होनेपर किन मनुष्योके हृदयमें विषाद रहता है व अर्थात् ऐसी अबस्थामें किसीको भी विषाद नहीं करना चाहिये॥ ३ ॥ चन्द्र, सूर्य वायु और पक्षी आदि आकाक्समें ही गमन करते हैं, गाडी आदिकोका आवागमन पृथिवीके ऊपर ही होता है तथा मत्स्यादिक जल्में ही संचार करते है। परन्तु यम (मृत्यु ) आकाश पृथिवी और जलमें सभी स्थानोपर पहुचता है। इसीलिये संसारी प्राणियोंका प्रयत्न कहापर हो सकता है। अर्थात् काल जब सभी संसारी प्राणियोंको कवलित करता है तब उससे बचनेके लिये किया जानेवाला किसी भी प्राणीका प्रयक्ष सफल नहीं हो सकता है ॥ ३१ ॥ यहां तीनों लोकोंमें क्या देव, क्या देवता क्या औषि, क्या विद्या क्या मिल, क्या मन्न, क्या आश्रय, क्या मित्र, क्या वह सुग ध अथवा क्या अन्य राजा आदि भी ऐसे शक्तिशास्त्री हैं जो सब ही अपने

र संगच्छन्ति चरन्ति द्वा र साओवधः

अन्ये या किन्नु भूपतिप्रयुत्तया समस्यम छोक्तम्ये यैः सर्वेरपि देहिनः स्वसमये कर्मोदित कार्यते ॥ ३२ ॥

- 285) मीर्वाणा अणिमाविकस्यमबसः वाकाः किमन्नोक्यते श्वस्तास्ते ऽपि परस्परेण स परस्तेभ्यः कियान् राक्षसः । रामाक्येन च मानुवेण निहतः प्रोह्नम्य सो ऽप्यस्तुर्धि रामो ऽप्यस्तकगोचरः सममवत् को उन्यो बळीयान् विवैः ॥ ३३ ॥
- 286) सर्वजोद्गतशोकदाबदहनस्यातं जगत्काननं सुग्धास्तत्र वधूमृगीगतिषयस्तिष्ठन्ति छोकैणकाः । कालस्याय इमान् निहन्ति पुरतः प्राप्तान् सदा निर्दय तस्माजीयति नो शिशुने च युवा वृद्धो ऽपि नो कथन ॥ ३४॥
- 287) संपद्मारुखत त्रियापरिलसद्वल्लीमिरालिङ्गितः पुत्रादिमियपञ्चवो रतिसुखप्रायैः फलैराश्रितः।

वा अन्ये भूपतिप्रमृतय किम सन्ति । अत्र लोके ये सर्वेरिप । देहिन जीवस्य । स्वसमये कर्मोदितं वार्यते निवार्यते ॥३२॥ सी भव्याः । गीर्वाणा देवा । शक्ता समर्था सन्ति । अत्र लोके । तेषां देवानां कि बलम् उच्यते । कि कप्यते । किल्काना देवा । अणिमादिखस्थैमनस अणिमादिखस्थिमनस अणिमादिखस्थिमनस अणिमादिखस्थिमनस अणिमादिखस्थिमनस अणिमादिखस्थिमनस अणिमादिखस्थिमनस । कियान् कियान्मात्रम् । स पर रावण । च पुन । अन्तुषि समुद्रं प्रोक्तवन्य रामाख्येन मानुषेण । निहत मारित । राम अपि अन्तकगोचर समगोचर समभवत् संजात । विधे कर्मण सकाकात् अन्य के बलीयान् बलिह । न कोऽपि ॥ ३३ ॥ जगत्काननं संसारवनम् । सर्वत्र उद्गतकोक-उत्पक्तोक-व्यवद्वनेण व्याप्तम् । तत्र संसारवने । मुग्धा मूर्का । लोकेणका लोकम्या । वधूम्पीयतिधय श्रीमृगीविषये प्राप्तबुद्धय । कालक्याध्य यमव्यार्थ । यदा इमान् लोकमृगान् । निहन्ति मारयति । किलक्षणा लोकमृगान् । पुरत अप्रे । प्राप्तान् । किलक्षण कालक्याधाः । सदा निर्देय दयारहित । तस्मात् कालक्याधात् । यिद्यः वाकः । नो जीवति । च पुन । युवा न जीवति । क्याण इद्योऽपि न जीवति ॥३४॥ संस्वतिकानने संसारवने । जनतक् लोकनृद्धा । जात उत्पन्तः । किलक्षण जनतकः । पुन्तविवन्यः । विभूतिकतायुक्तः । लोके काल । पुन किलक्षण जनतकः । प्रिया-क्रीभि आक्रितः । पुन किलक्षण जनतकः । पुन्तविवन्यः । विभूतिकतायुक्तः । लोके काल जनतकः । पुन्तविवन्यः । विभूतिकतायुक्तः । लोके काल जनतकः । पुन्तविवन्यः

समयमें उदयको पाप्त हुए कर्मको रोक सकें ' अर्थात् उदयमें आये हुए कर्मका निवारण करनेके लिये उपर्युक्त देवादिकोंमेंसे कोई भी समर्थ नहीं है ॥ ३२ ॥ यहा अधिक क्या कहा जाय ' अणिमा-महिमा आदि करिद्रयोंसे स्वस्थ मनवाले जो शक्तिशाली इन्द्रादि देव थे वे भी केवल एक शत्रुके द्वारा नाशको पास हुए हैं। वह शत्रु भी रावण राक्षस था जो उन इन्द्रादिकी अपेक्षा कुछ भी नहीं था। फिर वह रावण राक्षस भी राम नामक मनुष्यके द्वारा समुद्रको लांधकर मारा गया। अन्तमें वह राम भी यमराजका विषय हो गया अर्थात् उसे भी मृत्युने नहीं छोडा। ठीक है— देवसे अधिक बलशाली और कोन है ' अर्थात् कोई भी नहीं है ॥ ३३ ॥ यह संसारक्षणी वन सर्वत्र उत्पक्ष हुए शोकक्षणी दावानल (जगककी आय) से ज्यास है। उसमें मृद जनक्षणी हिरण सीक्षणी हिरणोंने आसक्त होकर रहते हैं। निर्दय काल ( मृत्यु ) रूपी व्यास (शिकारी) सामने आये हुए इन जनक्षणी हिरणोंको सदा ही नष्ट किया करता है। उससे न कोई सलक बन्चा है, न कोई युवक बनता है और व कोई ग्रद्ध भी जीवित बनता है ॥ ३० ॥ संसारक्षणी बन्नों विकार,

जातः संस्तृतिकानने जनतरः कालोप्रदावानल ज्यासक्षेत्र भवेसदा वत बुधैरन्यत्किमाळोक्यते ॥ ३५ ॥

- 288) वाञ्छन्त्येव सुसं तदत्र विधिना दत्त परं त्राप्यते नृनं मृत्युसुपाश्चयन्ति मनुजासत्त्राप्यतो विभ्यति । इत्यं कामभयत्रसक्तइत्या मोहान्सुचैव धुवं द स्रोमिंगसूरे पतन्ति कुचिय संसारघोराणंवे॥ ३६॥
- 289) स्वसुखपयसि दीव्यन्मृत्युकैवर्तहस्तप्रसृतचनजरोरुपोल्लसखालमध्ये । निकटमपि न पश्यत्यापदा चक्रमुप्र भवसरसि वराको लोकमीनीघ एष ॥ ३७॥
- 290) द्भुण्यस्नन्तकगोत्तर गतयत पश्य बहुन् गच्छतो मोहादेव जनस्तथापि मनुते स्थैर्य पर ह्यात्मन ।

पत्नव । पुन किलक्षण । रतिसुखप्राये बहुले फले आधित । इंदिनिध जनतह । चेत्। कालोप्रदावानलभ्याप्तः नै मवेत तदा। बत इति खेवे । बुधे पण्डिते । अन्यत् किम् आलोक्यते । न किमि ॥३५॥ अत्र संसारे । मनुष्या सुखं वाष्ठित । तत्सुखम् । परं केवलम् । विधिना कर्मणा । दनं प्राप्यते । तत्र ससारे । नूनं निश्चितम् । मृयुम् उपाश्रयित प्रामुवन्ति । अत मृत्यो सका धात् । लोका विभ्यति भय कुर्वन्ति । इत्यम् अमुना प्रकारेण । कामभयप्रसक्त-आसक्तद्वया लोका । कुषिय निन्धबुद्धय । मोहात् । मुधेव वृथेव । ध्रुव ससारघोराण्वे समुद्दे पतन्ति । किलक्षणे ससारसमुद्रे । दु खोर्मिप्रचुरे दु खलहरीमृते ॥३६॥ एष वराक । लोकमीनौध लोकम स्थसमूद्द । भवसरिस ससारसरोवरे । मृत्यु-यम कैवर्त धीवर इत्येन प्रसारित-प्रसारितजरा उपप्रोत्त स्थालमध्ये । ससुखपयसि । दीव्यन् कीडयन् । उपम् आपदाम् । चक्र समूद्दम् । निकटम् अपि न पर्यति ॥३ ॥ जन लोक । अन्तकगोचरं यमगोचरम् । गतवत गतजीवान् । गृह्णन् जन बहून् गण्डत पर्यन् । तथापि मोहात् एव आत्मन परम् । स्थैर्य स्थिरत्वम् । मृतुते । च पुन । यद् वार्थके सप्राप्तेऽपि । प्राय बाहुल्येन । धर्माय । न स्पृह्मति न वाक्छिते । तत् स्वम् आत्मानम् ।

पुत्र-पौत्रादिरूपी मनोहर पत्तोसे रमणीय तथा विषयभोगजनित सुख जैसे फलोसे परिपूर्ण होता है. वह यदि मृत्युरूपी तीत्र दावानरुसे ज्याप्त न होता तो विद्वान जन और अन्य क्या देखें १ अर्थात वह मनुष्यरूप वृक्ष उस कारुरूप दावानरुसे नष्ट होता ही है। यह देखते हुए भी विद्वज्जन आत्महितमें प्रवृत्त नहीं होते यह खेदकी बात है ॥ ३५ ॥ संसारमें मनुष्य सुखकी इच्छा करते ही है परन्तु वह उन्हें केवल कर्मके द्वारा दिया गया प्राप्त होता है। वे मनुष्य निश्चयसे मृत्युको तो प्राप्त होते हैं परन्तु उससे डरते है। इस प्रकार वे दुर्बुद्धि मनुष्य हृदयमें इच्छा (सुलाभिलाषा) और भय (मृत्युमय) को धारण करते हुए अज्ञानतासे अनेक दु खोरूप लहरोंवाले ससाररूपी भयानक समुद्रमें व्यर्थ ही गिरते हैं ॥ ३६॥ यह विचारा जनरूपी मछिलियोका समुदाय संसाररूपी सरोवरके भीतर अपने सुखरूप जलमें कीड़ा करता हुआ मृत्युरूपी धीवरके हाथसे फैलाये गये घने वृद्धत्वरूपी विस्तृत जालके मध्येमें फसकर निकटवर्ती भी तीन आपत्तियों के समूहको नहीं देखता है।। विशवार्थ—जिस प्रकार मछलिया सरोवरके भीतर जलमें कीड़ा करती हुई उसमें इतनी आसक्त हो जाती हैं कि उन्हें घीवरके द्वारा अपने पकड़नेके लिये फैलाये गये जालका भी ध्यान नहीं रहता इसीलिये उन्हें उसमें फसकर मरणका कष्ट सहना पडता है। टीक इसी प्रकार विचारा यह प्राणीसमूह भी संसारके भीतर सातावेदनीयजनित अस्य सुखमें इतना अधिक मध हो जाता है कि उसे मृत्युको प्राप्त करानेवाले वृद्धत्व (बुढापा ) के प्राप्त हो जाने पर उसका भान नहीं होता और इसीलिये अन्तर्मे वह कालका मास बनकर असद्य दु सको सहता है।। ३७॥ मनुष्य मरणको प्राप्त हुए जीवोंके सम्ब धर्मे सुनता है तथा वर्तमानमें उक्त मरणको प्राप्त होनेवाले बहुत-से जीवोंको स्वय देखता भी

१ क व्यासक्षेदभवसा । २ क यास अभवत् ।

संग्रात ऽवि च वार्षके स्पृत्यति प्राची स धार्मय वस् तद्वभावयंत्रिकाथिकं स्वमसकृत्युकाविभिवंग्यतेः॥ ३८ ॥

- 291) दुब्बेशकतकर्मशिक्यितं दुःसन्धि दुवेन्धनं सापायस्थितं दोषधातुमकवत्सर्वेष यक्तम्बरम् । आधिन्याधिजरामृतिप्रसृतयो यक्तम चित्रं न तत् तक्षित्रं स्थिरता वृधैरपि वपुष्यश्रापि यन्सन्यते ॥ ३९ ॥
- 292) लज्या भीरिह वाञ्चिता वसुमती मुक्ता समुद्रावधिः प्राप्तास्ते विषया मनोहरतराः स्वर्गे 5पि ये दुर्छमाः। पश्चाचेन्यृतिरागमिष्यति ततस्तस्तवेमतद्विषा-विरुष्टं भोज्यमिषातिरस्यमपि धिग्मुक्तिः परं सृत्यताम्॥ ४०॥
- 293) युद्धे ताबद्दं रथेमतुरगा वीराझ इसा भृशं मंत्र शौयमसिम्न ताबद्वुलाः कार्यस्य संसाधकाः।

पुत्रादिभिव धने । असकृत् वारंवारम् । अधिकाधिक बभाति ॥ ३८ ॥ यत् शरीरम् । दुखेष्टाकृतकर्मधिल्पिरचित पापकर्मिशल्पी विज्ञानी तेन रचितम् । यत् शरीरम् । दु सिंघ दुवं घनम् । यत् शरीरम् । सापायस्थिति । दोषधानुमलवत् मलमृतम् । यत् शरीरम् । नधरं विनश्वरम् अस्ति । अत्र संसारे । यत् आधि मानसी व्यथा । व्याधि शरीरव्यथा । जरा-मृति-मरणप्रमृत्य बहुव रोगा सन्ति । तत् चित्र न अस्ति । बुधै अव्ये । अपि । अत्र । वपुषि शरीरे । यत् स्थिरता । मृत्यते अवलोक्यते । तत् चित्रम् आश्वर्यम् ॥ ३९ ॥ इह संसारे । श्री लक्ष्मी लाधा । वाश्विता वसुमती समुद्रावधि भुक्ता । ते विषया मनोहर तरा प्राप्ता ये विषया सर्गेऽपि दुर्लमा । चेत् पश्चात् मृति आगमिव्यति । तत् कारणात् । एतत्सवैम् । रम्य सुक्षम् धायि धिक् । किलक्षणं सुक्षम् । विवालिष्टं भोज्यम् इव । परं केवलम् । मुक्ति मृत्यतो विचार्यताम् । ॥ ४ ॥ राज्ञ रथेमतुरमा तावत् । युद्धे सङ्कामे । अलं समर्था । वीराध । मृशम् अल्यर्थम् । तावत् द्वा सगर्वा सन्ति । मर्का तावत्सपुरति । शीर्यं च । असिश्व खन्नः । तावत्कार्यस्य संसाधकास्तावत्सन्ति यावत् यस कुद्धः कोषं प्राप्त । सन्मुक्तः नैव धावति । किलक्षणं

है तो भी वह केवल मोहके कारण अपनेको अतिशय स्थिर मानता है। इसीलिये वृद्धत्वके प्राप्त हो जानेपर भी चूकि वह प्राय धर्मकी अभिलाषा नहीं करता अत एव अपनेको निरन्तर पुत्रादिख्य ब धनोंसे अत्यिक बाध लेता है।। ३८॥ जो शरीर दुष्ट आ चरणसे उपार्जित कर्मख्यी कारीगरके द्वारा रचा गया है, जिसकी सिध्या व बन्धन निन्ध हैं जिसकी खिति विनाशसे सहित है अर्थात् जो विनश्वर है, जो रोगादि दोषों, सात धातुओ एव मलसे परिपूर्ण है तथा जो नष्ट होनेवाला है, उसके साथ यदि आधि (मानसिक चिन्ता), रोग, बुढापा और मरण आदि रहते हैं तो इसमें कोई आध्यय नहीं है। परन्तु आध्यय तो केवल इसमें है कि विद्वान मनुष्य भी उस शरीरमें खिरताको खोजते हैं।। ३९॥ हे आत्मन्! तूने इच्छित लक्ष्मीको पा लिया है, समुद्र पर्यन्त प्रथिवीको मी भोग लिया है, तथा जो विषय खर्गमें मी दुर्लभ हैं जन अतिशय मनोहर विषयोंको मी प्राप्त कर लिया है। फिर मी यदि पीछे मृत्यु आनेवाली है तो यह सब विषसे संयुक्त आहारके समान अत्यन्त रमणीय होकर भी धिकारके योग्य है। इसकिये सुक्क मात्र प्रक्रिकी खोज कर ॥ ४०॥ ग्रुद्धमें राजाके स्थ, हाथी, घोड़े, अभिमानी सुभट, मत्र, शौर्य और तक्षवार, वह सब अनुपम साममी तभी तक कार्यको सिद्ध कर सकती है जब तक कि दुष्ट मूला यमराज (सद्ध) कोषित होकर मारनेकी इस्लासे सामने नहीं दौड़ना है। इसकिये विद्वान पुरुषोंको उस यमसे

१ क मर्ज का क्या । २ क मानस् वस सन्युत्ते । क्याने ० १४

राक्षो ऽपि श्रुधितो ऽपि निर्वयमका वावक्षिधस्तुर्यमः कुद्यो धावति नेव सन्युक्तमितो वक्को विश्वेयो बुवैः ॥ ४१ ॥

- शुक्रा बावात नव त्युकामता वका निवास दुवा ॥ ५० ॥ 294) राजावि शणमात्रतो विधिवशाद्वश्चायते विधितं सर्वज्याधिविवर्जितो ऽपि तक्यो अन्याश्च स्थं मच्छति । अन्ये किं किल सारताग्रुपगते श्रीजीविते हे तथोः संसारे स्थितिरीहशीति विदुषा कान्यत्र कार्यो मदः॥ ४२॥
- 295) हन्ति ज्योम स मुष्टिनाथ सरितं शुष्का तरस्याकुछः तृष्णातों ऽथ मरीचिका विवति च प्रायः प्रमत्तो मवन् । प्रोत्तुङ्गाचलचूलिकागतमरुत्रेङ्करप्रदीपोपमे यः सम्पत्सुतकामिनीप्रभृतिमिः कुर्यान्मवं मानव ॥ ४३॥
- 296) लक्ष्मीं व्याधसृगीमतीव चपलामाश्रित्य भूपा सृगा पुत्रादीनपरान् सृगानतिक्या निम्नन्ति सेर्प्य किल ।

यम । खुधित अतिनिर्देयमना । पुन किलक्षण यम । जिथलु प्रसितुम् इ छु जिथलु । बुधै पण्डितै । इत यमात् । यम विधेय कर्तव्य ॥ ४९ ॥ राजा अपि । विधिवशात् कर्मेशशात् । क्षणमात्रत क्षणत । निश्चितम् । रहायते रह इव आचरति । सर्वव्याधिविवर्जितोऽपि तरुण आग्रु क्षयं गच्छित । अये किम् । किल इति सत्ये । त्रीजीवित दे सारताम् उपगते । तयो द्वयो श्रीजीवितयो । ईदशी स्थिति । इति ज्ञात्वा । विदुषा पण्डितेन । अन्यत्र । क्ष कस्मिन् विषये । मद कार्य । अपि तु मद न कर्तव्य ॥ ४२ ॥ अत्र ससारे । य मानव सम्पत्युतकामिनीप्रमृतिभि । मद पर्वम् । कुर्यात् । किलक्षणे संपत्युतकामिनीप्रमृतिभि । प्रकर्षण उत्तक्षा अवलम्बृत्यिका तस्यां गत मदत् तेन प्रेष्ट्वन्त ये प्रदीपा तस्माने । य मदं करोति स मूर्ख मुष्टिना व्योम हित मार्यित । अथ आकुल शुष्काम् । मरित नदीम् । तरित । अथ च पुन । प्रायः बाहुत्येन । प्रमत्त भवन् तृष्णाते मरीचिका पिवति । इति ज्ञात्वा । मद न कार्य न कर्तव्य ॥ ४३ ॥ भूपा मृगाः ।

अपनी रक्षा करनेके लिये अर्थात् मोश्रप्राप्तिके लिये ही प्रयत्न करना चाहिये ॥ ४१ ॥ भाम्यवश राजा भी क्षणभरमें निश्चयसे रकके समान हो जाता है तथा समस्त रोगोसे रहित युवा पुरुष भी शीष्ठ ही मरणको प्राप्त होता है। इस प्रकार अन्य पदार्थोंके विषयमें तो क्या कहा जाय किन्तु जो लक्ष्मी और जीवित दोनों ही संसारमें श्रेष्ठ समझे जाते है उनकी भी जब ऐसी (उपर्युक्त) स्थिति है तब विद्वान् मनुष्यको अन्य किसके विषयमें अभिमान करना चाहिये ' अर्थात् अभिमान करनेके योग्य कोई भी पदार्थ यहा स्थायी नहीं है।। ४२।। सम्पत्ति पुत्र और की आदि पदार्थ ऊचे पर्वतकी शिखरपर स्थित व वायुसे चलायमान दीपकके समान शीष्ठ ही नाशको प्राप्त होनेवाले है। फिर भी जो मनुष्य उनके विषयमें स्थिरताका अभिमान करता है वह मानो मुहीसे आकाशको नष्ट करता है अथवा व्याकुल होकर सूखी (जलसे रहित) नदीको तैरता है अथवा प्याससे पीडित होकर प्रमादयुक्त होता हुआ वालुको पीता है।। विशेषार्थ— जिस प्रकार मुहीसे आकाशको ताड़ित करना जक्लरहित नदीमें तैरना, और प्याससे पीड़ित होकर वालुका पान करना यह सब कार्य असम्भव होनेसे मनुष्यकी अज्ञानताका द्योतक है उसी प्रकार जो सम्पत्ति पुत्र और की आदि पदार्थ देखते देखते ही नष्ट होनेवाले हैं उनके विषयमें अभिमान करना भी मनुष्यकी अज्ञानताको प्रगट करता है। कारण कि यदि उक्त पदार्थ चिरस्थायी होते तो उनके विषयमें अभिमान करना उचित कहा जा सकता था, सो तो हैं नहीं ॥ ४३॥ राजारूपी मृग अत्यन्त चवल ऐसी लक्ष्मीरूपी व्याघकी हिरणीका आश्रय लेकर ईष्यांपुक्त होते हुए अतिशय कोभसे पुत्रादिस्पी दूसरे मृगोंका घात करते हैं। वे जिस यमक्रपी व्याघने बहुत्त-सी

१ शा तेन मक्ता प्रेंखतः।

सारी-मृत्यनारपुंचताव्युःसैक्यान्देरकारे को बद्धानित समीपमानकाषि सुर्व बमे सुन्धकम् ॥ ४% ॥ 297) सुर्वागीचरमागते विकासने सोहेन वः कोचकृत् को गम्बो ऽपि गुणस्य स्वय बहुवो होषाः पुनर्निविद्धम् । दुःसं वर्षत एव नव्यति चतुर्वगी महेर्विश्वमः पापं बहु च सृतिका दुर्गतिरय स्वादीवसंस्वारिता ॥ ४५ ॥ 298) आपन्ययसंसारे किसते विदुषा किमापदि विचादः । कक्षस्यति स्वन्नतः प्रविधाय चतुष्यत्रे सद्वम् ॥ ४६॥

लक्ष्मीम् । क्याधमृती सिद्धमृतीम् । अतीव चपकाम् आश्रित्य पुत्राबीन् अपरान् सृतान् । अतिरुषा क्षेपेन । तेर्च्यम् कृष्यीयुक्त यथा स्थात्तथा । तिल्लाति नारवित । किल इति सत्ये । कुद्धं यमं छुक्षकं समीपम् आगतम् अपि नो पत्यित । किलक्षणं यमस्याधम् । सजीभृत्वनापदुष्ठतथनु संक्षमसंहत् शरं बाणम् ॥ ४४ ॥ अत्र लोके । निजजने । मृत्योगोंचरं यमस्य गोचरम् । आगते सति । य मृतः । मोहेन शोककृत् भवति । तस्य जनस्य । गुणकेशोऽपि गाधोऽपि वासनामात्रम् अपि नो अस्ति । पुन निश्चितं दोषा बह्व सन्ति । तस्य शोकी[कि]जनस्य दुक्तं वर्षते । एव निश्चितम् । चतुर्वर्गः धर्मार्यकाममोक्षा । नत्यति । तस्य मते विश्वम । स्याद्भवेत् । तस्य पाप भवति । तेन पापैन रुक् रोगं भवति । तेन रुजा मृतिः मरणं भवति । च पुन । दुर्गतिः भवति । अप तया दुर्गता विद्या पण्डितेन । द्वापि कि कियते । अपि तु न कियते । च पुन । चतुष्ये । सदनं गृदं वा शयनम् । प्रविधाय कृत्वा । छञ्चनत उपद्वात् ।

आपत्तियों रूपी धनवको सुसज्जित करके उसके जगर संहार करनेवाले बाणको रख लिया है तथा जो अपने समीपमें आ चुका है ऐसे उस कोधको प्राप्त हुए यमरूपी व्याधको भी नहीं देखते है ॥ विशेषार्थ- जिस प्रकार हिरण व्याधके द्वारा पकड़ी गई (मरणोन्मुख) हिरणीके निमित्तसे ईर्ष्यायुक्त होकर दूसरे हिरणोंका तो घात करते हैं. परन्त वे उस व्याधकी और नहीं देखते जो कि उनका वध करनेके लिये धनुष-बाणसे सुसजित होकर समीपमें आ चुका है। ठीक उसी प्रकारने राजा छोग चचल राज्यलक्ष्मीके निमित्तसे कुद्ध होकर अन्यकी तो बात क्या किन्तु पुत्रादिकोंका भी घात करते हैं, परन्तु वे उस यमराज ( मृत्यु ) को नहीं देखते जो कि अनेक आपत्तिमोंमें डालकर उन्हें प्रहण करनेके लिये समीपमें आ चुका है । तात्पर्य यह कि जो धन-सम्पत्ति कुछ ही समय रहकर नियमसे नष्ट हो जानेवाली है उसके निमित्तसे मनुष्योंको दूसरे प्राणियोंके लिये कह नहीं पहचाना चाहिये । किन्तु अपने आपको भी नश्वर समझकर कल्याणके मार्गमें लग जाना चाहिये ॥ ४४ ॥ अपने किसी सम्बन्धी पुरुषका मरण हो जानेपर जो अज्ञानके वश होकर शोक करता है उसके पास गुणकी गन्ध (लेश मात्र) भी नहीं है परन्तु दोष उसके पास बहुत-से है यह निश्चित है। इस शोकसे उसका दुल अधिक बढ़ता है, धर्म, अर्थ, काम और मोक्षरूप चारों पुरुषार्थ नष्ट होते हैं; बुद्धिमें विपरीकता भाती है. तथा पाप ( असातावेदनीय ) कर्मका बाध भी होता है, रोग उत्पन्न होता है, तथा अन्तमें भरणको प्राप्त होकर वह नरकादि दुर्गतिको प्राप्त होता है । इस प्रकार उसका संसारपरिज्ञमण लंबा हो जाता है ॥ ४५ ॥ इस जापत्तिसक्तप संसारमें किसी विद्येष जापत्तिक प्राप्त होनेपर विद्वास पुरुष क्या विश्वाद करता है ! अर्थाद नहीं करता । ठीक है- चौरखेमें ( जहां चारों ओर रास्ता जाता है ) मकान बनाकर कीन-सा सनुष्य कांबे जानेके सबसे दुखी होगा ' अर्थात कोई नहीं होगा । विशेषार्थ- जिस प्रकार चीरखोमें स्थित रहकर यदि कोई मनुष्य गाडी आदिके द्वारा कुचले जानेकी शाशका करता है तो यह

१ का चतुर्वतैः नकाति ।

- 299) वात्र एव किसु किं प्रहसंश्रहीतो भानतो ऽथ वा किसु बनः किसय प्रमत्तः । जानाति पश्यति सृषोति च जीवितादि विद्युषकं तद्यि नो कुरुते स्वकार्यम् ॥ ४७ ॥
- 300) दत्त नीवधमस्य नैव कवित कव्याण्ययं मिक्को नो कुर्याच्छुचमेवसुकतमतिलींकान्तरस्थे निजे। यक्ता याति यतो ऽक्किन शिथिलतां सर्वे सृतेः संनिधी ब धार्श्वमेविनिर्मिता परिलसद्वर्षाम्बुसिका इव ॥ ४८॥
- 301) स्वकर्मन्यात्रेण स्फुरितनिजकालादिमहसा समाद्यात साक्षाच्छरणरहिते सस्तिषने। त्रिया मे पुत्रा मे द्रविणमपि मे मे गृहसिद यदक्षेव मे मे पशुरिव जनो याति मरणम्॥ ४९॥

क त्रस्यित क भय करोति। न कोऽपि ॥ ४६ ॥ एष जन किमु वातुल । कि वा प्रहेण समृहीत । अथवा किमु भ्रान्त । अथ कि प्रमत्त । च पुन । एष जन जीवितादि विद्युक्त जानाति पश्यिति धृणोति। तदिप स्वकार्य नो कुरुते ॥ ४० ॥ उन्नतमित ज्ञानवान् । निजे इष्टे । लोका तरस्ये सित मृते सित । एव ध्रुचं शोक नो कुर्यात् । एव कथम् । अस्य रोगिण पुरुषस्य ओषध नो दत्तम् । अस्य कस्यापि मित्र्यण नैव कथित । एवं ध्रुच शोक नो कुर्यात् । यत अक्षिन जीवस्य । मृते यमस्य । संनिधौ समीपे । सर्वे यक्षा शिष्येलतौ यान्ति । यथा चमैविनिर्मिता बाधा परिलसद्द्रषाम्बुसिक्ता इव जलेन सिक्ता चर्मवाधा शिथिलतौ याति ॥ ४ ॥ जन लोक । सस्यतिवने ससारवने । स्वकर्मव्याग्रेण साक्षात् समान्नात गृहीत । मरण याति । किलक्षणे ससारे । शरणरहिते । किलक्षणेन स्वकर्मव्याग्रेण । स्कुरितनिजकालादिमहसा । एव वदन मरण याति । एवं

उसकी अज्ञानता ही कही जाती है। ठीक इसी प्रकारसे जब कि संसारका स्वरूप ही आपत्तिमय है तब भला ऐसे संसारमें रहकर किसी आपत्तिके आनेपर खेदाबिन्न होना यह भी अतिशय अज्ञानताका द्योतक है ॥ ४६ ॥ यह मनुष्य क्या वातरोगी है क्या भूत-पिशाच आदिसे प्रहण किया गया है क्या भ्रान्तिको पाप्त हुआ है, अथवा क्या पागल है <sup>2</sup> कारण कि वह जीवित आदि बिजलीके समान चचल है ' इस बातको जानता है देखता है और सुनता भी है तो भी अपने कार्य (आत्महित) को नहीं करता है ॥४७॥ किसी प्रिय जनके मरणको प्राप्त होनेपर विवेकी मनुष्य इसको औषध नहीं दी गई, अथवा इसके विषयमें किसी मान्निकके लिये नहीं कहा गया इस प्रकारसे शोकको नहीं करता है। कारण कि मृत्युक निकट आनेपर प्राणियोंके सभी प्रयस इस प्रकार शिथिलताको प्राप्त होते है जिस प्रकार कि चमडेसे बनाये गये ब धन वर्षाके जरुमें भीगकर शिथिल हो जाते है। अर्थात् मृत्युसे बचनेके लिय किया जानेवाला प्रयत्न कभी किसीका सफल नहीं होता है ॥४८॥ जो संसाररूपी वन रक्षकोसे रहित है उसमें अपने उदयकाल आदिरूप पराक्रमसे संयुक्त ऐसे कर्मरूपी व्याघने द्वारा प्रहण किया गया यह मनुष्यरूपी पशु 'यह प्रिया मेरी है ये पुत्र मेरे हैं यह द्रव्य मेरा है, और यह घर भी मेरा है' इस प्रकार मेरा मेरा' कहता हुआ मरणको प्राप्त हो जाता है ॥ विशेषार्थ- जिस प्रकार बनमें गाधको पाकर पीतेके द्वारा पकडे गये बकरे आदि पशुकी रक्षा करनेवाला वहां कोई नहीं है- वह मैं मैं' शब्दको करता हुआ वहींपर मरणको प्राप्त होता है- उसी प्रकार इस संसारमें कर्मके आधीन हुए प्राणीकी भी मृत्युसे रक्षा करनेवाला कोई नहीं है। फिर भी मोहके बज़ीमूत होकर मह मनुष्य उस मृत्युकी ओर ध्यान न देकर जो की-पुत्रादि बाह्य पदार्थ कमी अपने नहीं हो सकते उनमें मसस्य बुद्धि रखकर 'मे मे' (यह स्त्री मेरी है, ये पुत्र मेरे हैं आदि) करता हुआ व्यर्थमें संक्रेशको प्राप्त होता

- 302) दिवानि खण्डानि सुकवि संस्थुना विश्वन्यसम्बद्धाः निवासुधी सुद्धाम्। यतन्ति यद्द्यक्षपि निरमाधकः स्वित्त्वसम्बद्धाःसम्बद्धाःसम्बद्धाः ॥ ५०॥
- 303) कालेन प्रलयं जजन्मि नियतं ते उपीम्हण्यन्त्रादयः का वार्तान्यजनस्य कीवसरद्यो दशकेरदीर्यायुगः। सवसन्मृत्युगुपागते जियतमे और्थं युक्षा मा कृथाः स्रोकः कीवति नात्र येन सहस्या तन्त्रियिक्वव्यताम्॥ ५१॥
- 304) संबोगो यदि विश्वयोगविधिना चेळान तन्त्रत्युना सम्पन्नेद्विषदा सुसं यदि तदा हुःखेन मार्ग्य धुवम् । संसारे ऽत्र मुदुर्मुदुर्वद्वविधायस्थान्तरप्रोल्लसद् वेषान्यत्यनटीकृताङ्गिन सतः शोको न हर्षः क्रचित् ॥ ५२ ॥

कथम् । प्रिया मे पुत्रा मे इविणमपि मे इदं एहं मे । एवं वदन् पद्धारिव अजिशिश्वारिव मरणं याति ॥ ४९ ॥ निजायुवः । युक्णि बहुतराणि । खण्डानि दिनानि । निखम् अप्रत पतन्ति । किंकक्षणस्य निजायुवः । मृत्युना विहन्यमानस्य यमेव पीक्यमानस्य । जद मूर्कंजन । पर्यन् अपि आत्मनि विषये स्थिरत्वम् अभिमन्यते ॥ ५ ॥ भो भव्या भ्रूयताम् । काळेन कृत्वा । तेऽपि इन्द्रच द्वाद्य । नियतं निश्चितम् । प्ररूप वजित नाश गच्छन्ति । अन्यजनस्य का वार्ता । किंकक्षणस्य अन्यजनस्य । कार्ये अस्य प्रताम । किंकक्षणस्य अन्यजनस्य । कार्ये अस्य प्रताम । पुन किंकक्षणस्य अन्यजनस्य । कार्ये अस्य प्रताम प्रताम । पुन किंकक्षणस्य अन्यजनस्य । कार्ये अस्य प्रताम प्रताम । पुन किंकक्षणस्य अन्यजनस्य । कार्ये अस्य प्रताम प्रताम । प्रताम इष्टे जने । मृत्युम् खपागते सति । सुधा वृथा । मोहं मा कृया । सहसा तत्किपित् । अन्य क्यातम् अवलोक्यताम् । येन आत्मावलोकनेन । अत्र काळ म कीडति ॥ ५१ ॥ अत्र संसारे । धुवं निश्चितम् । यदि पुलम् अस्ति तदा विपदा भाव्यम् अस्ति । अत्र स्थारे । यदि चेत् । स्था इष्टमिलनम् अस्ति । तदा विप्रयोगविधिना वियोगन ।

है ॥ ४९ ॥ यह अज्ञानी प्राणी मृत्युके द्वारा खण्डित की जानेवाली अपनी आयुके दिनरूप दीर्घ खण्डोंको सदा सामने गिरते हुए देखता हुआ भी अपनेको स्थिर मानता है ॥ ५ ॥ जब वे इन्द्र और चन्द्र आदि भी समय पाकर निश्चयसे मृत्युको प्राप्त होते हैं तब मला कींडेके सहश निर्वल एव अल्पायु अन्य जनकी तो बात ही क्या है 2 अर्थात् वह तो नि सन्देह मरणको प्राप्त होवेगा ही । इसलिये हे मत्य जीव ! किसी अत्यन्त प्रिय मनुष्यके मरणको प्राप्त होनेपर व्यर्थमें मोहको मत कर । किन्तु ऐसा कुछ उपाय खोज, जिससे कि वह काल (मृत्यु) सहसा यहा कींडा न कर सके ॥ ५१ ॥ जहापर प्राणी बार बार बहुत प्रकारकी अवस्थाओंक् प वेषोकी मिन्नतासे नटके समान आचरण करते हैं ऐसे उस संसारमें यदि इष्टका संयोग होता है तो वियोग भी उसका अवस्य होना चाहिये, यदि जन्म है तो मृत्यु भी अवस्य होना चाहिये, यदि सम्पत्ति है तो विपत्ति भी अवस्य होनी चाहिये, तथा यदि सुस्त है तो दुस्त भी अवस्य होना चाहिये । इसीलिये सज्जन मनुष्यको इष्टसयोगादिके होनेपर तो हर्ष और इष्टवियोगादिके होनेपर शोक भी नहीं करना चाहिये ॥ बिशेषार्थ— जिस प्रकार नट (नाटकका पात्र) आवश्यकतानुसार राजा और रंक खादि अनेक प्रकारके वेषोंको तो प्रहण करता है, परन्तु वह संयोग और वियोग, जन्म और गरण, सम्पत्ति और विपत्ति तथा सुस्त और उद्घा आदिमें अन्त करणसे हर्ष एवं विषादको प्राप्त नहीं होता । कारण कि वह अपनी यथार्थ अवस्था और ग्रहण किये हुए उन क्रिजम वेषोंमें मेद समझता है । उसी प्रकार विवेकी मनुष्य भी उपश्चेक संयोग वियोग एव नर-नारकादि अवस्थाओंमें कभी हर्ष और विषादको नहीं प्राप्त होता ।

रे क बहारिय गरण। २ क बीटसङ्ग्र पन।

- 305) स्रोकाकोतसि चिन्तवस्त्यसुद्धिः करवाक्रमेशात्मनः कुर्वात्सा भवितव्यतागतकती तत्त्वत्र यद्रोचते । भोदोद्धासवद्यादिपस्त्रतो दित्ता विकस्तान् वहस् रागद्वेषविगेज्यितिस्ति सन्। सद्धिः सुतं स्वीणताम् ॥ ५३॥
- 306) लोका गृहप्रियतमासुतजीवितादि वाताहतध्यजपटाप्रचकं समस्तम् । व्यामोहमत्र परिहत्य धनादिमित्रे धर्मे मतिं कुरुत किं बहुमिर्वजोमि ॥ ५४॥
- 307) पुत्रादिशोकशिक्षिशान्तिकरी यतीन्द्रश्चीपग्रनन्दिवदनाम्बुधरप्रसृति । सद्वोधसस्यजननी जयतादनित्यपञ्चाशदुत्रतिश्चियामसृतैकवृष्टि ॥ ५५ ॥

म्यास पीकितम् अस्त । किलसणे संसारे । सुदुर्भुदुः वारंवारम् । बहुविधावस्थान्तरप्रोक्षसद्वेषान्यस्वैनद्वीकृताक्षिनि बहुविधगत्यन्तर वेषै निर्तितजीवगणे । सत सरपुरुषस्य । कवित्काछे शोक न कार्य कवित्काछे हर्षं न कार्य ॥ ५२ ॥ रागद्वेषविष्ठितिति रागद्वेषरिहिते । सिद्धः बहुरे । सदा काछे । सुखम् । स्थीयतां तिष्ठताम् । इति विकत्पान् बहुन् । हित्वा त्यक्त्वा । किलक्षणान् विकत्पान् । मोहोक्षासवशात् मोहप्रमावात् । अतिप्रसरत् । लोका जना । चेति विषये । अनुदिनं दिनं दिनं प्रति । भारमनः कल्याणम् एव चित्तयन्ति । सा आगतवती भवितव्यता । तत्र लोकरोजने । यहोवते तत्कुर्यात् ॥ ५३ ॥ मो लोकाः यहप्रिय तमान्त्री सुत-पुत्र त्रीवितादि वातेन पवनेन आहतं पीडित ध्वजपटाप्रं तद्वत् चल वपलम् । समस्तम् । विजानीत । अत्र धनादिषु धनादिसिने व्यामोहम् । परिहल्य परित्यक्त्वा । धर्मे मति कुरत् । बहुभिवेचोभि किम् । न किमपि ॥ ५४ ॥ अनित्यपद्याशत् जयतात् । किलक्षणा अनित्यपद्याशत् । उत्रतिधयाम् उत्रतसुदीनाम् । अमृतैकवृष्टि । पुन किलक्षणा अनित्यपद्याशत् । पुत्रादि शोक [ विक्ति ]-अप्रि शान्तिकरी । पुन किलक्षणा अनित्यपद्याशत् । सद्वीषस्यजननी बोधचान्यजनमभूमि ॥ ५५ ॥ इति अनित्यपद्याशत् ॥ ३॥

कारण कि वह समझता है कि संसारका स्वरूप ही जन्म-मरण है। इसमें पूर्वोपार्जित कर्मके अनुसार प्राणियोंको कभी इष्टका संयोग और कभी उसका वियोग भी अवस्य होता है। सम्पत्ति और विपत्ति कभी किसीके नियत नहीं है—यदि मनुष्य कभी सम्पत्तिशाली होता है तो कभी वह अग्रुभ कर्मके उदयसे विपत्तिप्रस्त भी देखा जाता है। अतएव उनमें हर्ष और विषादको प्राप्त होना बुद्धिमत्ता नहीं है॥ ५२॥ मनुष्य मनमें प्रतिदिन अपने कस्याणका ही विचार करते हैं किन्तु आई हुई भवितव्यता (दैव) वही करती है जो कि उसको क्वता है। इसलिये सज्जन पुरुष राग द्वेषक्रपी विषसे रहित होते हुए मोहके प्रभावसे अतिशय विस्तारको प्राप्त होनेवाले बहुतसे विकल्पोंको छोडकर सदा सुखपूर्वक स्थित रहें॥ ५३॥ हे भव्यजनो! अधिक कहनेसे क्या ' जो गृह, की, पुत्र और जीवित आदि सब वायुसे ताडित ध्वजाके वस्नके अप्रभागके समान चचल हैं उनके विषयों तथा धन एव मित्र आदिके विषयों मोहको छोडकर धर्ममें बुद्धिको करो॥ ५४॥ श्री पद्मनन्दी मुनीन्द्रके मुसक्रपी मेधसे उत्पन्न हुई जो अनित्यपद्माशत् (पचास स्वोक्त्य अमिन्य अनित्यताका प्रकरण) रूप अद्वितीय अमृतकी वर्षा विद्वज्ञनोंके लिये पुत्रादिके शोकरूपी अमिक्रो शान्त करके सम्यकानक्रप सस्य (फस्र ) को उत्पन्न करती है वह जयवत होवे॥ ५५॥

इस प्रकार अनित्यपद्माश्चत् समाप्त हुआ ॥ ३ ॥

१ अ क श वेषान्यकः। २ क अत्र धनादिमित्रे ।

## [ ४ एकत्वससि ]

308 ) चिद्रामचैकसङ्गार्व परमातमानम्बयम् । प्रणमानि सङ्ग शान्तं शान्तवे सर्वकर्तवास् ॥१॥

309) बादिपश्चकतिर्मुक्तं कर्माष्टकविवर्जितम् । चिवात्मकं परं ज्योतिवेन्वे वेचेन्त्रपूजितम् ॥ २॥

310) व्यव्यक्तमबोधानां व्यकं सद्दोधबञ्जवाम् । सारं वत्सर्वेवस्तुनां नगस्तुने विदातम् ॥३॥

311) चिचत्वं तत्वतिप्राणिवेह एव व्यवस्थितम् । तमदृष्टका न जानन्ति अमन्ति च वहिबँहिः॥॥

312) भ्रमन्तो अप सदा शासाजाले महति केवन । न विदन्ति पर तस्वं दारुणीय हुताशनम् ॥५॥

313) केवित्केनापि कारुण्यात्कथ्यमानमपि स्कुटम् । न मन्यग्ते न श्रुण्यन्ति महामोहमङीमसाः है

314) भूरिघर्मात्मकं तस्वं दुःश्रुतेर्मन्य्युद्धयः । जात्यन्यहस्तिक्षेण झात्या नदयन्ति केचन ॥ ७ ॥

अहं पद्मनन्यात्रार्थ । सदा सर्वदा । प्रथमामि । कम् । परमात्मानम् । किस्मुणं परमात्मानम् । विदानन्वैकतम् क्षान भानन्दैकलमावम् । पुन किल्क्षणं परमात्मानम् । अन्ययं विनावारहितम् । पुन किल्क्षणं परमात्मानम् । सान्तं सर्वेषाभिवितितम् । एवंविकं परमात्मानं सदा प्रथमामि । कसे । सर्वेकर्मणां शान्तये ॥ १ ॥ विदातमकं उथोति अहं वन्ते । किल्क्षणं उथोति । सादिपैक्षकिर्मुक्तम् आकाशादिपक्षप्रव्यरहितं वा पक्षद्दित्रम् । पुन किल्क्षणं उथोति । कर्माष्टकविवर्जितम् । परम् उत्कृष्टम् । व दे । पुनः किल्क्षणं उथोति । देवेन्द्रपृजितम् ॥ २ ॥ तसे विदातमने नम । यत्परंज्योति । अवोकानां वोधरहितानाम् । अन्यक्तम् अप्रकटम् । यपरंज्योतिः । सद्वोधनक्षुणं सद्वोधयुक्तानाम् । व्यक्तं प्रकटम् । यत्परंज्योतिः सर्वेवस्त्वां पदार्थानां सारम् । तस्य विदानने नम ॥ ३ ॥ तत् । विक्तः वैतन्यतत्त्वम् । प्रतिप्राणिवेद्दे प्राणिनां देदे । एव निक्तितम् । व्यवस्थितम् अस्ति । तत् वैतन्यतत्त्वम् । तमञ्ज्ञा मिथ्यात्व—अन्यकारेण आच्छादिताः । न जानन्ति । य पुनः । विद्विद्धः अमन्ति ॥ ४ ॥ केन्त्रन मूर्ता । सदा सर्वदा । महति शास्त्रजाले अमन्तोऽपि । परं तत्त्वम् आत्मतत्त्वम् । विदन्ति न स्वभन्ते । यवा दार्यण काष्टे । हताशनं प्रार्तुं दुर्लमम् ॥ ५ ॥ कारण्यात् दयामावात् । केनापि रपुरं व्यक्तं प्रकटं तत्त्वम् । क्रममनावस् अपि । केवित् मूर्ता । न मन्यत्ते न द्यव्यन्ति । किल्क्षणा मूर्ताः । महामोहमलीमसा महामोहेन न्याशाः ॥ ६ ॥ केन्तम् मन्दवुद्ध । भूरिधर्मात्मक तत्त्वं जाल्याधहितरूपेण क्षात्वा नश्चित्तः । किल्क्षणा मूर्ताः । महामोहमलीमसा महामोहेन क्याशाः ॥ ६ ॥ केन्तम् मन्दवुद्ध । भूरिधर्मात्मक तत्त्वं जाल्याधहितरूपेण क्षात्वा नश्चित्तः । किल्क्षणा मूर्ताः । महामोहमलीमसा महामोहेन व्याशाः ॥ ६ ॥ केन्तम

जिस परमात्माके चेतनखरूप अनुपम आनन्दका सद्भाव है तथा जो अविनश्वर एव झान्त है उसके लिये में (पद्मानन्दी मुनि) अपने समस्त कर्मोंको शान्त करनेके लिये सदा नमस्कार करता हू ॥ १ ॥ जो आकाश आदि पांच (आकाश, वायु अप्रि जरू और प्रथिवी) व्रव्योंसे अर्थात् शरीरसे तथा ज्ञानावरणादि आठ कर्मोंसे भी रहित हो चुकी है और देवोंके इन्होंसे पूजित है ऐसी उस चैतन्यस्वरूप उत्कृष्ट ज्योतिकों में नमस्कार करता हू ॥ २ ॥ जो चेतन आत्मा अज्ञानी प्राणियोंके लिये अस्पष्ट तथा सम्यव्यानियोंके लिये स्पष्ट है और समस्त वस्तुओंमें श्रेष्ठ है उस चेतन आत्माके लिये नमस्कार हो ॥ ३ ॥ वह चैतन्य तत्त्व प्रस्तेक प्राणीके शरीरमें ही स्थित है । किन्तु अज्ञानरूप अन्यकारसे व्याप्त जीव उसको नहीं जानते हैं, इसीलिये वे बाहिर बाहिर धूमते हें अर्थात् विषयभोगजनित सुलको ही बास्तविक सुल मानकर उसको प्राप्त करनेके लिये ही प्रयक्तरील होते हैं ॥ ४ ॥ कितने ही मनुष्य सदा महान् शाक्तसमूहमें परित्रमण करते हुए मी, अर्थात् बहुतन्ते शाकोंका परिशीलन करेते हुए भी उस उत्कृष्ट आत्मतत्त्वको काष्टमें शक्तिक्तपसे विषयमन व्यक्ति समान नहीं जानते हैं ॥ ४ ॥ यदि कोई दयासे प्रेरित होकर उस उत्कृष्ट तत्त्वक स्पष्टत्या कवन नी करता है तो कितने ही माणी महामोहसे मतिन होकर उसको न मानते हैं और न सुकते बी हैं ॥ ६ ॥ किस प्रकार जन्मान्य पुरुष हाथींक यथार्थ सक्तपको नहीं अह्या कर पाता है, किन्तु उसके किसी एक ही क्राको पक्तकर उसे ही हाथी मान केता है, ठीक इसी प्रकारसे कितने ही मन्तुन्दि समुष्य एकान्तवादियों-

१ का शानतं प्रवेतिक । २ का वन्ते खादि । २ का प्रानिर्द्ध ।

315 ) केचित किंचित्परिवाय कुतिश्चवृतिताशया'। जगन्मन्दं प्रपश्यन्तो माश्रवन्ति मनीचिणः ॥८॥

316) जन्तुसूबरते धर्मः पतन्तं वु-सासंकटे । अध्यथा स इतो आन्त्या लोकेन्नोद्धः परीक्षितः ॥९॥ 317) सर्वविद्वीतरागोको धर्म सुनृतता बजेत्। प्रामान्यतो यतः पुंसो वाच प्रामान्यमिन्यते ॥

॥ केविजीवा । कुतबित् शास्त्रात् । किवित्तत्त्वम् । परिज्ञाय ज्ञात्वा । जगन्मन्द मुखेम् । प्रपत्यन्तः । मनीविकाः परिवता । परमात्मतस्वं न आश्रयति न प्राप्तवन्ति । किलक्षणा पण्डिता । गर्वितासया गर्वितविशा ॥ ८ ॥ धर्म दु स र्संकटे पतन्तम । जन्ते जीवम । उद्धरते । स दयाधर्म आत्मधर्म । लोकै भ्रान्त्या अन्यवा कृत । साधुजनै परीक्षित परीक्षा इत्या । प्राह्म प्रहणीय ॥ ९ ॥ सर्विवत् सर्वज्ञ वीतरागै तेन उक्त धर्म स्नुततां व्रजेत् सखतां व्रजेत् । यत कारणात् । के द्वारा प्रकरित खोटे शास्त्रोंके अभ्याससे पदार्थको सर्वथा एकरूप ही मानकर उसके अनेक धर्मात्मक (अनेकान्तात्मक) स्वरूपको नहीं जानते हैं और इसीलिये वे विनाशको प्राप्त होते हैं॥ विशेषार्थ— जिस प्रकार किसी एक ही पुरुषमें पितृत्व पुत्रत्व भागिनेयत्व और मातुरुत्व आदि अनेक धर्म भिन्न भिन्न अपेक्षासे रहते हैं तथा अपेक्षाकृत होनेसे उनमे परम्पर किसी प्रकारका विरोध भी नहीं आता है। इसी प्रकारसे प्रत्येक पदार्थमें अनेक धर्म रहते हैं । किन्तु कितने ही एकान्तवादी उनकी अपेक्षाकृत सत्यताको न समझकर उनमे परस्पर बिरोध बतलाते है। उनका कहना है कि जिस प्रकार किसी एक ही पदार्थमें एक साथ शीतता और उष्णता ये दोनो धर्म नहीं रह सकते है उसी प्रकारसे एक ही पदाशमें नित्यत्व-अनित्यत्व पृथक्त्वापृथक्त्व तथा एकत्वानेकत्व आदि परस्पर विरोधी धर्म भी एक साथ नहीं रह सकते है। परन्तु यदि इसपर गम्भीर दृष्टिसे विचार किया जाय तो उक्त धर्मीके रहनेमें किसी प्रकारका विरोध प्रतिभासित नहीं होता है। जैसे-किसी एक ही पुरुषमें अपने पुत्रकी अपेशा पितृत्व और पिताकी अपेक्षा पुत्रत्व इन दोनों विरोधी धर्मोंके रहनेमें। एक ही वस्तुमें शीतता और उष्णताके रहनेमें जो विरोध बतलाया नाता है इसमें प्रत्यक्षसे बाधा आती है क्योंकि चीमटा आदिमें एक साथ वे दोनों (अग्रभागकी अपेक्षा उप्णत्व और पिछले भागकी अपेक्षा शीतता) धर्म प्रत्यक्षसे देखे जाते हैं। इसी प्रकार घट पटादि सभी पदार्थीमें द्रव्यकी अपेक्षा नित्यत्व और पर्यायकी अपेक्षा अनित्यत्व आदि परम्पर विरोधी दिखनेवाले धर्म भी पाये जाते हैं। कारण कि जब घटका बिनाश होता है तब वह कुछ निरन्वय विनाश नहीं होता । किन्तु जो पुद्रल द्रव्य घट पर्यायमें था उसका पौद्गलिकत्व उसके नष्ट हो जानेपर उत्पन्न हुए ठीकरोमें भी बना रहता है। अत एव पर्यायकी अपेक्षा ही उसका नाश कहा जावेगा न कि पुद्रल द्रव्यकी अपक्षा भी । इसी प्रकार अन्य धर्मों के सम्ब धर्में भी समझना चाहिये। इस प्रकार जो जडबुद्धि पदार्थमें अनेक धर्मोंके प्रतीतिसिद्ध होनेपर भी उनमेंसे किसी एक ही धर्मको दुरामहके वश होकर स्वीकार करते हैं वे स्वय ही अपने आपका अहित करते हैं॥ ७॥ कितन ही जीव किसी शास्त्र आदिके निमित्तसे कुछ थोड़ा सा ज्ञान पा करके इतने अधिक अमिमानको प्राप्त हो जाते है कि वे सभी लोगोंको मूर्व समझकर अन्य किन्हीं भी विशिष्ट विद्वानोका आश्रय नहीं लेते ॥८॥ दुम्बरूप सकुचित मार्गमें (गहुमें ) गिरते हुए प्राणीकी रक्षा धर्म ही करता है । परन्तु दूसरोंके द्वारा इसका स्वरूप आ तिके वश होकर विपरीत कर दिया गया है। अत एव मनुष्योंको उसे (धर्मको ) परीक्षापूर्वक महण करना चाहिये ॥ २ ॥ जो धर्म सर्वज्ञ और वीतरागके द्वारा कहा गया है वही सवार्थताको प्राप्त ही सकता है, क्योंकि पुरुषकी प्रमाणतासे ही वचनमें प्रमाणता मानी जाती है ॥ विशेषार्थ- वचनमें असत्वता या तो अल्पज्ञताके कारणसे होती है या फिर हृदयके राग-द्वेषसे दृषित होनेके कारण। इसीलिये जो पुरुष

१ इत सर्वविद सर्ववेत्ता सर्वशाता बीतराग ।

818) बहिर्विषयसंक्रमः सर्वः सर्वस्य सर्वसः । अञ्चलक्षित्रकेतन्त्रकोत्रयोगी तु दुर्वनी ॥ ११ स

319) सन्धिपञ्चलसम्प्रीविशेषारपात्रसं गराः । सम्प्राः सम्प्रम्यगादीम् यः सं मुक्तिपये सिसः॥१२॥

पुंतः पुरुषस्य । प्रामाण्यतः वाच प्रामाण्यम् । इञ्चते कथ्यते ॥ १ ॥ महिर्विवयद्वंवन्यः वाह्यविवयदंवन्य सर्वः । सर्वस्य क्रेकस्य । सर्वदा सर्वेव वर्तते । वातः वाह्यवंवन्यात् वा वात्रवंवन्यात् वा वात्रवंवन्य वा वा वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वा वा वा वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्यवंवन्य वात्रवंवन्यवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्यवंवन्य वात्रवंवन्य वात्रवंवन्यवंवन्य वात्रवंवन्यवंवन्य वात्रवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन व्यव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवन्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यवंवव्यव्यवंवव्यवंवव्यव्यव्यवंवव्यवंवव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्यव्य

अस्पन्न और राग-द्रेक्से सहित है उसका कहा हुआ धर्म प्रमाण नहीं हो सकता, किन्द्र जो पुरुष सर्वन होनेके साथ ही राग-द्वेषसे रहित भी हो चुका है उसीका कहा हुआ धर्म प्रमाण माना जा सकता है ॥१०॥ सन नाम विषयोंका सम्बाध समी प्राणियोंके और वह भी सदा काछ ही रहता है। किन्तु उससे किन नैतन्य और सम्बन्धानका सम्बन्ध ने दोनों दुर्लभ हैं ॥ ११ ॥ जो मन्य जीव क्षयोपशम विश्वाद्धि, देशना, प्रायोग्य और करण इन पांच लिक्स्यों रूप विशेष सामग्रीसे सम्बन्दर्शन, सम्बन्धान और सम्बन्धनारिश्वरूप रक्षत्रयको भारण करनेके योग्य वन चुका है वह मोक्षगार्गमें स्थित हो गया है ।। विशेषार्थ-प्रथमोपक्षम सम्मन्दकी प्राप्ति जिन पांच लिक्स्योंके द्वारा होती है उनका सक्दप इस प्रकार है-१ श्वायोगञ्चनलिक-जब पूर्वसंचित कर्मोंके अनुमागरपर्वक विशुद्धिके द्वारा प्रत्येक समयमें उत्तरोत्तर अनन्त्रपूर्व हीन होते हुन उदीरणाको प्राप्त होते हैं तब क्षयोपशमक्रकिय होती है। र विक्रकिक्रकिय-प्रतिसमय अनन्तगुणी क्षेत्रताके कमसे उदीरणाकी प्राप्त करावे गये अनुमागस्पर्धकाँदी उत्पन्न हुआ जो जीवका परिणाम सालावेदनीय खादि पुष्प प्रकृतियोंके बन्यका कारण तथा असालावेदनीय आदि पाप प्रकृतियोंके अवत्यका कारण होता है उसे विद्युद्धि कहते हैं। इस विद्युद्धिकी प्राप्तिका नाम निद्युद्धिकिन्य है। ३ देखनालकिय- जीपादि छह वृष्यों तथा नी पदार्थोंके उपदेशको देशना कहा जाता है । उस देशनामें सीन हुए आचार्य शादिकी प्राक्तिको तथा उनके द्वारा उपदिष्ट पदार्थके प्रहण, धारण एक विचार करनेकी शक्तिको प्राप्तिको भी देखना लिय कहते हैं । ४ प्राचीगयलिय- सब क्रॉकी उत्ताह स्वितिको वातकर उसे अन्त कोबाकोवि मात्र शिविमें सामित करने तका उक्त सम क्रमेंके उत्तरह बारुमामको भारतकर उसे दिस्सानीय (पारियाकर्नेके मता और वारक्ष तथा धना पार प्रकृतियोंके नीम और जानीर रूप ) बनुगामें स्वरित करनेकी प्रायोग्य-कार्य करा जाता है। ५ अधारम्बरकारण, बर्मकरण और वातिहरिकरण हम सीम प्रकारके परिणामीकी

र या प्रकः ताक्षिणवैतन्त्रकोशकोती पूर्वको । सर्वार्थक १५

320) सम्याद्यकोधवारित्रत्रितयं मुक्तिकारणम् । मुक्तावेव सुखं तेन तत्र यको विश्वीयताम् ॥ १३ ॥ 321) दर्शनं निध्य पुंसि बोधस्तद्वोध दृष्यते । स्थितिरत्रैय चारित्रमिति योगः शिकामवः ॥ १४ ॥

322) एकमेव हि चैतन्यं गुद्धनिश्चयतो ऽथवा । को ऽवकाशो विकल्पानां तत्राखण्डेकवस्तुनि ॥१५॥

823) प्रमाणनथनिक्षेपा अर्वाचीने पर्दे स्थिता । केवले च पुनस्तस्मिस्तदेकं प्रतिभासते ॥ १६॥

324) निश्चरैकदृशा नित्य तदेवैक चिदात्मकम्। प्रपत्त्यामि गतभ्रान्तिव्यवहारदृशा परम्॥ १७॥

मुक्तिकारण मोक्षकारणम्। तेन कारणेन। मुक्ती मोक्षे एवं सुखम्। तत्र मुक्ती मोक्षे। यत्न विश्वीयतां क्रियताम् ॥ १३ ॥ पुंति आत्मानि निश्चय दशनम्। तिस्मिन् आत्मानि वाध तद्वोध । इच्यते कथ्यते । अत्रैव आत्मानि स्थिति चारित्रम्। इति त्रयम् । शिवाश्रय योग त्रयं मोक्षकारणम् ॥ १४ ॥ अथवा। हि यत । शुद्धनिश्चयत एक चैतन्यं तश्वम् एव अस्ति। तत्र अख्यविकः वस्तुनि आत्मानि विषये । विकल्पानाम् अवकाश क । अपि तु अवकाश नास्ति ॥ १५ ॥ च पुन । प्रमाणनयनिक्षेषाः । अर्वाचीनपि व्यवहारपदे । स्थिता । तस्मिन् केवले । तत एकं चैतन्यम् । प्रतिभासते शोभते ॥ १६ ॥ निश्चयैकदशा । निर्धं सदैव । एकम् । [तत् चिदात्मक ] चैतन्यतत्त्वम् । प्रतिभासते । चैत-यतत्त्वं गतश्चान्ति प्रपत्थामि । व्यवहारदशा व्यवहार नेत्रेण । अपरं दशैनज्ञानचारित्रव्वरूपं प्रतिभासते ॥ १७ ॥ य आत्मानि विषये आ मना कृत्वा आत्मना ज्ञात्वा स्थिर तिष्ठेत् स

प्राप्तिको करणलि कहते है । जिन परिणामोंमें उपरितनसमयवर्ती परिणाम अधस्तनसमय र्ती परिणामोंके सददा होते है उन्हें अध प्रवृत्तकरण कहा जाता है (विशेष जाननेके लिये दिन्वये षद्रखण्डागम पु ६ पृ २१४ आदि ) । प्रत्येक समयमें उत्तरोत्तर जो अपूर्व अपूर्व ही परिणाम होते है वे अपूर्वकरण परिणाम कहरूरते हैं । इनमें भिन्न समय नर्ती जीवोंके परिणाम सर्वथा विसद्दश तथा एक समयवर्ती जीवोंके परिणाम सहरा और विसहरा भी होते है। जो परिणाम एक समयवर्ती जोवोंके सर्वथा सहरा तथा भिन्न समयवर्ती जीवोके सर्वथा विसदृश ही होते है उन्हें अनिवृत्तिकरण परिणाम कहा जाता है। प्रथमोपशम सम्यक्त्वकी प्राप्ति इन तीन प्रकारके परिणामोके अन्तिम समयमें होती है। उपर्युक्त पाच लब्धियोमें प्रक्की चार लब्धिया भव्य और अभव्य दोनोके भी समान रूपसे होती है। कि त पाचवीं करणलब्धि सम्यक्तके अभिमुख हुए भन्य जीरके ही होती है ॥ १२ ॥ सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान और सम्यक्रचारित्र ये तीनों एकत्रित स्वरूपसे मोक्षके कारण है। और वास्तविक सुख उस मोक्षमें ही है। इसिलये उस मोक्षके विषयमें प्रयत्न करना चाहिये ॥ १३ ॥ आत्माके विषयमें जो निश्चय हो जाता है उसे सम्यन्दर्शन उस आत्माका जो ज्ञान होता है उसे सम्यक्तान तथा उसी आत्मामें स्थिर होनेको सम्यक्तवारित्र कहा जाता है। इन तीनोका संयोग मोक्षका कारण होता है ॥ १४ ॥ अथवा शुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षासे ये (सम्यन्दर्शनादि) तीनो एक चैतन्यस्वरूप ही है। कारण कि उस अखण्ड एक वस्त (आतमा) में मदोके लिये स्थान ही कौन सा है ।। विशषार्थ— ऊपर जो सम्यन्दर्शन आदिका पृथक् पृथक् स्वरूप बतलाया गया है वह व्यवहार नयकी अपेक्षासे है। गुद्ध निश्चयनयसे उन तीनोंमें कोई मेद नहीं है क्योंकि वे तीनों अखण्ड आत्मासे अभिन्न हैं। इसीलिये उनमें मेदकी करूपना भी नहीं हो सकती है।। १५॥ प्रमाण नय और निक्केप ये अर्वाचीन पदमें स्थित है अर्थात् जब व्यवहारनयकी मुख्यतासे वस्तुका विवेचन किया जाता है तभी इनका उपयोग होता है। किन्तु ग़ुद्ध निश्चयनयकी दृष्टिमें केवल एक गुद्ध आत्मा ही प्रतिमासित होता है। वहां वे उपर्युक्त सम्यम्दर्शनादि तीनों मी अमेदरूपमें एक ही प्रतिभासित होते हैं ॥ १६ ॥ मैं निश्चयनयरूप अनु-पम नेत्रसे सदा आन्तिसे रहित होकर उसी एक चैतन्य स्वरूपको देखता हू । किन्तु व्यवहारनयरूप नेत्रसे

१ का एवं इति नास्ति । २ का चैतन्यतत्त्व ।

- 325 ) अअमेनं परं शान्तं सर्थोगाचिविवर्जितम्। आरमानगारमना शास्या तिष्ठेवास्मविज्ञः स्थिर ॥१८॥
- 326) का प्रवास्त्रमानिकाः स प्रवास्त्रमञ्जूते । स प्रवाहेन् वनवाराः स एवं प्रभूतिभारः ॥ १९ ॥
- 327) केवळकानक्ष्मीक्रवस्त्रभावं सत्यरं महः। तत्र काते व कि कार्य दृष्टे दृष्टं श्रुते श्रुतम् ॥ २० ॥
- 328) इति क्रेयं तदेवैकं सवसीयं तदेव हि । द्रष्टकं च सदेवैकं मान्यकिकायतो हुवैः ॥ २१ ॥
- 929 ) गुरूपवेशातो ऽभ्वासाद्विराग्याषुपलभ्य यत् । इतहस्यो अवेद्योगी तवेवैकं न खापरम् ॥ २२ ॥
- 880) तत्प्रतिपीतिचिक्तेन येन वार्तापि हि श्रुता। निक्रितं स मवेद्भव्यो प्राविनिर्याणमाजनम् ॥२३॥
- 331 ) जानीते य परं ब्रह्म कर्मण पृथगेकताम् । गतं तद्भतनोधात्मा तत्स्वक्पं स गच्छति ॥ २४ ॥

शानवान्। किलक्षणम् आत्मानम्। अयं जन्मरहितम्। एकम् अद्वितीयम्। परम् उत्कृष्टम्। शान्नतम्। सर्वोपाधिविविजितम्॥१४॥ य आत्मानि विषये स्थिर भवेन् स एव अस्तमार्गस्यः। स एव अस्तम् अस्ति अत्मानम् अतुभवति। स एव अस्तम् महति । स एव अस्तमार्गस्यः। स एव अस्तम् अस्ति। स एव प्रभुः। स स्वानि स्वान

उक्त सम्प्रदर्शनादिको प्रथक् पृथक् स्वरूपसे देखता हू ॥ १७ ॥ जो महाला जन्म-मरणसे रहित एक, उत्कृष्ट, शान्त और सब प्रकारके विशेषणींसे रहित आलाको आलाके द्वारा जानकर उसी आलामें स्थिर रहता है वही अमृत अर्थात् मोक्षके मार्गमें स्थित होता है वही मोक्षपदको प्राप्त करता है। तथा वही अरहन्त तीनों छोकोंका स्वामी, प्रभु एव ईश्वर कहा जाता है।। १८—१९ ॥ केवळ्यान, केवळ्यान और अनन्त सुखरकरूप जो वह उत्कृष्ट तेज है उसके जान छेनेपर अन्य क्या नहीं जाना गया, उसके देख छेनेपर अन्य क्या नहीं जाना गया, उसके देख छेनेपर अन्य क्या नहीं देखा गया, तथा उसके सुन छेनेपर अन्य क्या नहीं सुना गया १ अर्थात् एक मात्र उसके जान छेनेपर सब कुछ ही देखा जा चुका है, तथा उसके सुन छेनेपर सब कुछ ही देखा जा चुका है, तथा उसके सुन छेनेपर समी कुछ सुन लिया गया है।। २०॥ इस कारण बिद्वान् मनुष्योंके द्वारा निश्चय-से वही एक उत्कृष्ट आत्मतेज जाननेके योग्य है, वही एक सुननेके योग्य है, तथा वही एक देखनेके योग्य है, उससे मिक्ष अन्य कुछ भी न जाननेके योग्य है, न सुननेके योग्य है, तथा वही एक देखनेके योग्य है, उससे मिक्ष अन्य कुछ भी न जाननेके योग्य है, न सुननेके योग्य है, तथा वही एक देखनेके योग्य है, उससे मिक्ष अन्य कुछ भी न जाननेके योग्य है, न सुननेके योग्य है, जोर न देखनेके योग्य है। उससे मिक्स अन्य कुछ भी न जाननेके योग्य है, न सुननेके योग्य है, तथा वही एक देखनेके योग्य है। उससे मिक्स करके उपलेक अपलेक प्रति मनमें प्रेमको धारण करके जिसने उसकी बात भी सुनी है वह निश्चयसे मन्य है व मविष्यमें प्राप्त होनेवाली प्रक्रिका पात्र है।। २३॥ जो जानलाहर और स्वर्म पृथक् होकर अमेद अवस्थाको प्राप्त हो जाता है वह स्वर्क स्वरूपको प्राप्त हो जाता है वह स्वरूपको हो उसके स्वरूपको प्राप्त हो जाता है वह स्वरूपको हो उसके स्वरूपको प्राप्त हो जाता है वह स्वरूपको हो स्वरूपको प्राप्त हो जाता है वह स्वरूपको हो उसके स्वरूपको प्राप्त हो जाता है वह स्वरूपको हो स्वरूपको स्वरूपको स्वरूपको स्वरूपको स्वरूपको स्वरूपको

२ वा आभवनीयम् । २ क कुराकुरने भनेत् । ३ क बोधारता स्वरूपं ।

832 ) केनापि हि परेण स्वात्सवन्धो वन्धकारणम् । परेकाखपदे शान्ते सुकाये स्वितिदारमनः ॥२५॥ 333) विकल्पोर्मिमरत्यकः शान्त केवल्पमाश्रित । कर्मामत्वे मवेवात्मा वातामावे समुद्रवत् ॥२६॥

334) संयोगेन बवाबात मत्तत्तासकलं परम् । तत्परिखागयोगेन मुको ऽहमिति से मितः ॥ २७॥

335) कि में करिकातः करी शुभाशुमनिशासरी । रागद्वेचपरित्यागमहामन्त्रेण कीलिती ॥ २८ ॥ 836) संबन्धे ऽपि सति त्याज्यी रागहेषी महात्ममि । बिना तेनापि वे कुर्युस्ते कुर्युः किं न बातुकाः॥

837) मनोवाकायचेषाभिस्तविष कर्म जुम्मते । उपास्यते तदेवैकं तास्यो भिकं मुखुप्तिः ॥ १०॥

स्याङ्कवेत्। पर-श्रेष्ठ-एकत्वपदे शाति आमन स्थिति । मुक्तये मोक्षाय भवति ॥ २५ ॥ आत्मा शान्त भवेत्। किलक्षण आत्मा । विकल्प कर्मिभरत्यक रहित । कैवल्यम् आश्रित । शांत भवेत् । क सति । कर्माभावे सति । किंवत् । वातामावे पवनामावे । समुद्रवत् ॥ २६ ॥ यत् स्रवोगेन आयात बस्तु तत्सकल वस्तु मत्त सकाशात् । परं भिक्रम् । तत्परित्सग्योगेन तस्य वस्तुवः परित्यागयोगेन । अहं मुक्त इति मे मति ॥ २७ ॥ झुआझुमनिशाचरौ पुण्यपापराक्षसौ द्वौ । मे कि करिष्यतः । किलक्षणी पुण्यपापराक्षसी । रागद्वेषपरित्यागमहामच्चेण कीलिती ॥ २८॥ महात्ममि भन्ये । संब घेऽपि सति रागद्वेषी स्थाउची । वै मूर्जा । तेन संब धेन विना अपि रागद्वेष कुर्यु । ते मूखा । कि न कुर्यु ॥ २९ ॥ मनोवाकायचेष्टाभि । तद्विष पुण्यपापरूपं कमें। जुम्भते प्रसरति । मुमुखुमि मुनीश्वरै । तत् एव एकम् आत्मतस्वम् । उपास्यते सेव्यते । किलक्षणम् आत्मतस्वम् । तेभ्य पूर्वोक्तेभ्य पापपुण्येभ्यो भिष्मम् ॥ ३ ॥ खलु इति निश्चितम् । द्वैतत कर्मव धात् । द्वैतं संमार जायते । अद्वैतात्

अर्थात् परमात्मा बन जाता है ॥ २४ ॥ किसी भी पर पदार्थसे जो सम्ब व होता है वह ब घका कारण होता है किन्तु शान्त व उत्कृष्ट एकत्वपदमें जो आत्माकी स्थिति होती है वह मुक्तिका कारण होती है ॥२५॥ कर्मके अभावमें यह आत्मा वायुके अभावमें समुद्रके समान विकल्पोंह्रप ट्रहरोके भारसे रहित और शान्त होकर कैवल्य अवस्थाको प्राप्त हो जाती है।। विशेषार्थ-जिस प्रकार वायुका संचार न होनेपर समुद्र लहरोंसे रहित शान्त और एकत्व अवस्थासे युक्त होता है उसी प्रकार ज्ञानावरणादि कर्मोंका अभाव हो जानेपर वह आत्मा सब प्रकारके बिकरणोसे रहित शान्त (क्रोधादि विकारोंसे रहित) और केवली अवस्थासे युक्त हो जाता है।। २६।। संयोगसे जो कुछ भी प्राप्त हुआ है वह सब मुझसे भिन्न है। उसका परित्याग कर देनेके सम्बाधसे में मुक्त हो चुका ऐसा मेरा निश्चय है ॥ विशेषार्थ-यह प्राणी स्त्री, पुत्र, सित्र एव धन सम्पत्ति आदि पर पदार्थोंके संयोगते ही अनेक प्रकारके द लोको भोगता है अत एव उक्त संयोगका ही बरित्याग करना चाहिये। पेसा करनेसे मोक्षकी प्राप्ति होती है ॥ २७॥ जिन पुण्य और पापरूप दोनों दुष्ट राश्वसोंको राग-द्वेषके परित्यागरूप महामत्रके द्वारा कीलित किया जा चुका है वे अब मेरा (आत्माका) क्या कर सकेंगे व अर्थात् वे कुछ भी हानि नहीं कर सकेगे ॥ विशेषार्थ— जो पुण्य और पापरूप कर्म प्राणीको अनेक प्रकारका कष्ट (पारतन्य आदि ) दिया करते है उनका बन्ध राग और द्वेषके निमित्तसे ही होता है। अत एव उक्त राग-द्वेषका परित्याग कर देनेसे उनका बन्ध स्वयमेव रूक जाता है और इस प्रकारसे आत्मा स्वतंत्र हो जाता है ॥२८॥ महात्माओंको सन्ब ४ (निमित्त ) के भी होनेपर उन राग-द्वेषका परित्याग करना चाहिये । जो जीव उस (सम्बन्ध) के विना भी राग द्वेष करते हैं वे वातरोगसे प्रसित रोगीके समान अपना कीन-सा अहित नहीं करते हैं । अर्थात वे अपना सब प्रकारसे अहित करते हैं ॥ २९ ॥ मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिसे उस प्रकारका अर्थात् तदनुसार पुण्य-पापरूप कर्म वृद्धिंगत होता है। अत एव मुमुख जन उन्क मन-बचन-कायकी प्रवृत्तिसे भिन्न उसी एक आत्मतत्त्वकी उपासना किया करते हैं ॥३०॥ द्वैतमावसे नियमतः

१ आ क बा तेस्यो । २ क तेस्य पुण्यपापेस्यो ।

- 338 ) हैलती हैलमदैलाब्दीरां साह जायते । कोब्राह्मोद्यायं वार्व देखी हेममयं यथा ॥ ३१ ॥
- 339 ) निव्ययेन तरेकत्यमद्वैतमसूतं परम् । दिलीयेन इतं द्वेतं संस्कृतिकृषंयदारतः ॥ ३९ ॥
- 340) बुम्बनोकी रतिदेवी कर्मात्मांनी शुनाशुनी । इति देताकिता बुदिरसिदिरभिधीयते ॥ ३३ ॥
- 341) उदयोदीरणा सत्ता प्रवन्धः साञ्च कर्मण । बोधारमधाम सर्वेभ्यस्तदेवैकं परं परम् ॥ रे४ ॥
- 342) कोचादिकर्मयोगे ऽपि निर्विकार परं महः। विकारकारिभर्मेचैन विकार नभो भवेत्॥ ३५॥

अवन्यात् संवरात्। अद्वैत मुक्तिः जायते। यथा लोहात् छोहमयं पात्र अवति। हेन्न सुवर्णात्। हेममय सुवर्णसयस्। पात्रं जायते ॥ ३१ ॥ तथ्यवेन तत् एकत्वम् अद्वेतम्। परम् उत्हृष्टम्। अमृतम् अस्ति। द्वितियेन कम्मणा। इतं हेतम् अस्ति। व्यवहारतः संस्ति संसार ॥ ३१ ॥ व धमोक्षौ रतिद्वेषौ कर्मात्मानी । खुभाशुमौ पापपुण्यौ। इति हैताश्रितौ बुद्धि । अधिद्धिः ससार कारिणी। अभिधीयते कथ्यते ॥ ३१ ॥ बहु इति निश्चितम् । उदय उदीरणा सत्ता कर्मण । प्रवन्ध समृहः । गल्कर्मा[मुख] वामैपरिणति उदय । अपक्षपाचनम् उदीरणा। सत्ता अस्तित्वम् । तेषा प्रवन्ध । तवेव परं ज्योति । सर्वेभ्य कमैभ्यै । परं भिक्तम् । एकस् । वोधात्मधाम ज्ञानगृहम् ॥ ३४ ॥ भो सुने । क्रोधादिकमैयोगेऽपि परं मह निर्वेकारं जानीहि । विकारकारिमि विकारकर्णस्वभावे मेषे नभ विकारि न भनेत् । प्रवर्णमुक्तैः सेषै इत्या आकाशहर्यं प्रवर्णस्यं न क्रियते इत्यर्थं ॥ ३५ ॥

द्वेत और अद्वेतभावसे अद्वेत उत्पन्न होता है । जैसे लोहेसे कोहेका तथा सवर्णसे सवर्णका ही वर्तन उत्पन्न होता है ।। विशेषार्थ- आत्मा और कर्म तथा बाध और मोक्ष इत्बादि प्रकारकी बुद्धि द्वैतबुद्धि कही जाली है। ऐसी बुद्धिसे द्वैतमाव ही बना रहता है जिससे कि संसारपरिअमण अनिवार्य हो जाता है। किन्द्र मैं एक ही हू अन्य बाह्य पदार्थ न मेरे हैं और न मै उनका हू, इस प्रकारकी बुद्धि अद्वेत बुद्धि कह्न्छाती है। इस प्रकारके विचारसे वह अद्वैतमाव सदा जागृत रहता है जिससे कि अन्तमें मोक्ष भी प्राप्त हो जाता है। इसके लिये यहा यह उदाहरण दिया गया है कि जिस प्रकार लोह धातुसे लोहस्तरूप तथा सुबर्णसे सुवर्ध स्वरूप ही पात्र बनता है उसी प्रकार द्वेतबृद्धिसे द्वेतमाव तथा अद्वेतबृद्धिसे अद्वेतमाव ही होता है।। ३१॥ निश्चयसे जो वह एकत है वही अद्वेत है जो कि उत्क्रष्ट अमृत अर्थात मोक्षरवरूप है। किन्तु दूसरे (कर्म या शरीर आदि ) के निमित्तसे जो द्वैतभाव उदित होता है वह व्यवहारकी अपेक्षा रखनेसे संसारका कारण होता है ॥ ३२ ॥ बन्ध और मोक्ष, राग और द्वेष, कर्म और आत्मा, तथा ग्रम और अग्रम, इस प्रकारकी बृद्धि द्वेतके आश्रयसे होती है जो संसारका कारण कही जाती है ॥ ३३ ॥ उदय, उदीरणा और सन्त यह सब निश्चयसे कर्मका विस्तार है । किन्त ज्ञानरूप जो आत्माका तेज है वह उन सबसे मिन्न, एक और उत्कृष्ट है ॥ विशेषार्थ- स्थितिके पूर्ण होनेपर निर्जीर्ण होता हुआ कर्म जो फलदानके सन्मुख होता है इसे उदय बहा जाता है । उदयकारूके प्राप्त न होनेपर भी अपकर्षणके द्वारा जो कर्मनिषेक उदयमें स्थापित कराये जाते हैं, इसे उदीरणा कहते है । ज्ञानावरणादि कर्मप्रकृतियोंका कर्मस्करपरे अवस्थित रहनेको सस्व कहा जाता है ॥ ३४ ॥ कोभादि कर्मीका संयोग होनेपर भी वह उत्कृष्ट आत्मतेज विकारसे रहित ही होता है। ठीक भी है- विकारको करनेवाले सेघोंसे कभी आकाश विकारप्रक्त नहीं होता है ।। विशेषार्थ-जिस प्रकार आकाशमें निकारको उत्पन करनेवाले मेथोंके रहनेपर भी वह आकाश निकारको प्राप्त नहीं होता. किन्त्र समावसे स्वच्छ ही रहता है। उसी प्रकार आत्माके साथ कोशादि कर्मीका संयोग रहनेपर भी उससे भारमार्थे विकार नहीं उत्पन्न होता. किन्त वह स्वभावसे निर्विकार ही रहता है ॥ ३ ५ ॥

१ सा हैर्र आजिता । १ व्य 🕊 महामानिकालदान । १ क कार्नेच्या । ४ व्य विकासकार्य, क विकासकारण ।

- 343) नामापि हि परं तसाबिधयासदनामकम् । जन्ममृत्यादि चारोषं वपुर्धमं विदुर्बुधाः ॥ ३६॥
- 344) बोबेनापि युतिस्तस्य वैतन्यस्य तु कल्पना । स च तच तयोरैक्यं निश्चयेन् विमान्यते ॥३७॥
- 345) क्रियाकारकसंबन्धप्रव धोजिसतमूर्ति यत् । एवं ज्योतिस्तदेवैकं शरण्य मोक्षकाक्रिकाम् ॥
- 346) तदेकं परमं बान तदेकं शुचि दर्शनम् । चारित्रं च तदेकं स्थात् तदेकं निर्मलं तपः ॥ ३९ ॥
- 347) नमस्यं च तदेवैकं तदेवैकं च मङ्गलम् । उत्तम च तदेवैक तदेव शरणं सताम् ॥ ४० ॥
- 348) आचारश्च तदेवैक तदेवावश्यकिया । स्वाध्यायस्तु तदेवैकमप्रमत्तस्य योगिनः ॥ ४१ ॥

हि यत । निश्चयात् । तस्मात् श्रात्मन नाम अपि । परं भिष्मम् । तक्रयोति । अनामकम् अम्नि । च पुन । जम्मस्रादि । अहीर्ष समस्तं कष्टम् । बुधा पण्डिता । वपुर्धमै शरीरस्वभावम् । विदु जानित ॥ ३६ ॥ तस्य वैतन्यस्य बोवेनापि यति संयोग तुक पनामात्रम्। सै बोव । तत् चैतन्यम्। निश्वयेन । तयो बोध चैतन्ययो ऐक्यम् विभाव्यते कथ्यते ॥ ३७ ॥ यत् एवं ज्योतिस्तदेव एकम् । माक्षकाङ्क्षिणां मुक्तिवाञ्छकानां मुनीना शरण्यम् । एवं किलक्षण ज्योति । कियाकारकतेव च प्रबन्धन उजिल्लतमृति । स्थानात् अ यस्थानगमन किया । कियते इति कारकम् । सब धे पष्टी । केनिकत्सह संबाध । तैथा त्रयाणां कियाकारकसब धाना प्रब ध ममृह तेन उजिञ्चता रहिता मूर्ति यस्य तन् ॥ ३८ ॥ तत् एकं ज्योति परम शानम् । तत एक ज्योति शुचि दर्शनम् । च पुन । तदेक ज्योति चारित्र स्यात् भवेत् । तत् एकं ज्योति निर्मेल तप । निश्वयेन । सर्वगुणमय ज्योति ॥ ३९ ॥ भो भन्या । तत् योति । नमस्य नमस्करणीयम् । तदेव एक ज्योति । सतां साधूनाम् । महत्वम् अस्ति । च पुन । तदेव ज्योति । सता साधृनाम् । उत्तम अष्टम् अस्ति । च पुन । तदेव एकं ज्योति सता साधुनाम् । शरण्यम् अस्ति ॥ ४ ॥ अप्रमत्तगुणस्थानवर्तिन सप्तमगुणस्थानवर्तिन । योगिन मुने । तदेव एकं ज्योति आत्माका वाचक शब्द भी निश्चयत उससे भिन्न है क्योंकि निश्चयनयकी अपेक्षा वह आत्मा संज्ञासे रहित (अनिर्वचनीय) है। अर्थात् वाच्य वाचकभाव व्यवहार नयके आश्रित है न कि निश्चय नयके। विद्वज्जन जन्म और मरण आदि सबको शरीरका धर्म समझते हैं ॥ ३६ ॥ उस चैतन्यका ज्ञानके साथ भी जो संयोग है वह केवल कल्पना है क्योंकि ज्ञान और चैतन्य इन दोनोमें निश्चयसे अमेद जाना जाता है।। २७।। जो आत्म योति गमनादिरूप किया कर्ता आदि कारक और उनके सम्ब धके विस्तारसे रहित है वही एक मात्र ज्योति मोक्षाभिलाषी साधु जनोके लिये शरणमृत है ॥ ३८॥ वही एक आत्मज्योति उत्कृष्ट ज्ञान हे वही एक आत्मज्योति निर्मल सम्यग्दर्शन है वही एक आत्मज्योति चारित्र है तथा वही एक आत्मज्योति निर्मल तप है ॥ विशेषार्थ-अभिप्राय यह हे कि जब स्वरूपाचरण चारित्र प्रगट हो जाता है तब राद्ध चैतन्य स्वरूप एक मात्र आत्माका ही अनुभव होता है। उस समय सम्यग्दर्शन सम्यन्तान सम्यक्चारित्र और तप आदिमें कुछ भी भेद नहीं रहता। इसी प्रकार ज्ञान, ज्ञाता और ज्ञेयका भी कुछ भेद नहीं रहता क्योंकि उस समय वही एक मात्र आत्मा ज्ञान ज्ञेय और ज्ञाता बन जाता है। इसीलिये इस अवस्थामें कर्ता कर्म और करण आदि कारकोका भी सब मेद समाप्त हो जाता है ॥ ३९ ॥ वही एक आत्म योति नमस्कार करनेके योग्य है वही एक आत्मज्योति मगल स्वरूप है वही एक आत्मज्योति उत्तम है तथा वही एक आत्मज्योति साधुजनोके लिये शरणभूत है।। विशेषार्थ— चत्तारि मगरू अस्हता मगरू, सिद्धा मगल साहू मगल, केवलिपण्णतो धम्मो मगल। चत्तारि लोगुत्तमा " इत्यादि प्रकारसे जो अरहंत, सिद्ध, साधु और केवलीकथित धर्म इन चारको मगल लोकोत्तम तथा शरणमूत बतलाया गया है वह व्यव-हारनयकी प्रधानतासे है। गुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षा तो केवल एक वह आत्मज्योति ही मगल, लोकोचम और शरणमूत है ॥ ४ ॥ प्रमादसे रहित हुए मुनिका वही एक आत्मज्योति आचार है, वही एक आत्म

र क निश्चयात् तत तस्मात्। २ आ शा नोधेन सह युति । ३ शा कल्पना स । ४ क गमन ऋयते।

- 349 ) गुणाः शीकामि सर्वाणि धर्मकात्वन्तविमेकः। संभाष्यन्ते परं ज्योतिस्तदेकमञ्जतिष्ठतः ॥ ४२॥
- 850 ) तरेवैक परे रखें सर्वशासामहोदचेः । रमधीयेषु सर्वेषु तरेक पुरतः स्थितम् ॥ ४३ ॥
- 851 ) तदेवैकं परं तस्वं तदेवैकं परं पदम् । अञ्चाराध्यं तदेवैकं तदेवैकं परं महः ॥ ४४ ॥
- 852) शक्तं जन्मतरुक्छेदि तदेवैकं सर्ता मतम् । योगिनां योगनिष्ठानां तदेवैकं प्रयोजनम् ॥ ४५॥
- 353) मुसुक्षुणां तदेवकं मुकेः पन्था न चापर । आनन्दो ऽपि न चान्यव तदिहाय विभाव्यते ॥
- 354) संसारघोरधर्मेण सदा तसस्य देहिन । यवाधाराग्रहं शान्तं तदेव हिमशीतलम् ॥ ४७॥
- 355) तदेवेकं परं दुर्गममम्यं कर्मविद्विषाम् । तदेवैतिचिरस्कारकारि सारं निजं बलम् ॥ ४८॥
- 856) तदेव महती विद्या स्फुरन्मकास्तदेव हि । शीषधं तदपि श्रेष्ठं जनमञ्याधिविनादानम् ॥ ४९ ॥

आचार । तदेव एकं ज्योति आवश्यकिया । तु पुन । तदेव एकं ज्योति स्वाध्याय ॥ ४९ ॥ तदेक परं ज्योति । अत्रतिष्ठत विचारयत । अथवा तज्योति प्रवर्तयत सुने । गुणा संमाध्य ते । सर्वाण श्रीलानि संमाध्यन्ते । अस्यन्तिमैंकः धर्म संभाव्यते व थ्यते ॥ ४२ ॥ तदेव एक ज्योति सर्वशाक्षसमुद्रस्य परं रत्न वर्तते । सर्वेषु रमणीयेषु वस्तुषु तदेव एकं ज्योति । पुरत अप्रत । स्थितम् अस्ति ॥ ४३ ॥ तदेव एकं ज्योति परं तत्त्वम् अस्ति । तदेव एकं ज्योति परं तत्त्वम् अस्ति । तदेव एकं ज्योति परं महः अस्ति ॥ ४४ ॥ तदेव एकं ज्योति परं परम् अस्ति । तदेव एकं ज्योति परं महः अस्ति ॥ ४४ ॥ तदेव एकं ज्योति वन्मतद्वक्षेत्रं ससारवृक्षच्छेदकम् अस्ति । सतां साधूना संसारच्छेदक मतम् । योगिनिष्ठाना ध्यानतत्पराणा योगिनां तदेव एकं ज्योति प्रयोजनं कायम् अस्ति ॥ ४५ ॥ मुमुक्षणा मुक्तिवाञ्चकानां मुनीनाम् । तदेव एकं ज्योति । मुक्ते मोक्कस्य । पन्या मार्गा वर्तते । च पुन । अपर माग न अस्ति । च पुन । तदिहाय बैतन्य विहाय स्वत्वा । अन्यत्र स्थाने । आनन्द अपि । न विमाव्यते न कथ्यते ॥ ४६ ॥ तदेव ज्योति । वेहिन जीवस्य । यन्नधाराग्रह लताग्रहम् अस्ति । किलक्षणस्य देहिन । संसार घोरचमेण संसारस्व आत्तेव सदा तप्तस्य इ खितस्य । किलक्षण ज्योति । शान्तम् । पुन किलक्षण ज्योति । विम्मीतकम् । प्रालेयवच्छीतलम् ॥ ४० ॥ तदेव एक ज्योति परं दुर्गम् अस्ति । किलक्षण ज्योति । कमिविदिवां कमिशतूणाम् । अगम्यम् । प्रालेयवच्छीतलम् ॥ ४० ॥ तदेव एक ज्योति परं दुर्गम् अस्ति । किलक्षण ज्योति । सस्मिन् निजं खकीयम् । सारं श्रेष्ठ वल वर्तते ॥ ४८ ॥ तदेव ज्योति महती विद्या वर्तते । तदेव ज्योति स्पुरन्मक्र अस्ति । तदेपे ज्योति श्रेष्ठम् सारं श्रेष्ठ वल वर्तते ॥ ४८ ॥ तदेव ज्योति महती विद्या वर्तते । तदेव ज्योति स्पुरन्मक्र अस्ति । तदिपे ज्योति श्रेष्ठम्

ज्योति आवश्यक किया है तथा वही एक आत्मज्योति स्वाध्याय भी है ॥ ४१ ॥ केवल उसी एक उत्कृष्ट आत्मज्योतिका अनुष्ठान करनेवाले साधुके गुणोकी समस्त शीलोकी और अत्यन्त निर्मल धर्मकी भी सम्भावना है ॥ ४२ ॥ समस्त शालकापी महासमुद्रका उत्कृष्ट रत्न वही एक आत्मज्योति है तथा वही एक आत्मज्योति सब रमणीय पदार्थोमें आगे स्थित अर्थात् श्रेष्ठ है ॥ ४३ ॥ वही एक आत्मज्योति उत्कृष्ट तस्व है, वही एक आत्मज्योति अव्कृष्ट पद है वही एक आत्मज्योति भव्य जीवोंके द्वारा आराधन करने योग्य है, तथा वही एक आत्मज्योति उत्कृष्ट तेज है ॥ ४४ ॥ वही एक आत्मज्योति साधुजनोंके लिये जन्मकापी वृक्षको नष्ट करनेवाला शक्ष माना जाता है तथा समाधिमें स्थित योगी जनोंका अमीष्ट प्रयोजन उसी एक आत्मज्योतिकी प्राप्ति है ॥ ४५ ॥ मोक्षाभिलाची जनोके लिये मोक्षका मार्ग वही एक आत्मज्योति है, दूसरा नहीं है । उसको छोक्कर किसी दूसरे स्थानमें आनन्दकी मी सम्भावना नहीं है ॥ ४६ ॥ शान्त और वर्षके समान श्रीतक वही आत्मज्योति संसारकापी भयानक धामसे निरन्तर सन्तापको प्राप्त हुए प्राणीके लिये वस्थारागृह ( पुल्वारोंसे युक्त घर ) के समान आनन्दवायक है ॥ ४७ ॥ वही एक आत्मज्योति कर्मकापी श्रञ्जांकी लिये दुर्गम ऐसा उत्कृष्ट हुर्ग ( किला ) है तथा वही यह आत्मज्योति हम कर्मकापी श्रञ्जांकी तिस्कृत करनेवाली अपनी श्रेष्ठ सेना है ॥ ४८ ॥ वही आत्मज्योति हम कर्मकापी श्रञ्जांकी तिस्कृत करनेवाली अपनी श्रेष्ठ सेना है ॥ ४८ ॥ वही आत्मज्योति हम कर्मकापी श्रञ्जांकी तिस्कृत करनेवाली

रे का का प्रतिवर्तयतः। २ 🖝 अस्ति शति लास्ति।

857) अक्षयसाक्ष्यानन्दमहाफलभरश्रिय । तदेवैकं परं कीजं निःश्रेयसलसत्तरोः ॥ ५० ॥

858) सर्वेषकं परं विद्धि पेळोक्यपृहनायकम् । येनैकन विना वाह्रे वसाव्येतदुवसम् ॥ ५१ ॥

359) शुक्रं यदेव बैतन्यं तदेवाहं न संदाय । कल्पनयानयाप्येतकी वैमानन्दमन्दिरम् ॥ ५२ ॥

360) स्पृद्दा मोसे ऽपि मोहोत्था तित्रपेधाव जायते । अन्यसी तत्कथं शान्ताः स्पृद्यन्ति मुखुसव ॥

361) आहं चैतन्यमेवकं नान्यत्किमपि जातुचित्। संयन्धो ऽपि न केनापि दढपको ममेदकः॥

362) शरीरादिबहिश्चिन्ताचक्रसंपर्कवर्जितम् । विशुद्धात्मस्थित चित्त कुर्वभास्ते निरम्तरम् ॥ ५५ ॥

368) एव सति यदेवास्ति नदस्तु किमिहापरे । आसाद्यात्मिश्रद तस्वं शान्तो भव सुस्ति भव॥

364) अपारजन्मसन्तानपथभ्रातिकृतश्रमम् । तस्वामृतमिद् पीत्वा नाशयन्तु मनीविषाः ॥ ५७ ॥ औषधम् अस्ति । किलक्षणं ज्योति । जन्मन्याधिविनाशनम् ॥ ४९ ॥ तदेव एकं ज्योति । नि श्रेयसलस्तरी मोक्षतरी भीजम् ।

किलक्षणस्य मोक्षतरो । अक्षयस्य विनाशरहितस्य । पुन किलक्षणस्य । अञ्चयानन्दैमहाफलभरश्री यस्य स तस्य अक्षयानन्द महाफलमरश्रिय ॥ ५ ॥ तदेव एक ज्योति । परम् उत्कृष्टम् । त्रैलोक्यगृहनायकम् । विद्धि जानीहि । अहं शहे । येन एकेन बिना आत्मना विना । एतत् त्रैलोक्यम् । वसत् अपि उद्वसम् उद्यानम् । इति हेती त्रैलोक्यनायकम् आत्मानं जानीहि ॥ ५१ ॥ सबेद ग्रादं बैतन्यं तदेव अहम् । न सशय न सन्देह । एतत् न्योति । अनया कल्पनया हीनम् । अहम् अन्यत् चैतन्यम् अन्वत् । अनेन विकल्पेन रहित योति । आन दमन्दिरं मुखनिधानम् ॥ ५२ ॥ मोहो अपि । मोहोत्था मोहोत्पना । स्युहा वाच्छा । तक्तिषेषाय मोक्षनिषेषाय । जायते कथ्यते । तत्तस्मात्कारणात् । मुमुक्षव मुक्तिवाव्यका मुनय । अन्यस्मै वस्तुने । कथं स्पृद्दयन्ति कयं वाष्ट्रकृति । किळक्षणा मुनय । शाता ॥ ५३ ॥ अहम् एकं चेतन्यम् एव । जातुचित् कदाचित् । अन्यतः किमपि न। केनापि वस्तना सह सब घोऽपि न। सम सने । इदश दढ पक्ष अस्ति ॥ ५४ ॥ जित सन । निरन्तरम् अनवरतम् । विद्युद्धात्मस्थितं कुर्वन् । आस्ते तिष्ठति । किलक्षणं मन । शरीरादिवहिश्विन्ताचक समृह् तस्य चिन्ताचकसमृहस्य संपर्केण संयोगेन विज्ञतम् ॥ ५५ ॥ इह आ मिन । एव पूर्वोक्तिविचारे सति । यदेव निजम्बरूपम् । अस्ति । तदा अपरे विकल्पे किम् अस्ति । न किमपि । तदेव निजलाहपमस्तु । भो आत्मन् । इद खरूपम् । आसाय प्राप्य । इदं तस्त्वं प्राप्य । सानतो भव सुखी भव ॥ ५६ ॥ मनीषिण मुनय । इद तत्त्वामृतं पीत्वा । अपारज मसन्तानपभन्नान्त[न्ति क्रितश्रमं पाररहितसंसारपर जन्मरूपी रोगको नष्ट करनेवाली श्रेष्ठ औषधि हे ॥ ४९ ॥ वही आत्मज्योति शाश्वतिक संखरूपी महाफलेंके भारसे सुशोभित ऐसे अविनधर मोक्षरूपी सन्दर वृक्षका एक उत्कृष्ट बीज है।। ५ ।। उसी एक उत्कृष्ट आत्मज्योतिको तीनों लोकरूपी गृहका नायक समझना चाहिये जिस एकके विना यह तीन लोकरूपी गृह निवाससे सहित होकर भी उससे रहित निर्जन वनके समान प्रतीत होता है। अभिग्राय यह है कि अन्य द्रव्योंके रहनेपर भी लोककी शोभा उस एक आत्मज्योतिये ही है ॥ ५१ ॥ आनन्दकी स्थानमृत जो यह आत्म योति है वह जो गुद्ध चैत य है वही में हू इसमें सन्देह नहीं है" इस कल्पनासे भी रहित है ॥ ५२ ॥ मोहके उदयसे उत्पन्न हुई मोक्षप्राप्तिकी मी अभिलाषा उस मोक्षकी प्राप्तिमें रुकावट बाकनेवाळी होती है, फिर भला शात मोक्षामिलाषी जन दूसरी किस बस्तुकी इच्छा करते हैं ? अर्थात् किसीकी भी नहीं ॥ ५३ ॥ में एक चैतन्यस्वरूप ही हू उससे भिन्न दूसरा कोई भी स्वरूप मेरा कमी भी नहीं हो सकता । किसी पर पदार्थके साथ मेरा सम्बाध भी नहीं है, ऐसा मेरा इड निश्चय है ॥ ५४ ॥ ज्ञामी साधु शरीरादि बाह्य पदार्थविषयक चिन्तासमूहके संयोगसे रहित अपने चिन्नो निरन्तर गुद्ध जात्मामें स्तित करके रहता है ॥ ५५ ॥ हे आत्मन् ! ऐसी अवस्थाके होनेपर जो भी कुछ है वह रहे । यहा अन्य पदार्थीं से मला क्या प्रयोजन है। अर्थात् कुछ भी नहीं। इस चैतन्य स्वरूपको पाकर, तू शान्त और सुसी हो ॥ ५६ ॥ बुद्धिमान् पुरुष इस तत्त्व रूपी अमृतको पीकर अपरिमित जन्मपरम्परा (संसार ) के

१ क बुद्रनम्। २ क यथा करपनया व मन करपनया। २ हा विनाशरहितस्य आनंगः। ४ क सद श्रीः ५ क बद्रनम्। ६ चा अन्येन । ७ क बुद्धपक्ष शर्थकः ।

- 365 ) असिस्यामसिस्य क्रीचे वानेकीय यत् । स्वर्शवेश्वमधेचे च यदसरमासरम् ॥ ५८ ॥
- 866 ) अतीपस्थानिरियममधियममाकुरूम् । शूर्णं पूर्वे च विकामहित्वं च प्रचक्ष्यते ॥ ५९ ॥
- 367) निजारीर विरास्त्रमं विभाजं विस्तानं विस्तानि यस् । विदास्त्रकं परंज्योतिरवाकानसराधिरम् ॥६०॥
- 868 ) क्षात्र राष्ट्री ऽत्यन्तवृक्षेत्रचे परमात्मनि । जन्मते यसकाकाशं अत्याकेक्यं विकिक्यते ॥ ६१ ॥

म्परापय-आर्गभ्राकेन इतक्षमम् उत्पन्नं असं सेदम् । नाग्रयन्त् रहेटयन्त्रै ॥ ५० ॥ यत् ज्योतिः अतिस्हमं प्रनक्षते कम्यते अमूर्तत्वात्। यज्योति अतिस्थूलं प्रवक्ष्यते । कस्पात्। अनन्तगुणाश्रयत्वात्। यज्योति एक प्रवस्यते ग्रह्मस्याविकेन। यज्योति स्वनेक प्रचक्ष्यते कृष्यते गुणापेक्षया सम्बा दर्शनज्ञानसारित्रतः । यज्यमेति स्वसंनेयम् । कस्मात् । सङ्चङ्गानपरि च्छेयत्वात् । सञ्योति अवेशम् । कस्मात् । क्षायोपशमिकज्ञानेन अपरिच्छेयत्वात् । सञ्योतिः अक्षरं न सरित इति अक्षरं विमाश-रहितत्वार्ते । च पुन । यज्योति अनक्षरम् । कस्मात् । अक्षररहितत्वात् । यज्योति अनीपम्यम् असाधारणगुणसहितत्वेन उपमातीतम् । यज्योति अनिरेत्यम् । कस्मात् । कथितुमशक्यत्वात् । यज्योति अप्रमेयम् । कस्मात् । प्रमातुमशक्यत्वात् वा प्रमाणातीतत्वातः। यज्ञ्योति अनाकुलम् आकुलतारहितम् । यज्ञ्योति शून्यं परपरचतुष्टयेन शूचम् । च पुनः । यज्ञ्योतिः पूर्ण स्वचतुष्टयेन पूर्णम् । यज्योति नित्यं इव्यापेक्षया नित्यम् । यज्योति अनित्यं पर्यायार्थिकनयेन अनित्यं प्रवस्यते कथ्यते ॥ ५८-५९ ॥ यत् परंज्योति । नि शरीरं शरीररहितम् । यज्योति निरालम्बम् आलम्बनरहितम् । यज्योति नि शब्दं शब्द रहितम्। यज्योति निरुपाधि उपाधिरहितम्। यज्योति चिदा मकम् । यज्योति अवाज्यानसगोचरम् अतीन्द्रियज्ञानगोचरम् ॥ ६ ॥ इति पूर्वोक्तप्रकारेण । अत्र परमात्मनि विषये । यत् उच्यते कथ्यते तत् आकाशं प्रति आकेस्यं चित्रामं विकिल्यते मार्गमें परिश्रमण करनेसे उत्पन्न हुई थकावटको दूर करें ॥ ५७ ॥ वह आत्मज्योति अतिशय स्थ्म भी है और स्थूल भी है एक भी है और अनेक भी है स्वसंबेध भी है और अवेध भी है तथा अक्सर भी है और अनक्षर भी है। वह ज्योति अनुपम, अनिर्देश्य, अप्रमेय एव अनाकुल होकर शून्य भी कही जाती है और पूर्ण भी नित्य भी कही जाती है और अनित्य भी ॥ विशेषार्थ-वह आत्मज्योति निश्चयनयकी अपेक्षा रूप, रस, गाथ और स्पर्शसे रहित होनेके कारण सूक्ष्म तथा व्यवहारनयकी अपेक्षा शरीराश्रित होनेसे स्थूल भी कही जाती है। इसी प्रकार वह गुद्ध चैतन्यरूप सामान्य स्वमावकी अपेक्षा एक तथा व्यवहारनयकी अपेक्षा भिन्न भिन्न शरीर आदिके आश्रित रहनेसे अनेक भी कही जाती है। वह स्वसंवेदन पत्यक्षके द्वारा जाननेके योग्य होनेसे स्वसंवेद्य तथा इद्रियजनित ज्ञानकी अविषय होनेसे अवेद भी कही जाती है। वह निश्चयसे विनाशरहित होनेसे अक्षर तथा अकारादि अक्षरोंसे रहित होनेके कारण अथवा व्यवहारकी अपेक्षा विनष्ट होनेसे अनक्षर मी कही जाती है। बही आत्मज्योति उपमारहित होनेसे अनुपम निश्चयर्नयसे शब्दका अविषय होनेसे अनिर्देश्य (अवाच्य ). सांव्यवहारिक प्रत्यक्षादि प्रमाणोंका विषय न होनेसे अप्रमेय तथा आकुलतासे रहित होनेके कारण अनाकुरू भी है। इसके अतिरिक्त चूकि वह मूर्तिक समस्त बाह्य पदार्थीके संयोगसे रहित है अत एव शून्य तथा अपने शानादि गुणोंसे परिपूर्ण होनेसे पूर्ण भी मानी जाती है अथवा परकीय द्रव्यादिकी अपेक्षा सून्य और स्वकीय ब्रव्यादिकी अपेक्षा पूर्ण मी मानी जाती है। वह ब्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा विनाशरहित होनेसे नित्य तथा पर्यासार्थिक नयकी अपेक्षा अनित्य मी कही जाती है ॥ ५८-५९ ॥ वह उत्कृष्ट नैतन्यसक्तप ज्योति चूकि द्वारीर, आसम्बन, सब्द तथा और भी अन्यान्य विशेषणोंसे रहित है, भार एवं वह वचन एवं मनके भी व्ययोचर है ॥ ६० ॥ इस प्रकार उस परमात्माके दुरियमध्य पत्र अस्त्रात दुर्वस्य ( अद्वस्य ) होनेपर उसके विषयमें को कुछ भी कहा जाता है वह आकाशमें नित्रकेलनेक

१ वा वान्यनस्मोत्तरस्, वा वाक्यमस्योक्तस्। २ वा वा समोद्रवन्तुः। १ वा प्रचक्रते। ४ वा वा वाक्नाकारः। वर्धनेक १६

869) आसां तत्र स्थितो यस्तु चिन्तामात्रपरिष्ठहः। तस्यात्र जीवितं स्वाध्यं देवैरवि स यूज्यते ॥६२॥ 870) सर्वविद्विरसंसारे सम्यक्तानविलोचनैः। यतस्योग्रासनोपायः सम्यम्बद्धवाहतम्॥६३॥ 871) साम्यं स्वास्थ्यं समाधिश्च योगश्चेतोविरोधनम्। शुद्धोपयोग इस्तेते मवन्येकार्थवाषकाः ॥६४॥ 872) नाकृतिर्नाक्षर वर्णो नो विकल्पश्च कश्चन। शुद्धं चैतन्यमेवैकं यत्र तत्साम्यसुक्यते॥६४॥ 873) साम्यमेकं परं कार्यं साम्यं तस्वं परं स्मृतम्। साम्यं सर्वोपदेशानामुपदेशो विमुक्तवे॥६६॥ 874) साम्यं सद्दोधनिर्माणं शश्चदानन्दमन्वरम्। साम्यं शुद्धात्मनो कपं द्वारं मोक्षेत्रस्वानः॥६७॥ 875) साम्यं निःशेषशास्ताणां सारमाहुर्विपश्चितः। साम्यं कर्ममहाकसदाहे दावानलायते॥६८॥

376) साम्यं शरण्यमित्याद्वर्योगिनां योगगोचरम् । उपाधिरचिताशेषदोषक्षपणकारणम् ॥ ६९ ॥

॥६१॥ तत्र आत्मनि । स्थित प्रवर्तनम् । आस्तां दूरे तिष्ठतु । तु पुन । य चिन्तामात्रपरिपद् पुरुष अस्ति । अत्र संसारे । तस्य जीवितं श्वाप्यम् । स पुमान् देवैरपि पूज्यते ॥ ६२ ॥ सर्वविद्भिः सर्वेशैः । एतस्य भारमन । उपासनीपाय सेवनोपायः । साम्यम् एकम् । उदाहृतं कथितम् । किलक्षणे सर्वत्रे । असंसारे संसाररहिते । पुन किलक्षणे । सम्यग्ज्ञानविल्येचने ॥६३॥ इति एते एकार्यवाचका भवन्ति । ते के । साम्यं खास्थ्यम् । च पुन । समाधि योग चेतोनिरोधनं छुद्धोपयोग ॥ ६४ ॥ तत्साम्यम् उच्यते यत् एकमेव शुद्धं चैतन्यम् अस्ति । यस्य शुद्धस्य आकृति न समचतुरस्रादिआकृति १ न । यस्य वैतायस्य आकारादि अक्षरं न । यस्य ग्राद्धस्य श्राक्कादि वर्ण न । यस्य ग्राद्धवैतन्यस्य कश्चन विकल्प न । तत्साम्यम् उच्यते ॥ ६५ ॥ परम् एक साम्य कार्यं कर्तव्यम् । साम्य परं तत्त्वं स्मृत कथितम् । साम्यं सर्वोपदेशाना सर्वशास्त्र उपदेशानाम् । विमुक्तये मोक्षाय उपदेश ॥ ६६ ॥ एत साम्यं सद्घोधनिर्माण सद्घोधस्य निर्मापकम् । पुन शक्षत् आन दमन्दिरं कल्याण स्थानम् । पुनः साम्यं शुद्धाः मन रूपम् अस्ति । पुन साम्यं माक्षेकसद्भन मोक्षगृहस्य द्वारम् ॥ ६७ ॥ विपश्चित पण्डिता । नि शेषशास्त्राणी सारं साम्यम् । आहु कथयन्ति । कर्ममहाकक्ष-वन दाहे साम्यम् । दावानलायते दावानल इवाचरति ॥ ६८ ॥ साम्य योगिना योगगोचरम् अस्ति । इति हेतो । शरण्यम् आह । किलक्षण साम्यम् । उपाधिरचित-अशेषदोषक्षपणकारणं समान है।। विशेषाथ-अभिप्राय यह कि जिस प्रकार अमूर्त आकाशके ऊपर चित्रका निर्माण करना असम्भव है उसी प्रकार अतीन्द्रिय आत्माके विषयमें कुछ वर्णन करना मी असम्मव ही है। वह तो केवल स्वानुभवके गोचर है।। ६१।। जो उस आत्मामें लीन है वह तो दूर ही रहे। किन्तु जो उसका चिन्तन मात्र करता है उसका जीवन प्रशसांके योग्य है वह देवेंकि द्वारा भी पूजा जाता है ॥ ६२ ॥ जो सर्वज्ञ देव संसारसे रहित अर्थात जीवनमुक्त होते हुए सम्यम्बानरूप नेत्रको धारण करते हैं उन्होने इस आत्माके आराधनका उपाय एक मात्र समताभाव बतळाया है ॥ ६३ ॥ साम्य, स्वास्थ्य समाधि, योग, चित्तनिरोध और शुद्धोपयोग ये सब शब्द एक ही अर्थके वाचक हैं॥ ६४॥ जहा न कोई आकार है न अकारादि अक्षर है न कृष्ण-नीलादि वर्ण है. और न कोई विकल्प ही है, किन्तु जहा केवल एक चैतन्यस्वरूप ही प्रतिभासित होता है उसीको साम्य कहा जाता है ॥ ६५॥ वह समताभाव एक उत्कृष्ट कार्य है। वह समताभाव उत्कृष्ट तत्त्व माना गया है। वही समताभाव सब उपदेशोंका उपदेश है जो मुक्तिका कारण है अर्थात् समताभावका उपदेश समस्त उपदेशोंका सार है क्योंकि उससे मोक्षकी प्राप्ति होती है ॥ ६६॥ समतामाव सम्यन्ज्ञानको उत्पन्न करनैवास्त्र है वह शाश्वतिक (नित्य) सुलका स्थान है वह समताभाव शुद्ध आत्माका स्वरूप तथा ग्रीक्षरूपी अनुपम प्रासादका द्वार है ॥ ६७ ॥ पण्डित जन समतामावको समस्त शास्त्रोका सार बतस्त्राते हैं। वह संमताभाव कर्मरूपी महावनको भसा करनेके लिये वाबानलके समान है ॥ ६८॥ जो समताभाव योगी जनोंके योगका विषय होता हुआ बाह्य और आभ्यन्तर परिग्रहके निमिक्ते उत्पन्न हुए समस्त वोषोंको नष्ट करनेवाळा है वह शरणमूत कहा जाता है।। ६९॥ जो आत्मारूपी हस अणिमादि

१ मा समुचतुरक्षावि कान्तित् आकृति ।

- 877) वि:स्वहायाविमायकावाचे साम्यस्योक्षये । ईसाय श्रुवये मुस्तिदंतीदश्यको ममः ॥ ७० ॥
- 378) बानितो उस्तरसंघाव मृत्युस्तपकरोऽपि सन्। सामकुम्भन्य कोके ऽसिन् मकेत्वावविधिर्यया॥
- 379) सात्रकं सत्कले जन्म कवारिकेतः कृतकता । विवेकन विना सर्वे सदप्येतक किंचन ॥ ७२ ॥
- 380) विद्वित है परे तस्ते विदेशसादिवेश्वतम् । उपादेवसुपादेपं हेपं हेपं च कुर्वतः ॥ ७३ ॥ 881) युःशं किंचित्रसुषं किंचित्रितं साति जडारमनः । संसारे उच पुनर्वित्यं सर्वे गुःशं विदेशितः॥
- 382 ) हैचे हि कर्स रागादि सरकार्वे च विवेदिन । उपादेवं परंज्योसिकपयोगैकलक्षणम् ॥ ७५ ॥
- 388) यदेव चैतन्यमह तदेव तदेव जानाति तदेव पश्यति ।
  - तदेव चैकं परमक्ति निक्षयाद गतो ऽस्ति भावेन तदेकतां परम् ॥ ७६ ॥

दीवविवाहाकारणम् ॥ ६९ ॥ इंसाय नम् । किल्क्षणाय इंसाय परमात्मने । साम्यसरोज्जे साम्यसर सेवकाय । पुन किल्क्षणाय परमात्मने । अणिमाया जन्नण्डे स्वर्गश्रीकमलसण्डे । नि स्पृहाय उदासीनाय । पुन किलक्षणाय । शुन्ये पवित्राय । पुन किरुक्षणाय हंसाय । मिक्कं वीदत्तहरो मिक्कं सिनीदत्तनेत्राय ॥ ७ ॥ मृत्य आतापकर अपि सन् ज्ञानिन प्रकारय । अमृत संगाय सुखाय भवेत् । अस्मिन् लोके यथा आमकुम्भस्य अपक्रकलशस्य पाकविधि पक्षकरणम् ॥ ७९ ॥ मानुष्यं सत्कृष्ठे जन्म स्वभी बुद्धिः कृतज्ञता सर्वे विवेकेन विना। सत् विद्यमानम् अपि। असत् अविद्यमानम्। एतत् किंचन नै॥ ७२॥ चित् अचित् परे द्वे तत्त्वे। तयो द्वयो विवेचनं विचारणम् । विवेक । त विवेकं कुर्वत सुने उपादेयं तत्त्वम् उपादेयं प्रहणीयस् । च प्रनः । हैयं तत्त्वं हेयं लाजनीयम् ॥ ३ ॥ अत्र संसारे । जहारमन मूर्खस्य । चित्ते किंचित् दुःख किंचित्सुखं प्रतिभाति । पुन विवेदिन चित्त सर्वे इ.स. भाति । नित्यं सदैव ॥ ७४ ॥ हि यत । रागादि कमें । हेय लाजनीयम् । च पन । विवेकिन । तत्कार्ये तस्य रागाहिकांण कार्ये व्यजनीयम् । परंज्योति उपादेवं प्रहणीयम् । किलक्षणं ज्योति । उपयोगैकलक्षणं ज्ञानदर्शनोपयोगस्रक्षणम् ॥ ७५ ॥ यत् । एव निखयेन । चैतन्यतस्वम् अस्ति । तदेव अहम् । तदेव आत्मतस्वं सर्वे जानाति । सदेव चैतन्य सर्वे स्त्रेकं परवति अवस्त्रोक्त्यति । च पन । निश्चयात् तदेव एकं ज्योति । परम् उत्कृष्टम् । अस्ति । मावेन विचारणेन अववा चैतन्येन ऋदिरूपी कमलखण्ड (स्वर्ग)की अभिलाषासे रहित है समतारूपी सरीवरका आराधक है. पिनन है. तथा मुक्तिस्पी हसीकी और दृष्टि रसता है उसके लिये नमस्कार हो ॥ ७० ॥ जिस प्रकार इस लोक्स कचे धड़ेका परिपाक अमृतसंग अर्थात् पानीके संयोगका कारण होता है उसी प्रकार अविवेकी जनके लिये सन्तापको करनेवाली मी वह मृत्य ज्ञानी जनके लिये अमृतसंग अर्थात शास्त्रतिक सुख (मोक्ष) का कारण होती है ॥ ७१ ॥ मनुष्य पर्याय, उत्तम कुरुमें जन्म, सम्पत्ति बुद्धि और कुलज्ञता (उपकारस्यति), यह सब सामग्री होकर भी विवेकके विना कुछ भी कार्यकारी नहीं है।। ७२॥ चेतन और अचेतन ये दो भिन्न तत्त्व हैं। उनके भिन्न स्वरूपका विचार करना इसे विवेक कहा जाता है। इसिलेये हे आत्मन्! त इस विवेक्से महण करनेके योग्य जो चैतन्यखरूप है उसे महण कर और छोक्ने बोग्य जकताको छोड़ दे॥ ७३॥ यहां संसारमें मूर्ख प्राणीके चित्रमें कुछ तो सुख और कुछ दुसरूप प्रतिमासित होता है। किन्तु विवेकी जीवके चित्तमें सदा सब दुखदायक ही प्रतिभासित होता है ॥ विशेषार्थ-इसका अभिप्राय यह है कि अविवेकी प्राणी कभी इष्ट सामप्रीके प्राप्त होनेपर सुस और उसका वियोग हो जानेपर कभी दसका अनुभव करता है। किन्द्र विवेकी प्राची इष्ट सामग्रीकी प्राप्ति भीर उसके वियोग दोनोंको ही दुखप्रद समझता है। इसीलिये वह उक्त दोनों ही अनुसाओंमें समभाव रहता है ॥ ७४॥ विवेकी जनको कर्म तथा उसके कार्यमृत रागादि मी कोंकृनेके मोग्य हैं और उपयोगरूप एक रुक्षणवास्त्री उत्कृष्ट ज्योति प्रहण करतेके योग्य है ॥ ७५ ॥ जो चैतन्य है वही में हं। वही चैतन्य जानता है और वही चैतन्य देखता भी है। निश्चयसे

रेका न नास्ति। २ का वैशन्यं अस्ति।

884) यसत्वस्त्रातिरिषं सुरसिन्युववैध्धीपचनन्दितिम्सूघरतः प्रस्ता । वी माहते शिवपदाम्युनिधि प्रविद्यामेतां स्रमेत स नरः परमां विद्युखिम् ॥ ७०० ॥

385) संसारसागरसमुत्तरणैकसेतुमेनं सता सदुपदेशसुपाश्चितानाम् । कुर्यात्पदं मरुखने ऽपि किमन्तरक्ते सम्यक्समाधिविधिसंनिधिनिसारक्ते ॥ ७८ ॥

886) आतमा मिसलाइनुगतिमत्कर्म सिमं तयोगी प्रत्यासचेर्धपति विकृति साथि मिस्रा तथेय । काळसेत्रप्रसुक्तमपि पच्छ सिमं मत मे भिनं भिन्न निजगुणकलालकृतं सर्वमेतत्॥ ७९॥

387) ये ऽभ्यासयन्ति कथयन्ति विचारयन्ति समावयन्ति च मुहुर्मुहुरात्मतस्यम् । ते मोक्षमक्षयमनूनमनन्तसीस्यं क्षित्रं प्रयान्ति नवकेषळळन्त्रिकपम् ॥ ८० ॥

सह । परं केवलम् । एकताम् । गतोऽस्मि प्राप्तोऽस्मि ॥ ६ ॥ इयम् एकत्वसप्ति । स्रित्यं आकाशगङ्गा । उने श्रीपद्मनिन्
हिमम्घरंते उन्नतरश्रीपद्मनिन्दिहिमान्वलपर्वतात् । प्रस्ता उद्भूता उरप्ता । य पुमान् । एताम् आकाशगङ्गाम् । गाहते व्यात्यो लयति । स नर परमां विश्विद्धम् । लभेत प्राप्तुयात् । किलक्षणाम् एकत्वसप्तिम् आकाशगङ्गाम् । शिवपदाम्बुनिर्षि प्रविद्धां मोक्षसमुत्र प्राप्ताम् ॥ ७ ॥ मो भव्या अयुवताम् । एनम् । सत् समीनीनम् उपवेशम् उपाश्रितानाम् । सत्तं सत्युक्षणाम् । वन्तराष्ट्रे मनसि अभ्यन्तरे मनसि । मललवोऽपि पापछेशोऽपि । कि पदं स्थान कुर्यात् । अपि तु न कुर्यात् । किलक्षणम् उपवेशम् । संवारसागरसमुत्तरणैकसेत्रम् एकप्रोहणम् । किलक्षणे अन्तरहे । सम्यक्समाधिविधिनित्तराङ्ग समीनीनसाम्यविधिसमीपेन अनाकुके ॥ ७८ ॥ आत्मा भित्र । तदनुगतिमत् तस्य जीवस्य अनुगामि कर्म भित्रम् । तयो द्वयो आत्मकर्मणो । प्रत्यासत्तेः सामीप्यात् । या विकृति भवति सापि भित्रा । तथेव सा विकृति आत्मकर्मवद्भित्रा । यत् कालक्षेत्रप्रमुख तदिपि भित्रम् । व पुन । एतत्सवैम् । निजगुणालकृतम् आत्मीयगुणपर्यायसंयुक्तम् । मत्तं भित्रम् । मतं कथितम् ॥ ७९ ॥ ये मुनय आत्मतत्तं व पुन । ये मुनय आत्मतत्तं सथान्तः । ये मुनय आत्मतत्तं सथावयन्ति । ते मुनय क्षिप्रम् । अन्त मोक्षं प्रयान्ति । ये मुनय आत्मतत्तं सथावयन्ति । ते मुनय क्षिप्रम् । अन्त मोक्षं प्रयान्ति । वे कतं अनुनं सौक्ष्येन पूर्णं मोक्षम् । किलक्षणं मोक्षम् । वक्ष्यवित्तावित्ताः व पुन । वे सुनय क्षाप्ततत्तं स्थान्तः स्थावयन्तः । ते मुनय क्षाप्ततत्तं स्थान्तः । विलक्षणं मोक्षम् । नवकेवललक्षिक्षणं नवकेवल सक्षम् ॥ ८ ॥ इस्थेकत्वाक्षीति [ इस्थेकत्वसति ] समाप्ता ॥ ४ ॥

वहीं एक चैतन्य उत्कृष्ट है। मैं स्वमावत केवल उसीके साथ एकताको प्राप्त हुआ हू ॥ ७६ ॥ जो यह एकत्वसप्ति (सत्तर पद्यमय एकत्वविषयक प्रकरण) रूपी गगा उन्नत (ऊचे) श्री पद्मन्दीरूपी हिमालय पर्वतसे उत्पन्न होकर मोक्षपदरूपी समुद्रमें प्रविष्ट हुई है उसमें जो मनुष्य स्नाम करता है (एकत्वसप्तिके पक्षमें—अभ्यास करता है) वह मनुष्य अतिशय विशुद्धिको प्राप्त होता है ॥ ७७ ॥ जिन साधुजनोंने संसाररूपी समुद्रके पार होंनेमें अद्वितीय पुल्ल्वरूप इस उपदेशका आश्रय स्थिया है उनके उत्तम समाधिविधिकी समीपतासे निश्चलताको प्राप्त हुए अन्त करणमें क्या मलका लेश मी स्थान पा सकता है अर्थात् नहीं पा सकता ॥ ७८ ॥ आत्मा मिन्न है उसका अनुसरण करनेवाला कर्म मुझसे भिन्न है, इन दोनोंके सम्बच्धे जो विकारमाव उत्पन्न होता है वह भी उसी प्रकारसे भिन्न है, तथा अन्य भी जो काल एव क्षेत्र आदि हैं वे भी भिन्न माने गये हैं । अभिप्राय यह कि अपने गुणों और कल्पनोंसे विभूषित यह सब मिन्न भिन्न ही है ॥ ७९ ॥ जो भव्य जीव इस आत्मतत्त्वका बार बार अभ्यास करते हैं विवार करते हैं, तथा सम्मान करते हैं, वे शीन्न ही अविनश्वर, सम्पूर्ण, अनन्त खुलसे संयुक्त एव नो केवलललिबचों (केवल्जान, केवल्दर्शन, क्षायिक दान, स्वम, मोग, उपमौग, वीर्य, क्षायिक सम्यक्त्व और क्षायिक चारित्र) स्वस्त्य मोक्षको प्राप्त करते हैं ॥ ८ ॥ इस प्रकार यह एकत्वसप्ति प्रकरण समाप्त हुआ ॥ ४ ॥

१ श श्रीपक्षनन्दिष्टिमभूषरत नास्ति। २ श्र समुत्तरणएकप्रोहणं क समुत्तरणपक्तीतुं प्रोहणं। ३ श्र ते। ४ श्र हे। ५ श्र शीश्र नून मोक्षं प्रयान्ति न क शीर्ध अनूनं न।

## [५ यतिमावनाष्टकम्]

- 388) आवाय जतमात्मवस्यमणं झात्माय गत्मा यनं निःशेषामपि मोहकर्मजनितां' हित्या विकटपायकिम्'। ये तिष्ठन्ति सनोमरुजित्यकेकत्यममोदं गता निष्कस्पा गिरिवकायन्ति सुनयस्ते सर्वसंगोजिसता ॥ १॥
- 389) चेतोवृत्तिनिरोधनेन करणमामं विश्वायोद्धसं तत्संहत्य गतागतं च मकतो' चैर्वे समाभ्रित्य च। पर्यक्तेन मया शिवाय विभिचच्छ्रन्यैकभूसृद्दरी मध्यस्थेन कदा चिद्यितदशा स्थातव्यमनतर्भुसम्॥ २॥
- 390) घूलीघूसितं विमुक्तवसनं पर्यक्रमुद्रागतं शान्त निवेचनं निमीलितदश तस्वोपलम्मे सति । उत्कीर्णं दपदीव मां वनभुवि भ्रान्तो मृगाणां गणः पश्यत्युद्रतविक्षयो यदि तदा माद्यग्जनः पुण्यवान् ॥ ३॥

ते सुनय जयन्ति । ये गिरियत् पर्यतवत् । निष्कम्पा कम्परहिता तिष्ठन्ति । किलक्षणा मुनय । सनीमरुचिद्वकेकत्व प्रसोद गता उच्छुासनिःश्वासेन सह चैतन्य-अचल-पर्वत-एकत्वे प्रसोद हर्ष गताः । पुनः किलक्षणाः मुनय । सनीमरुचिद्वकेकत्व उच्छिता रहिता । कि इत्या । अत्य आदाय प्रहीत्वा । पुन अमलम् आत्मतत्त्व हात्वा । अत्य अववा । वर्ष गत्वा । पुनः निक्रक्षणः मुनयः । वर्ष गत्वा । पुनः निक्रक्षणः । हित्वा परित्यज्य । निष्कम्पाः तिष्ठन्ति ॥ १ ॥ मया मुनिना । शिवाय कोलाय । विधिवत् विधियुक्तेन । पर्यह्र—आसनेन । अन्तर्भुवं हानावल्यक्तन यथा त्यात्त्या । कदाचित् त्यात्व्यम् । किलक्षणेन मया मुनिना । अर्पितहर्ते नासाध्रक्षापितनेत्रेण । कि इत्या । चेत्रे-वृत्तिन्तिरोघनेन । करण्यामम् इत्वियसमृहम् । उद्धरं विधायं उद्यानं हत्या । च पुनः । तत्य मस्त पवनत्य । वतावतं ध्वमव्य भागमम् । संहल संकोच्य । च पुनः । वैर्यं समाश्रित्य । कदा किलक्षणः मया अन्तरक्रविचारं प्रति स्वातव्यम् ॥ २ ॥ मुनिः उदासीनं चिन्तयति । तदा काले । माहम्यन मत्सहरा जन । पुण्यवान् । यदि चेत् । भुवि पृचिव्याम् । मृगाणां गणः मृगसमृहः । माम् उत्कीर्णं हवदि इवं पश्यति माम् उत्केरितं पावाणः इव पश्यति । किलक्षणः मृगसमृहः । न्रान्त । उद्गतिक्षम् उत्यक्तिम् । मुनः किलक्षणं माम् । विमुक्तवसनं वक्षरहितम् । पुनः किलक्षणं माम् । पर्वकृत्ववस्य उत्यक्त माम् । च्वाच्यति समायुक्तम् । पुनः किलक्षणं माम् । विवेचनं वचनरहितम् । पुनः किलक्षणं माम् । पर्वकृत्ववस्य व्यवस्य । विवेचनं वचनरहितम् । पुनः किलक्षणं माम् ।

जो मुनि नतको महण करके, निर्माल आत्मतत्त्वको जान करके, बनमें जा करके, तथा मोहनीय कर्मके उदयसे उत्पन्न होनेवाले सब ही निकल्पोंके समूहको छोड़ करके मनक्ष्मी वायुसे निचलित न होनेवाले स्थिर चैतन्यमें एकत्वके आनन्दको प्राप्त होते हुए पर्वतके समान निद्यल रहते हैं वे सम्पूर्ण परिमहसे रहित मुनि जयवन्त होनें ॥ १ ॥ मुनि निचार करते हैं कि मैं मनके व्यापारको रोकता हुआ इन्द्रिक्ससहको बीरान करके (जीत करके), वायुके गमनागमनको संकुचित करके, वैर्यका अवलम्बन लेकर, तथा मोक्स्मासिके निमित्त निभित्त विवर्षक पर्वतकी एक निर्जन गुकाके बीचमें पद्मासनसे स्थित होकर अपने स्थक्षपर हाडि स्वता हुआ कब चेतन आत्मामें लीन होकर स्थित होकरा। १ ॥ तत्त्वज्ञानके प्राप्त हो जानेपर चृलिसे मिकन (अकात), वक्के रहित, पद्मासनसे स्थित, शान्त, वचनरहित तथा आखोंको मीचे हुए, ऐसी अवस्थाको प्राप्त हुए मुक्को यदि बनमुमिने अनको प्राप्त हुआ पुर्गोका समूह आक्षर्यचित होकर परवर्म उकेरी हुई मृति

१ व जिन्ते । १ व विकल्पावकी । १ व का मक्ती । ४ क भासापितपूरा । ५ क विदाय । म क नदाखिए । ७ क इपविच । इ. का पादाण ।

- 391) बासः शन्यमठे कचित्रियसनं नित्यं कक्रम्यण्डलं संतोषो धनमुष्ठतं प्रियतमा सान्तिस्तपो बरीसभ्रा। मेत्री सर्वशरीरिभिः सह सदा तत्वैकचिन्तास्त्रक चेदास्ते न किमस्ति मे दामवतः कार्ये न किंचित् परै ॥ ४॥
- 392) लब्बा जन्म कुले शुची वरवपुर्वदृष्या श्रुतं पुग्यतो वैराग्य च करोति यः शचि तपो लोके स एकः कृती। तेनैयोज्यतगौरवेण यदि वा ध्यानासृतं पीयते प्रासावे कलशस्तवा मणिमयो हैमे समारोपित ॥ ५॥
- 393) प्रीष्मे भूघरमस्तकाश्चितशिला मूर्छं तरोः प्रावृषि प्रोक्कते शिशिरे चतुष्पथपदं प्राप्ताः स्थिति कुर्वते । ये तेषा यमिनां यथोकतपसा ध्यानप्रशान्तात्मना मार्गे सचरतो मम प्रशमिनः काल कवा यास्यति ॥ ६॥

निमीलितदृषं अर्थोद्धारितनेत्रम् । क सति । तत्त्वोपलम्मे सति ॥३॥ चेद्यदि । मे मम । क्वित् घूत्यमठे वास । आस्ते तिष्ठति । नित्यं सदैव । ककुम्मण्डल निवसन दशदिक्समूह वस्त्रम् । मे मम । सतीष उन्नतं धनम् अस्ति । मम मुने । क्षान्ति श्वमा । त्रियतमा स्त्री अस्ति । मम मुने तप वर्तन यापार अस्ति । यदि चेत् । मम मुने । सर्वेशरीरिमि सह मैत्री अस्ति । चेत् सम सदा तत्वैकविन्तामुखम् अस्ति । यदि चेत् । पूर्वोक्त सर्वम् अस्ति तदा कि न अस्ति मे । सर्वम् अस्ति । शमवत मे परै सह किंचित् कार्यं न अस्ति ॥४॥ लोके ससारे। स एक पुमान्। इसी पुष्पवान् । य शुचि तप करोति । कि इत्वा। शुची पवित्रकुरेः जन्म ल जा। वरवपु शरीरम्। ल ध्वा। पुण्यत श्रुतम्। बुद्धा शास्ता। च पुन । वैराग्य प्राप्य य तप करोति स पुण्यवान्। वा अथवा । तेनैव पुरुषेण। उजिल्लतगौरवेण गर्वरहितेन। यदि चेत् । ध्यानम् अमृतं पीयते तदा। हैमे खर्णमये । प्रासादे एहे । मणिमय कळश । समारोपित स्थापित ॥५॥ तेषां यसिनां मुनीनाम् । मार्गे संचरत मम काळ कदा यास्यति । किळक्षणानां मुनीनाम् । यथोक्ततपतां यथोक्ततपोयुक्तानाम् । पुन किलक्षणानाम् । ध्यानप्रशान्ता मनाम् । ये मुनय । प्रीष्मे ज्येष्टाबाढे । भूषरमत्तके आश्रितिकोला प्रति स्थिति कुर्वते । ये भुनय । प्राकृषि वर्षाकाले । तरो कृतस्य । मूलं प्राप्ता स्थिति कुर्वते । बे मुनय । प्रोद्भते शिशिरे कीतऋतौ । चतुष्पथपद प्राप्ता स्थिति कुर्बते । तेषां मार्गे सचरत मम काल कदा गास्पति ॥ ६ ॥ समझने लग जावे तो मुझ जैसा मनुष्य पुण्यशाली होगा ॥ ३ ॥ यदि मेरा किसी निर्जन उपाश्रयमें निवास हो जाता है सदा दिशासमूह ही मेरा वस्त्र बन जाता है अर्थात् यदि मेरे पास किंचित् मात्र भी परिम्रह नहीं रहता है सन्तोष ही मेरा उन्नत घन हो जाता है क्षमा ही मेरी प्यारी स्त्री वन जाती है एक मात्र तप ही मेरा व्यापार हो जाता है, सब ही प्राणियोंके साथ मेरा मैत्रीमाव हो जाता है तथा यदि मै सदा ही एक मात्र तत्त्विचारसे उत्पन्न होनेवाले मुखका अनुभव करने लग जाता हू तो फिर अतिशय शान्तिको प्राप्त हुए मेरे पास क्या नहीं है ? सब कुछ है । ऐसी अवस्थामें मुझको दूसरोंसे कुछ भी प्रयोजन नहीं रहता है ॥॥। स्रोकमें जो मनुष्य पुण्यके प्रमावसे उत्तम कुलमें जन्म लेकर उत्तम शरीरको पाकर और आगमको जान करके वैराम्यको प्राप्त होता हुआ निर्मल तप करता है वह अनुपम पुण्यशाली है। वही मनुष्य यदि प्रतिष्ठाके मोह (आदर सत्कारका भाव) को छोड़कर ध्यानरूप अमृतका पान करता है तो समझना चाहिये कि उसने सुवर्णमय प्रासादके उत्पर मणिमय कलशको स्थापित कर दिया है।। ५ ॥ जो साधु श्रीष्म ऋतुमें पर्वतके शिखरके उत्पर स्थित शिलाके जपर वर्षा ऋतुमें वृक्षके मूलमें, तथा शीत ऋतुके प्राप्त होनेपर चौरखेंमें स्थान प्राप्त करके ध्यानमें स्वित होते है, जो आगमोक्त अनशनादि तपका आचरण करते है, और जिन्होंने प्यानके द्वारा अपनी आत्माको अतिशय शान्त कर लिया है उनके मार्गमें प्रवृत्त होते हुए मेरा काल अत्यन्त शान्तिके साथ कव बीतेगा ।। ६॥

१ हा (जै सि ) तपोसोजनम्। र श एवं।

- 894) नेव्हानविशेषसंहतमनोष्ट्रिः समाधिः परो कामेताञ्चतयामधन्यसमिनां केवांचित्रवायसः । एके मूकि पतस्तपि विभुवने बहिप्रदीते ऽपि वा येषां नो विस्तिर्वनागपि भवेत् प्राणेषु नदयस्त्वपि ॥ ७ ॥
- 395) अन्तरतत्त्वसुपाधिवर्जितग्रहंच्याहारवार्च्यं परं ज्योतिर्वैः कितं चितं च यतिभित्ते सन्तु नः शान्तचे । येषां तत्सवनं तदेव शयनं तत्संपदस्तत्सुखं तहस्तिसत्पि प्रियं तदिखळग्रेष्ठार्थससाधकम् ॥ ८॥
- 396) प्रापारिश्वयकारि दात् नृपतिस्वर्गापवर्गश्चिय श्रीमत्पङ्कुजनन्दिभिविरिश्वतं चिचेतनानन्दिमि । भक्तया यो यतिभावनाष्टकमिवं भन्यस्त्रिसंश्यं पठेत् किं किं सिश्यति वाध्यितं न भूवने तस्यात्र पुण्यात्मन ॥ ९॥

अत्र सतारे केषांचित् मुनीनाम् । पर उत्कृष्ट । समाधि । जायेत उत्पवेत । किळक्षणानां मुनीनाम् । अद्भुतधामधन्यश्मिनाम् । किळक्षण र समाधि । मेदज्ञानविशेषसंहृतमनोष्ट्रति मेदज्ञानेन संकोचितमनोव्यापार । पुन अवलक्षमाधि । येषां मुनीनाम् । मनाक् अपि । विकृति विकार । न भवेत् । क सति । मुप्ति वजे पतत्यपि सति । वा अथवा । त्रिभुवने विहेना प्रवीते काकिते सति अपि । पुनः केषु सत्य । प्राणेषु नश्यत्य अपि ॥ जा ये यतिक्ष । परं ज्योति । किळत् ज्ञातम् । च पुन । आश्रितम् । ते मुनय । न अस्ताकम् । ज्ञान्तवे कर्याणाय । सन्तु भवन्तु । किळक्षणं ज्योति । अन्तत्वत्त्वम् अन्त सक्त्यम् । च पुन । आश्रितम् । ते प्राणेषिति । वा अस्ताकम् । ज्ञान्तवे कर्याणाय । सन्तु भवन्तु । किळक्षणं ज्योति । अन्तत्वत्त्वम् अन्त सक्त्यम् । ते विक ज्योति । अव्यानाम् । तदेव ज्योति । अव्यानामम् । तदेव ज्योति । अव्यानमम् । तदेव ज्योति । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । अव्यानमम् । तदेव ज्योति । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । प्रियं वल्लमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । तदेव ज्योति । विक्रमम् । येषां मुनीनाम् । विक्रमम् । व

शिरके जपर वक्षके गिरनेपर भी, अथवा तीनो लोकोक अग्निसे प्रज्विलत हो जानेपर भी, अथवा प्राणोंके नाक्षकों प्राप्त होते हुए भी जिनके चित्तमें थोडा-सा भी विकारमाव नहीं उत्पन्न होता है ऐसे आश्चर्यजनक आत्मतेजकों धारण करनेवाले किन्हीं विरले ही श्रेष्ठ मुनियोंके वह उत्कृष्ट निश्चल समाधि होती है जिसमें मेदज्ञानविशेषके द्वारा मनका व्यापार ( वुष्प्रकृति ) रुक जाता है ॥ ७ ॥ जिन मुनियोंने वाब-आम्य तर परिमहसे रहित और 'अहम' शब्दके द्वारा कहे जानेवाले उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप अन्तसत्त्व अर्थात् अन्तरात्मके स्वरूपको जान किया है तथा उसीका आश्रय भी किया है, एवं जिन मुनियोंका वही आत्मतत्त्व भवन है, वही श्व्या है, वही समस्त श्रेष्ठ पदार्थोंको सिद्ध करनेवाला है, वे मुनि हमें शान्तिके रूपे होवें ॥ ८ ॥ आत्मविक्त्यमें आनन्तका अनुभव करनेवाले श्रीमान पद्मनन्दी ( मन्य बीवोंको प्रकृतिक करनेवाले गणधरादिको या पद्मनन्दी मुनि ) के द्वारा रचा गया यह आठ श्वीकाय 'यतिमावना' प्रकरण पाषक्ष्य शाक्षको नष्ट करके राजलक्ष्मी, स्वर्गक्क्षमी और मोक्षलक्ष्मीको भी देनेवाला है । को यन्त जीव तीनों संच्याकालों (प्रात , मध्याब और सायंकाल ) में मक्तिपूर्वक उस यतिमावनाशक्षको पद्मत जीव तीनों संच्याकालों (प्रात , मध्याब और सायंकाल ) में मक्तिपूर्वक उस यतिमावनाशक्षको पद्मत जीव तीनों संच्याकालों (प्रात , मध्याब और सायंकाल ) में मक्तिपूर्वक उस यतिमावनाशक्षको पद्मत होते हैं ॥ ९ ॥ इस प्रकार यहिमावनाशक समास हुना ॥ ५ ॥

१ क निक्याचा । २ का समाधिः तेषरं येथां । २ का न्यापारवानवं नामती छ इटितं जानं प्रत्रमत्र । ४ का प्रती निर्दाणतम् । निक्यानीः प्रधानन्दिनि जासितः। ५ का का सस्तो ।। इति जादायमतं समाप्तम् ।।

## [६ उपासकसंस्कार\*]

- 397) आचो जिनो उप श्रेयान बत्तवानादिपूरवी । एतवन्योन्यसंबन्धे धर्मस्थितिरभूदिह ॥ १ ॥
- 398) सम्यन्दन्दोधचारित्रत्रितय धर्म उच्यते । मुक्तेः पाथाः स पव स्थात् प्रमाणपरिविश्वित ॥२॥
- 399) रक्तत्रयात्मके मार्गे सचरन्ति न ये जना । तेषां मोक्षपदं दूरं मचेदीर्घतरो भवः ॥ ३ ॥
- 400) संपूर्णदेशमेदाभ्यां स च धर्मों द्विधा भवेत्। आधे मेदे च निर्प्रन्था द्वितीये गृहिण स्थिताः ॥
- 401) सप्रत्यपि प्रवर्तेत धर्मस्तेनैव वर्त्मना । तेन ते ऽपि च गण्यन्ते गृहस्था धर्महेतवः ॥ ५ ॥
- 402) संप्रत्यत्र कलौ काले जिनगेहे' मुनिस्थिति । धर्मश्च दानमित्येषां श्रावका मूलकारणम् ॥ ६ ॥
- 403) देवपूजा गुद्धपास्तिः स्वाप्याय संयमस्तप । दान चेति ग्रहस्थानां चट्टकर्माणि दिने दिने ॥ ७॥
- 404) समता सर्वभूतेषु सयमे ग्रुभभावना । आर्तरीद्रपरित्यागस्तद्धि सामाधिकं वतम् ॥ ८ ॥

आध जिन ऋषम द्वितीय श्रेबान् राजा अत्रैं भरतक्षेत्र ही ऋषमश्रेयांसी व्रतदानादिकारणी जाती। इह भरतक्षेत्र । एतदन्योन्यसंब थे सित परस्परं सब थे सित । धर्मस्थिति अभृत् ॥ १ ॥ सम्यय्दर्शनक्षानचारित्रत्रित्य धर्म । उच्यते कथ्यते । स एवं धर्म निश्चयेन । मुक्ते पन्या मार्ग स्वात् भवेत् । प्रमाणपिनिष्ठित प्रमाणेन कथितमार्ग ॥ २ ॥ ये जना लोका । रक्षत्रयास्मके मार्गे न सचरन्ति । तेषा जीवानाम् । मोक्षपद वृदं भवेत् । भव ससार । वीर्षतर बहुल भवेत् ॥ ३ ॥ य पुत्र । स धर्म भ संपूर्णवेशमेदाभ्यां द्विधा भवेत् । आधे भेदे महाव्रते । निर्मन्या स्थिता मुनय स्थिता । च पुन । द्वितीये मेदे अध्वरते । यहिण स्थिता ॥ ४ ॥ धर्म । सप्ति पश्चमकाले अपि । तेनैव व सीना गृहिधमीमार्गेण प्रवर्तेत । तेन हेतुना । तेऽपि गृहस्था धर्महेतव । गण्य ते कथ्यते ॥ ५ ॥ अत्र कली काले पश्चमकाले । संप्रति इदानीम् । जिनगेहे वैत्यालये । मुनिस्थिति वर्तते । इति हेते । धर्म दानं च । एवा मुनिस्थितिदानधर्माणाम् । मूलकारण श्रावका सन्ति ॥ ६ ॥ गृहस्थानां दिने दिने हिते वदकर्माणि सन्ति । तत् किम् । हेवप्जा । च पुन । गृहपास्ति गुरुसेवा । खाष्याय पश्चभेद । संयमस्तु द्वादशमेदकः । तपस्तु द्वादशमेदकः । तपस्तु द्वादशमेदकः । स्वस्ति । सर्वेभतेतु । सर्वेभतेते । सम्ता क्षमा । स्वयोष्ठ द्वानाया । यत्र सामायिक वातेरीहपस्थाग । तत्

आध जिन अर्थात् ऋषम जिनेन्द्र तथा श्रेयान् राजा ये दोनों क्रमसे क्रतिविध और दानिविधिक आदिमवर्तक पुरुष है, अर्थात् क्रतिका प्रचार सर्वप्रथम ऋषम जिनेन्द्रके द्वारा प्रारम्य हुआ तथा दान विधिका प्रचार राजा श्रेयान्से प्रारम्भ हुआ। इनका परस्पर सम्बन्ध होनेपर यहा भरत क्षेत्रमें धर्मकी स्थिति हुई ॥ १ ॥ सम्यन्दर्शन सम्यन्धान और सम्यक्चारित्र इन तीनोको धर्म कहा जाता है तथा बही मुक्तिका मार्ग है जो प्रमाणसे सिद्ध है ॥ २ ॥ जो जीव रक्तत्रयस्वरूप इस मोक्षमार्गमें संचार नहीं करते हैं उनके लिये बोक्ष स्थान तो दूर तथा संसार अतिशय लबा हो जाता है ॥ ३ ॥ वह धर्म सम्पूर्ण धर्म और देश धर्मके मेदसे दो प्रकारका है । इनमेंसे प्रथम मेदमें दिगम्बर मुनि और द्वितीय मेदमें गृहस्थ स्थित होते हैं ॥ ४ ॥ वर्तमानमें भी उस रक्तत्रयस्वरूप धर्मकी प्रवृत्ति उसी मार्गसे अर्थात् पूर्णधर्म और देशधर्म स्वरूपसे हो रही है । इसीलिये वे गृहस्थ मी धर्मक कारण माने जाते हैं ॥ ५ ॥ इस समय यहा इस क्रक्किशक अर्थात् प्रचम कालमें मिनावेका निवास जिनाल्यमें हो रहा है और उन्हींके निमित्तसे धर्म एव दानकी प्रवृत्ति है । इस मकार मुनियोंकी स्थिति, धर्म और दान इन तीनोंके मूल कारण गृहस्य श्रावक है ॥ ६ ॥ जिनपूजा, पुक्की सेवा, स्वाध्याय, संयम और तप ये छह कर्म गृहस्थोंके लिये प्रतिदिन करनेके योग्य है अर्थात् वे उनके व्यवस्थक कार्य हैं ॥ ७ ॥ सब प्राणियोंके विधयमें समताभाव धारण करना, संयमके विषयमें सम्बन्ध विचार रखना तथा आर्त एव रीव ध्यानीका त्याम करना, इसे सामायिक वत माना वाता है ॥ ८ ॥

१ च नेही। २ श प्रती अत्र पर्द नास्ति। १ क स धर्म एव। ४ आ श अभित । ५ श धर्म साः। ६ आ इति नास्ति। ७ श स्वाच्यायस्य पच नेदानि। ८ आ श कवित अतं गत्र।

Ł

- 405 ) सहगाविकं न जापेत व्यक्षनग्छानचेतसः । आवष्टेन ततः साक्षास्यात्यं व्यसमक्षतकम् ॥९॥
- 406) ब्रुतमीससुरावेश्याबेटवीर्यपसङ्गाः । महापापानि सप्तेव व्यवनानि त्यवेद् बुधः ॥ १०॥
- 407) धर्मीर्विनी ऽपि छोकस्य चैवस्ति व्यसनाथयः। जायते न ततः सापि धर्मान्वेपणयोग्यता ॥११॥
- 408) ससैव नरकाणि स्युरतैरैकैकं निक्षितम् । आकर्षयञ्चणामेतञ्चसनं स्वसमृद्ये ॥ १२ ॥
- 409 ) भर्मेशद्वविनाशार्थे पापावयकुपतेरिह । सप्ताङ्गं बळबद्वाच्य सप्तमिर्व्यक्षवै कृतम् ॥ १३ ॥
- 410) प्रपश्यन्ति जिनं भक्त्या पूजयन्ति स्तुवन्ति ये । ते च दश्याका पूज्याका स्तुत्याका सुरमन्त्रये॥
- 411) ये जिनेन्द्रं न प्रयन्ति पूजयन्ति स्तुवन्ति न। निष्फलं जीवितं तेषां तेषां चिद्ध च गृहाभ्रमम् ॥
- 412) मातवत्थाय कर्तव्यं देवतागुरुद्शीनम् । भक्तया तद्वन्दना कार्या धर्मश्रुतिरुपासकै ॥ १६ ॥

सामायिकं वतम् ॥ ८ ॥ व्यसमम्लानचेतसः जीवस्य सामायिकम् । न जायेत न उत्पर्धत । ततः कारणात् । श्रानकेन सामात् व्यसनसप्तकम् । स्याज्यं स्वजनीयम् ॥ ९ ॥ वृधः ज्ञाननान् । सप्तैव व्यसनानि त्यजेत् । किरुक्षणानि व्यसनानि । सहापापानि । क्तमांसद्भरावेत्याकेट चौर्यपराङ्गना एताहि सप्त व्यसनानि महापापानि कुछ खजेत ॥ १ ॥ कोकस्य । चेत् यदि । व्यसनाक्षयः अस्ति । तत व्यसनात् । धर्मान्वेषणयोग्यता न जायते धर्मिकमा न जायते न उत्पवते । किंतक्षणस्य स्त्रेकस्य । धर्मार्थिनोऽपि धर्मयुक्तस्य ॥ ११ ॥ हि यत । नरकाणि सतैव । तै नरकै । एतत् व्यसनम् एकैक निरूपितं स्वसमृद्धये नृणाम् आकर्षयन् ॥ १२ ॥ इह संसारे । सप्तभिर्व्यसनै । पापाख्यक्रपते कराज्ञ । राज्यं सप्तानं कृतम् । किलक्षणं राज्यम् । बलवत् बलिक्रम् । पुन<sup>र</sup> किलक्षणं राज्यम् । धर्मशत्रुविनाशार्थम् ॥ १३ ॥ वे भन्या नरा । जिनं भक्त्या कृत्वा प्रपर्यन्ति । व पुन । जिनेन्द्रं पुजयन्ति । ये भव्या जिनेन्द्रं स्तुवन्ति । ते भव्या । भवनत्रये । दरया अवलोकनीया । च पुन । ते भव्या पुज्या । ते भव्या स्तुत्या ॥ १४ ॥ ये मूखा । जिनेन्द्रं न पर्यति । ये सूखी जिनेन्द्र न पूजयन्ति । ये मूखी जिनेन्द्रं न स्तुवन्ति । तेषां जीवतं जीवन निष्फलम् । च पुन । तेषां मूर्खाणां गृहाश्रमं धिक् ॥ १५ ॥ उपासकै भावकै । प्रात प्रभाते । उत्याय देवतागुरुदर्शनं कर्तव्यम् । भक्तया कृत्वा । सद्वन्दना कार्या तेषां देवगुरुशासादीनां वन्दना कार्या कर्तव्या आवके । धर्मभूति जिसका चित्त चृतादि व्यसनोंके द्वारा मिलन हो रहा है उसके उपर्युक्त सामायिककी सम्भावना नहीं है । इसिक्ये श्रावकको साक्षात् उन सात व्यसनोंका परित्याग अवस्य करना चाहिये ॥ ९ ॥ वृत मांस, मद्य, वेश्या, शिकार, चोरी और परस्त्री ये सातों ही व्यसन महापापस्त्रहरूप हैं। विवेकी जनको इनका त्याग करना चाहिये ॥ १ ॥ धर्मामिलाषी जन भी यदि उन व्यसनोंका आश्रय लेता है तो इससे उसके वह धर्मके स्रोजनेकी योग्यता भी नहीं उत्पन्न होती है ॥ ११ ॥ नरक सात ही हैं । उन्होंने मानो अपनी समृद्धिके स्त्रिये मनुष्योंको आकर्षित करनेवाले इस एक एक व्यसनको नियुक्त किया है ॥ १२ ॥ इन सात व्यसनॉन मानी धर्मरूपी शत्रुको नष्ट करनके लिये पाप नामसे प्रसिद्ध निकृष्ट राजाके सात राज्यांगों ( राजा, मन्नी, मित्र, सजाना, देश दुर्ग और सैन्य ) से युक्त राज्यको बलवान किया है ॥ विशवार्थ- अमिप्राय इसका यह है कि इन व्यसनेंकि निमित्तसे धर्मका तो हास होता है और पाप बहता है। इसपर अन्धकर्ताके द्वारा यह उत्प्रेक्षा की गई है कि मानो पापरूपी राजाने अपने धर्मरूपी शश्चको नष्ट करनेके लिये अपने राज्यको इन सात व्यसनोंरूप सात राज्यांगोंसे ही सुसज्जित कर किया है ॥ १३ ॥ जो भन्य प्राणी भक्तिसे जिन भगवानका दर्शन, पूजन और स्तुति किया करते हैं वे तीनों क्षोकोंमें स्वय ही दर्शन, पूजन और स्तुतिके योग्य वन जाते हैं। अभिप्राय मह कि वे साम भी परमात्मा बन जाते हैं ॥ १४ ॥ जो जीव मिक्ति जिनेन्द्र मगवान्का न दर्शन करते हैं, न पूजन करते हैं, और न स्तुति ही करते हैं उनका जीवन निष्फल है तथा उनके गृहस्वाअमकी विकार है ॥ १५॥ आवकोंको प्राप्त कालमें उठ करके मिकसे जिनेन्द्र देव तथा निर्प्रन्य गुरुका दर्शन और उनकी

र क वह जनति सँसारे। २ क पुनः नास्ति। २ वा मूस्तीमां नास्ति। पदानं ३७

- 418) वस्तवस्थानि कार्याणि करेक्यानि वतो वुधैः । धर्मार्चकाममोक्षाणामादी धर्मः प्रकार्तितः ॥१७॥
- 414) गुरोरेव प्रसादेन लम्पते कानलोचनम् । समस्तं दृश्यते येन इस्तरेकेष निस्तुषम् ॥ १८ ॥
- 415) में गुढ़ नेव मन्यन्ते तदुपास्ति न कुर्वते । अञ्चकारो भवेशेषामुदिते ऽपि दिवाकरे ॥ १९ ॥
- 416) ये पढिन्त न सञ्छास सहुरप्रकटीकृतम् । ते ऽ घा सब्धुचो ऽपीह संमाध्यन्ते मनीविभिः॥
- 417) मन्ये न प्रायशस्तेषां कर्णामा दृष्यानि च । यैरम्यासे गुरोः शास्त्रं न भुतं नायभारितम्॥२१॥
- 418) देशवतानुसारेण सयमो ऽपि निषेज्यते । यहस्थैयैन तेनैव जायते फलवहतम् ॥ २२ ॥
- 419) त्याज्यं मांसं च मद्य च मधूदुम्बरपञ्चकम्। अष्टी मूळगुणा प्रोक्ता गृहिणो दृष्टिपूर्वेका ॥२३॥ धर्मभ्रवणं कर्तव्यम् ॥ १६ ॥ बुधे पण्डिते । अन्यानि कार्याणि पत्रात् कर्तव्यानि । यत कारणात् । धर्मार्यकासमोक्षाणां चतु पदार्थानां मध्ये । आदौ धर्म । प्रकीर्तित कचित ॥ १ ॥ गुरो प्रसादेन कृत्वा ज्ञानकोचनं रुभ्यते । येन ज्ञानकोचनेन समस्तं निस्तुषं लोकालोक दृश्यते । का इव । हस्तरेखा इव ॥ १८॥ ये श्रावका । गुर्द न मन्याते । ये श्रावका तस्य गुरो उपास्ति सेवाम् । न कुर्वते । तेषां श्रावकाणाम् । उदितेऽपि प्रकाशयुक्तेऽपि । दिवाकरे सूर्ये । अध्यकार अवेत् ॥ १९ ॥ वे अञ्चानिन मुखाः । सञ्छान्न समीचीन शान्त्र न पठनित । किल्प्षण शान्त्रम । सङ्गरुप्रकटीकृतम् । ते मुखी । इह जगति ससारे । समञ्जूष चक्क्युंकाः अपि । मनीविभि <sup>१</sup> पण्डिते । अच्या । सभाव्यन्ते कथ्याते ॥ १ ॥ अहम् एवं मन्ये । तेषां नराणाम् । प्रायश बाहरूयेन । कर्णा न । च पून । तथा नराणां हृदयानि न । ये नरें । गुरो अभ्यासे निकटे । शास्त्र न श्रुतम् । ये नरै शाकं न अवधारितम् ॥ २१ ॥ गृहस्थै नरै । देशवतानुसारेण स्थमोऽपि । निषेन्यते सेव्यते । येन कारणेन । तेन संयमेन वतम् । फलवत् सफलम् । जायते ॥ २२ ॥ मांसं त्याज्यम् । च पुनः । मधं त्याज्यम् । च पुनः । मधु त्याज्यम् । वन्दना करके धर्मश्रवण करना चाहिये ॥ १६ ॥ तत्पश्चात अन्य कार्योंको करना चाहिये क्योंकि विद्वान पुरुषोंने धर्म अर्थ काम और मोक्ष इन चार पुरुषार्थीमें धर्मको प्रथम बतलाया है ॥ १० ॥ गुरुकी ही प्रसन्नता से वह ज्ञान (केवळ्ज्ञान) रूपी नेत्र प्राप्त होता है कि जिसके द्वारा समस्त जगत हाथकी रेखाके समान स्पष्ट देखा जाता है ॥ १८ ॥ जो अज्ञानी जन न तो गुरुको मानते है और न उसकी उपासना ही करते हैं उनके लिये सूर्यका उदय होनेपर भी अधकार जैसा ही है।। विशेषार्थ—यह ऊपर कहा जा चुका है कि ज्ञानकी प्राप्ति गुरुके ही प्रसादसे होती है। अत एव जो मनुष्य आदरपूर्वक गुरुकी सेवा शुश्रृषा नहीं करते है वे अल्पज्ञानी ही रहते है। उनके अज्ञानको सूर्यका प्रकाश भी दर नहीं कर सकता। कारण कि वह तो केवल सीमित बाह्य पदार्थीं के अवलोकनमें सहायक हो सकता है न कि आत्मावलोकनमें। आत्मावलोकनमें तो केवल गुरुके निमित्तसे प्राप्त हुआ अध्यात्मज्ञान ही सहायक होता है ॥१९॥ जो जन उत्तम गुरुके द्वारा प्ररूपित समीवीन शासको नहीं पढते है उ हें बुद्धिमान् मनुष्य दोनों नेत्रोंसे युक्त होने पर भी अघा समझते है ॥ २ ॥ जि होने गुरुके समीपमें न शास्त्रको सुना है और न उसको हृदयमें धारण भी किया है उनके पाय करके न तो कान हैं और न हृदय भी है, पेसा मैं समझता हू ॥ विशेषार्थ-कानोका सदुपयोग इसीमें है कि उनके द्वारा शास्त्रोंका श्रवण किया जाय-उनसे सद्पदेशको सुना जाय । तथा मनके लाभका भी यही सदुपयोग है कि उसके द्वारा सुने हुए शास्त्रका चिन्तन किया जाय- उसके रहस्यको धारण किया जाय । इसल्प्रिये जो प्राणी कान और मनको पा करके भी उन्हें शासके विषयमें **उपयुक्त नहीं करते हैं उनके वे कान और मन निष्फल ही हैं !! २१ !! श्रावक यदि देशमतके अनुसार** इन्त्रियोंके निमह और माणिदयारूप संयमका मी सेवन करते हैं तो इससे उनका वह बत (देशबत) सफल हो जाता है। अभिप्राय यह है कि देशवतके परिपालनकी सफलता इसीमें है कि तत्पश्चात् पूर्ण संयम को मी धारण किया जाय ।। २२ ।। मांस, मद्य शहद और पांच उदुम्बर फलों ( ऊमर, कटूमर, पांकर,

१ आ स अपि मूखी मनीविमि ।

420) अध्यमराणि पञ्जेष जिल्लारं गुणनसद् । शिकामनाणि बस्वारे ऋत्रेसि गृहिमते ॥ २४॥

उद्देश्वरमार्कं राजनीयम् । एते गृहिण गृहस्थस्य । मूळगुणा दृष्टिपूर्वका सम्यग्दर्शनसँहिता । प्रोक्ता कथिताः ॥ २३ ॥ यहित्रते इति द्वादश जतानि<sup>रं</sup> सन्ति । पथैव अणुकतानि । त्रिप्रकारं गुणकतम् । चत्वारि विकानतानि । इति द्वादश जतानि ॥२४॥ बढ़ और पीपल ) का त्याग करना चाहिये। सम्यन्तर्शनके साथ ये बाट श्रावकके मुख्याण कहे गये हैं।। विशेषार्थ-मूल शब्दका अर्थ जड़ होता है। जिस दक्षकी जेंद्रे गहरी और नलिप्त होती हैं उसकी स्विति बहुत समय तक रहती है। किन्तु जिसकी जहें अधिक गहरी और बलिष्ठ नहीं होती उसकी स्विति बहुत कारू तक नहीं रह सकती—वह आधी आदिके द्वारा शीव ही उखाड दिया जाता है। ठीक इसी प्रकारसे चूकि इन गुणोंके विनाश्रावकके उत्तर गुणों (अणुक्तादि) की स्थिति भी दढ नहीं रहती है, इसीलिये ये आवकके मूलगुण कहे जाते हैं। इनके भी प्रारम्भमें सम्यन्दर्शन अवस्य होना चाहिये, क्योंकि उसके विना प्राय वत आदि सब निरर्थक ही रहते हैं ॥ २३ ॥ गृहिवत अर्थात् देशवतमें पांच अणुकत, तीन गुणवत और चार शिक्षावत इस प्रकार ये बारह वत होते हैं ॥ विशेषार्थ-हिंसा, असत्य वचन, चौरी, मैथुन और परिम्रह इन पांच स्थूल पापोका परित्याग करना इसे अणुवत कहा जाता है। वह पांच प्रकारका है— अहिंसाणुत्रत सत्याणुत्रत, अचीर्याणुत्रत, ब्रह्मचर्याणुत्रत और परिप्रहपरिमाणाणुत्रत । मन बचन और कायके द्वारा कृत कारित एव अनुमोदना रूपसे ( नौ प्रकारसे ) जो संकल्पपूर्वक त्रस जीवोंकी हिंसाका परित्याग किया जाता है उसे अहिंसाणुक्त कहते हैं। स्थूल असत्य वचनको न स्वय बोलना और न इसके लिये दूसरेको प्रेरित करना तथा जिस सत्य वचनसे दूसरा विपत्तिमें पडता हो ऐसे सत्य वचनको भी न बोलना, इसे सत्याणुत्रत कहा जाता है। रखे हुए, गिरे हुए अथवा भूले हुए परधनको विना दिये प्रहण न करना अचौर्याणुवत कहलाता है। परस्रीसे न तो स्वय ही सम्बाध रखना और न दूसरेको भी उसके लिये प्रेरित करना, इसे ब्रह्मचर्याणुवत अथवा स्वदारसन्तोष कहा जाता है । धन धान्यादि परिप्रहका प्रमाण करके उससे अधिककी इच्छा न करना, इसे परिमहपरिमाणाणुकत कहते हैं। गुणवत तीन हैं-दिखत, अनर्थ दण्डवत और मोगोपभोगपरिमाण । पूर्वादिक दस दिशाओंमें प्रसिद्ध किन्हीं समुद्र, नदी, वन और पर्वत आदिकी मर्यादा करके उसके बाहिर जानेका मरण पर्यन्त नियम कर लेनेको दिख्यत कहा जाता है। जिन कामोंसे किसी प्रकारका लाम न होकर केवल पाप ही उत्पन्न होता है वे अनर्थदण्ड कहलाते हैं और उनके त्यामको अनर्थदण्डवत कहा जाता है। जो वस्तु एक ही वार मोगनेमें आती है वह मोग कहलाती है-जैसे मोजनादि । तथा जो वस्तु एक वार भोगी जाकर मी दुवारा मोगनेमें आती है उसे उपभोग कहा जाता है- जैसे वस्तादि । इन योग और उपभोगरूप इन्द्रियविषयोंका प्रमाण करके अधिककी इच्छा नहीं करना, इसे भोगीपभोगपरिमाण कहते हैं । ये तीनों वत चूकि मुख्युणोंकी वृद्धिके कारण हैं, अत एवं इनको गुणवत कहा गया है। देशावकाशिक, सामायिक, प्रोपचीक्यास भीर वैयावृत्य ये चार शिक्षावत हैं । दिक्तमें की गई मर्यादाके मीतर मी कुछ समयके लिये किसी गृह, गांव एवं नगर आदिकी मर्वादा करके उसके मीतर ही रहनेका नियम करना देशावकाशिकवत कहा जाता है। नियत समय तक पांचों पापोंका पूर्वरूपले त्याग कर देनेको सामायिक कहते हैं। यह सामायिक विन्येत्वाक्यादिक्य किसी निर्वाध एकान्त स्थानमें की बाती है। सायायिकमें स्थित होकर यह विचार करना

र क बादशानि जलाति ।

421) पर्वस्वय यथाशक्ति भुक्तित्वागादिकं तपः । वसपूरं पिवेस्तोयं रात्रिभोजनवर्जनम् ॥ २५॥

422) तं देशं तं नरं तत्कं तत्कर्माणि च नाअयेत् । मलिनं दर्शनं येन येन च मतलण्डनम् ॥ २६ ॥

423) भोगोपभोगसंख्यान विधेय विधिवत्सदा । व्रतश्रूम्या न कर्तव्या काखित काळकळा दुधैः ॥२०॥

424) रक्षत्रयाश्रयः कार्यस्तथा भव्यैरतन्द्रिते । जन्मान्तरे ऽपि तब्बूद्धा यथा सवर्धते तराम् ॥२८॥ आवके अथ पवैसु यवाशक्ति भुक्तित्यागादिकं तप कर्तव्यम् । गृहस्थ । तोयं जलम् । वस्रपूतं पिवेत् । गृहस्थ रात्रिभोजनवर्जनं करोति ॥ २५ ॥ येन कर्मणा दर्शन मलिन भवति । च पुन । येन कर्मणा वतलाष्टनं भवति । तै देशं तं नरं तत् ख इन्यं तत्कर्माणि अपि न' आश्रयेत् ॥ २६ ॥ बुधै चतुरै । सदा सर्वदा । भोगोपभोगसंख्यामम् । विविवत् बिधिपूर्वकम् । विधेयं कर्तव्यम् । काचित् कालकला वतश्राया न कर्तव्या ॥ २७ ॥ भव्ये । अतन्द्रिते आलस्परहिते । तथा रक्षत्रयस्य आश्रय काय कर्तव्य यथा तस्य दर्शनस्य रक्षत्रयस्य श्रद्धा जन्मान्तरेऽपि तराम् अतिशयेन संवर्धते ॥ २८ ॥ चाहिये कि जिस संसारमें में रह रहा हू वह अशरण है अशुभ है अनित्य है, दु खस्वरूप है, तथा आत्म सक्रपसे भिन्न है। किन्तु इसके विपरीत मोक्ष शरण है शुभ है, नित्य है निराकुल सुलस्वरूप है, और आत्म स्वरूपसे अभिन्न है इत्यादि। अष्टमी एव चतुर्दशी आदिको अन्न पान ( दूघ आदि ) साद्य (ल्ड्रू पेड्रा आदि ) और लेख ( चाटने योग्य रवडी आदि ) इन चार प्रकारके आहारोंका परित्याग करना इसे प्रोपधोपवास कहा जाता है। प्रोषधोपवास यह पद प्रोषध और उपवास इन दो शब्दोंके समाससे निष्पन्न हुआ है। इनमें प्रोषध शुद्धका अर्थ एक वार भोजन (एकाशन) तथा उपवास शब्दका अर्थ चारों प्रकारके आहारका छोड़ना है। अभिप्राय यह कि एकाशनपूर्वक जो उपवास किया जाता है वह प्रोषधीपवास कहलाता है। जैसे-यदि अष्टमीका प्रोषधोपवास करना है तो सप्तमी और नवमीको एकाशन तथा अष्टमीको उपवास करना चाहिये। इस प्रकार प्रोषधोपवासमें सोलह पहरके लिये आहारका त्याग किया जाता है । प्रोषधोपवासके दिन पाच पाप, स्नान अलकार तथा सब प्रकारके आरम्भको छोडकर ध्यानाध्यायनादिमें ही समयको विताना चाहिये। किसी प्रत्युपकार आदिकी अभिलाषा न करके जो मुनि आदि सत्पात्रोंके लिये दान दिया जाता है इसे वैयावृत्य कहते हैं। इस वैयावृत्यमें दानके अतिरिक्त संयमी जनोकी यथायोग्य सेवा-शुश्रूषा करके उनके कष्टको मी दूर करना चाहिये। किन्हीं आचार्योंके मतानुसार देशावकाशिक व्रतको गुणवतके अन्तर्गत तथा भोगोपभोगपरिमाणवतको शिक्षावतके अन्तर्गत महण किया गया है ॥ २४ ॥ श्रावकको पर्वदिनों (अष्टमी एव चतुर्दशी आदि) में अपनी शक्तिके अनुसार भोजनके परित्याग आदिरूप (अनशनादि) तपोको करना चाहिये। इसके साथ ही उन्हें रात्रिमोजनको छोडकर वस्त्रसे छना हुआ जरू मी पीना चाहिये ॥ २५ ॥ जिस देशादिके निमित्तसे सम्यम्दर्शन मिलन होता हो तथा वर्तोका नाश होता हो ऐसे उस देशका, उस मनुष्यका, उस द्रव्यका तथा उन कियाओंका भी परित्याग कर देना चाहिये ॥ २६ ॥ निद्वान् मनुष्योको नियमानुसार सदा मोग और उपमोगरूप वस्तुओंका प्रमाण कर हैना चाहिये । उनका थोडा-सा भी समय त्रतोंसे रहित नहीं जाना चाहिये ॥ विशेषार्थ- जो वस्तु एक ही बार उपयोगमें आया करती है उसे भोग कहा जाता है- जैसे भोज्य पदार्थ एव माला आदि । इसके विपरीत जो बस्तु अनेक वार उपयोगमें आया करती है वह उपमोग कहलाती है-जैसे वस आदि । इन दोनों ही प्रकारके पदार्थोंका प्रमाण करके श्रावकको उससे अधिककी इच्छा नहीं करना चाहिये॥ २७॥ मन्य जीवोंको आख्स्य छोडकर रत्नत्रयका आश्रय इस प्रकारसे करना चाहिये कि जिस प्रकारसे उनका उक्क

१ अप का तत्कर्माणि स ।

- 425 ) विसम्बद्ध कथाकोर्ग्य कर्तकाः परमेश्चिषु । दक्षिकोधकरित्रेषु तहत्त्वु समयाभिकैः ॥ २९ ॥
- 426) वृद्यीसम्बन्धारियारायाम्बन्धि सिच्यति । विन्येनेशि तं तेन योधमारां प्रवासते ॥ ३० ॥
- 427) सत्यात्रेषु प्रयादाकि दानं देवं युवस्थितैः । दानहीना भवेत्रेषां निष्फलेव युवस्थाता ॥ ३१ ॥
- 428) दानं से न प्रमञ्ज्ञन्ति निर्मन्त्रेषु चतुर्विधम् । पाशा एव पृहास्तेषां मन्धनायैव निर्मिताः ॥३२॥
- 429) अभयाहारमेवज्यशास्त्रदाने हि यस्कृते । ऋषीजां जावते सीक्यं ग्रही ऋष्यः कथं व सः ॥३३
- 480) समर्थी ऽपि न यो दशायतीनां दानमादरात्। क्रिन्ति स खयु मूढः प्रत्र सुखमात्मनः ॥३४॥
- 481) इपचावसमो होयो दानदीनो गृहाश्रम । तदारुदो मवाम्मोधी मजल्येव न संशय ॥ ३५॥
- 492) समयस्थेषु वात्सस्यं स्वशक्या ये न कुवैते । बहुपापावृत्तात्मानस्ते धर्मस्य पराक्सुसाः ॥ ३६ ॥

समयाश्रिते सर्वक्रमताश्रिते भन्ये परमेष्ठिषु यथायोग्य विनय कर्तन्य । भन्ये दृष्टिबोधबरित्रषु । तह्नत्यु रक्तत्रयात्रितेषु विनय कर्तन्य ॥ २९ ॥ तेन कारणेन । विनयेन दर्शनज्ञानचरित्रतप प्रसृति सिष्यिति । इति हेतो । त विनय मोक्षद्वारं प्रवक्षते कृष्यते ॥ ३ ॥ गृहस्थिते सत्पात्रेषु यथाशिक दान देयम् । तेषां श्रावकाणाम् । दानहीना गृहस्थता निष्पता भक्तः ॥ ३९ ॥ य श्रावका । निर्मन्येषु यतिषु । चतुर्विधं दानं न प्रयच्छन्ति तेषां गृहस्थानाम् । गृहा ब चनाय पाशा विनिर्मिता ॥ ३२ ॥ स गृही श्रावक । कृष्य न स्थाय । हि यत । यत्कृते येन गृहिणा कृते यत्कृते । अभय-आहारमैषण्यशास्त्रदाने कृते सित अखीणां सौष्यम् । जायते उपग्रते ॥ ३३ ॥ य समर्य श्रावकः आदरात् यतीनां दानं न द्वात् स मृत् मृर्क । आसम्ब । परत्र पुर्कं परत्योकपुत्रम् । स्वयम् आत्मना । छिनित छेदयति ॥ ३४ ॥ दानहीन गृहाश्रम गृहपद [दम्] । द्वशानसम हैय पाषाणनौकासम क्रातव्य । तदारूढ तस्यां पाषाणनौकायाम् आरूढ नर । भवाम्भोधौ संसारसमुदे । मज्जति बुद्धति । न संशय ॥ ३५ ॥ ये श्रावका । समयस्थेषु जिनमार्गस्थितेषु नरेषु । स्वकृत्ताः वात्सत्य सेवाम् । न कृषेते । ते नरा धर्मस्य पराकृत्वा

रक्षत्रयविषयक श्रद्धान ( इंडता ) दूसरे जन्ममें भी अतिशय बुद्धिंगत होता रहे ॥ २८ ॥ इसके अतिरिक्त श्रावकोंको जिनागमके आश्रित होकर अहैदादि पांच परमेष्ठियों सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान सम्यक्चारित्र तथा इन सम्यम्दर्शनादिको धारण करनेवाले जीवोंकी भी यथायोग्य विनय करनी चाहिये॥ २९॥ उस विनयके द्वारा चुकि सम्यन्दर्शन, सम्यन्त्रान, सम्यक्तचारित्र और तप आदिकी सिद्धि होती है अत एव उसे मोक्षका द्वार कहा जाता है ॥ ३० ॥ गृहमें स्थित रहनेवाले श्रावकोंको शक्तिके अनुसार उत्तम पात्रोंके लिये दान देना चाहिये. क्योंकि दानके विना उनका गृहस्थाश्रम (श्रावकपना) निष्फल ही होता है ॥ ३१ ॥ जो गृहस्य दिगम्बर मुनियोंके लिये चार प्रकारका दान नहीं देते हैं उनको ब धनमें रखनेके लिये वे गृह मानो जारु ही बनाये गये हैं ॥ विशेषार्थ-अभिप्राय यह है कि श्रावक घरमें रहकर जिन असि-मधी आदि रूप कर्मीको करता है उनसे उसके अनेक प्रकारके पाप कर्मका संचय होता है। उससे छटकारा पानेका उपाय केवल दान है। सो यदि वह उस पात्रदानको नहीं करता है तो फिर वह उक्त संचित पापके द्वारा संसारमें ही परिभ्रमण करनेवाला है । इस प्रकारसे उक्त दानहीन श्रावकके लिये वे घर ब धनके ही कारण बन जाते हैं ॥ ३२ ॥ जिसके द्वारा अमय, आहार, औषध और शासका दान करनेपर ग्रुनियोंको सुख उत्पन्न होता है वह ग्रहस्य कैसे प्रशसके योग्य न होगा ? अवस्य होगा ॥ ३३ ॥ जो मनुष्य दान देनैके योग्य हो करके मी मुनियोंके लिये मिक्तपूर्वक दान नहीं देता है वह मूर्स परलोकमें अपने सुलको स्वय ही नष्ट करता है ॥ ३४ ॥ वानसे रहित गृहस्वाश्रमको पत्थरकी नावके समान समझना चाहिये । उस गृहस्वाश्रमरूपी पत्थरकी नावपर बैठा हुआ मनुष्य संसाररूपी समुद्रमें बूबता ही है, इसमें सन्देह नहीं है ॥३५॥ जो गृहस्य

१ क सिम्बति विनवेनेति तं तेन मोश्रद्धारं प्रचक्ते । २ का वेन गृष्टिणा इसे यस्कते' हति वाक्यांश नास्ति । १ का मूर्ख मूद । ४ क सभ पापाणनीकासम केय कातन्य ।

- 488 ) येवां जिलोपतेशेल कारूण्यामृतपूरिते । विशे जीवदया नास्ति तेवां धर्मः कृतो मधेत् ॥ ३७ ॥
- 484) मूर्छ चर्मतरोराचा व्रतानां धाम संपदाम् । गुणानां निविरित्यक्षिद्या कार्या विवेकिमिः ॥३८॥ 435) सर्वे जीवव्याधारा गुणास्तिष्ठन्ति मानुषे । स्त्राधाराः प्रस्तानां हाराणां च सरा इव ॥३९॥
- 436) यतीनां आवकाणां च व्रतानि सकलान्यपि । एकाहिंसाप्रसिद्धार्थे कथितानि जिनेश्वरे ॥ ४०॥
- 435 ) यताना भावकाणा च वतान संकल्पायापा पंकाहसाम्रातस्यय कायतामा जिपन्यर ॥ ७० 487 ) जीवहिंसादिसंकस्पैरात्मन्यपि हि दुषिते । पापं भवति जीवस्य न परं परपीडनात् ॥ ४१ ॥
- 438) द्वावशापि सदा चिन्त्या अनुप्रेक्षा महात्मिभ । तद्भावना भवत्येच कर्मण अयकारणम् ॥४२॥

सन्ति । बहुपापेन आवृतम् [आवृत ] आच्छादित [त ] आत्मा येषां ते बहुपापावृता मान धर्मस्म । पराब्सुखा वर्तम्ते ॥ ३६ ॥ येषां गृहस्थानाम् । चिते मनसि । जीवदया धर्म अस्ति तेषां श्रावकाणां धर्म भवेत् । किंलक्षणे चिते । जिनोपदेशेन काक्ष्यामृतपूरिते । येषां श्रावकाणां चिते जीवदया न अस्ति । तेषां श्रावकाणाम् । धर्म कुतो भवेत् ॥ ३० ॥ इति हेती । विवेकिम अङ्गिदया कार्या कर्तव्या । अङ्गिदया धर्मतरो धर्मवृक्षस्य मूलम् । पुन किंलक्षणा दया । व्रतानाम् आद्या आवी आता आद्याः । पुन किंलक्षणा दया । व्रतानाम् आद्या आदी आता आद्याः । पुन किंलक्षणा दया । संपदा धाम गृहम् । पुन किंलक्षणा दया । गृणानां निधि । इति हेतो । दया कार्या ॥३८॥ मानुषे मनुष्यविषये । सर्वे गुणा जीवदयाधारा तिष्ठन्ति । प्रसूनानां पुष्पणाम् । च पुन । हाराणां सूत्राधारा सरा इव । लोके हारलक् ॥ ३९ ॥ जिनेषरे गणधरदेवे । यतीनाम् । च पुन । श्रावकाणाम् । सकलानि व्रतानि एकाहिंसाधर्मप्रसिक्तवर्यं किंवति ॥ ४ ॥ हि यत । जीवहिंसादिसंकरपे कृत्वा आत्माने दृषिते अपि जीवस्य पापं भवति । परं केवलम् । परपीवनात् अपि पापं भवति । संकल्पेरपि पाप भवति ॥ ४९ ॥ महात्मिम भव्यजीवे । द्वादका अपि अनुप्रेक्षाणां सावना । कर्मण क्षयकारणं स्थकारणं

अपनी शक्तिके अनुसार साधर्मी जनोसे प्रेम नहीं करते है वे धर्मसे विमुख होकर अपनेको बहुत पापसे आच्छादित करते हैं ॥ ३६ ॥ जिन भगवान्के उपदेशसे दयाञ्जतारूप अमृतसे परिपूर्ण जिन श्रावकोके हृदयमें प्राणिदया आविर्भूत नहीं होती है उनके धर्म कहासे हो सकता है 2 अर्थात नहीं हो सकता॥ विशेषार्थ-इसका अभिप्राय यह है कि जिन गृहस्थोंका हृत्य जिनागमका अभ्यास करनेके कारण दयासे ओतप्रोत हो चुका है वे ही गृहस्थ वास्तवमें धर्मात्मा है। किन्तु इसके विपरीत जिनका चित्त दयासे आई नहीं हुआ है वे कभी भी धर्मात्मा नहीं हो सकते। कारण कि धर्मका मूल तो वह दया ही है।। ३७॥ प्राणिदया धर्मरूपी वृक्षकी जड है नतोंमें मुख्य है सम्पत्तियोंका स्थान है और गुणोका भण्डार है। इसिक्टिये उसे विवेकी जनोंको अवस्य करना चाहिये ॥३८॥ मनुष्यमें सब ही गुण जीवदयाके आश्रयसे इस प्रकार रहते हैं जिस प्रकार कि पुष्पोकी लडियाँ सूतक आश्रयसे रहती हैं ॥ विशेषार्थ- जिस प्रकार फूलोके हारोंकी लडियां धागेके आश्रयसे स्थिर रहती हैं उसी प्रकार समस्त गुणोका समुनाय प्राणिदयाके आश्रयसे स्थिर रहता है।यदि मालाके मध्यका धागा ट्रट जाता है तो जिस प्रकार उसके सब फूल विखर जाते हैं उसी प्रकार निर्देशी मनुष्यके वे सब गुण भी दयाके अभावमें विस्तर जाते हैं – नष्ट हो जाते हैं । अत एव सम्बन्दर्शनादि गुर्णीके अभिलाषी आवकको प्राणियोंके विषयमें दयाल अवस्य होना चाहिये ॥ ३९ ॥ जिनेन्द्र देवने मिनियों और श्रावककोंके सब ही व्रत एक मात्र अहिंसा धर्मकी ही सिद्धिके छिये क्तलाये हैं ॥ ४०॥ जीवके केवल दूसरे प्रणियोको कष्ट देनेसे ही पाप नहीं होता, बल्कि प्राणीकी हिंसा आदिके विचार मात्रसे भी आत्माके दूषित होनेपर वह पाप होता है ॥ ४१ ॥ महात्मा पुरुषोंको निर तर बारहों अनुप्रेक्षाओंका चिन्तन करना चाहिये। कारण यह कि उनकी भावना (चिन्तन) कर्मके क्षयका कारण होती है॥ ४२॥

१ द्या दया । आद्या आदी जाता जनाना प्रथमा मुख्या ।

- 489 ) अञ्चनकारचे केव मन व्यवस्थित च । अन्यत्वमञ्जनितं च त्रवेवास्थरवेशी ॥ ४३ ॥
- 440) निर्वरा व तथा क्रोको पोचित्रर्कमधर्मता । हाप्योता अनुप्रेशक आपिता जिल्लाकः ॥ ४४ ॥
- 441 ) बाह्यवाचि सामस्तानि शारीरादीनि वेदिलाम् । तथाको उपि न कर्तस्यः शोको तुष्कर्मकारणम् ॥४५
- 442) व्यात्रेषात्रात्रकायस्य सुगशायस्य निर्वते । यथा म शरण जन्तोः संसारे न तथापदि ॥ ४६ ॥
- 443 ) बल्ह्युवं तत्त्वुकामास यदुःखं तत्सवाञ्चला । भवे छोकाः सुवं सस्यं मोक्ष एव स साध्यताम् ॥
- 444) स्थलमो वा परो वापि नो कश्चित्परमार्थत । केवछं स्वार्जितं कर्म जीवेनैकेन सुज्यते ॥ ४८ ॥

भवति ॥ ४२ ॥ जिनपुत्रवैः सर्वविद्धिः । एता द्वादश भावना अनुप्रेक्षा भाविता । १ अधुवस् । २ अशरणस् । ३ संसारः । च पन् ४ ४ एकरवस् । ५ अन्यत्वस् । ६ अञ्चलित्वस् । ७ तथा आसर्वे । ८ संवरस् । ९ निर्जरा । तथा १ कोकानु

- 445) झीरनीरवदेकत्र स्थितयोर्देहदेहिनो । मेदो यदि ततो उन्येषु कलत्रादिषु का कथा॥ ४९॥
- 446) तथाश्चिरयं कायः कृतिधातुमलान्वितः। यथा तस्यैव संपर्काद्वन्यत्राप्यपवित्रता॥ ५०॥

प्रेक्षा। १९ बोधिद्रकमः। १२ धर्मानुप्रेक्षा। एताः द्वादश भावना कचिता ॥ ४३-४४ ॥ देहिनां जीवानाम् । शरीराधीन समस्तानि अभवाणि विनश्वराणि सन्ति । तनाकोऽपि शरीरादिनाकोऽपि शोकः न कर्तव्य । किंलक्षण शोकः । दुम्कर्म-कारणम् ॥ ४५ ॥ यथा निर्जने वने । व्याघ्रेण आघातकायस्य गृहीतशरीरस्य मृगशावस्य शरण न । तथा संसारे । जन्तो जीवस्य । आपदि शर्पं न ॥ ४६ ॥ भो लोका । भवे संसारे । यत्सकम् अस्ति तत्सकम् आसासम् अस्ति । यह सं तत्सदा अन्नसा सामस्येन दु खम् । सत्य शास्त्रत सुख मोक्ष एव । स मोक्ष साध्यताम् ॥ ४० ॥ परमार्यंत विश्वयतः । कश्चित वा स्वजन वा परो जर्न कोऽपि नो । एकेन जीवेन केवल खार्जितं कर्म भुज्यते ॥ ४८ ॥ यदि चेत् । देहदेहिनो शरीर-आत्मनो । मेद क्षीरनीरवत् अस्ति । किलक्षणयो शरीरात्मनो । एकत्र स्थितयो । तत कारणात् । अन्येषु कलत्रादिषु का कथा ॥ ४९ ॥ अयं काय शरीरम् । तथा अञ्चित्र यथा तस्य कायस्य संपर्कात मेलापकात् । अन्यत्र सुगन्यादी वस्ति । अध्वव अर्थात् अनित्य अशरण, संसार, एकत्व, अन्यत्व, अश्वित्व, उसी प्रकार आसव, सवर, निर्जरा, लोक, बोधिद्र्लम और धर्म ये जिनेन्द्र भगवानके द्वारा बारह अनुप्रेक्षार्ये कहीं गई हैं ॥ ४३-४४॥ प्राणियोंके शरीर आदि सब ही नश्वर हैं । इसिलये उक्त शरीर आदिके नष्ट हो जानेपर भी शोक नहीं करना चाहिये, क्योंकि, वह शोक पापब धका कारण है। इस प्रकारसे वार वार विचार करनेका नाम अनित्यभावना है ॥ ४५ ॥ जिस प्रकार निर्जन वनमें सिंहके द्वारा पकड़े गये मृगके बचेकी रक्षा करनेवाला कोई नहीं है, उसी प्रकार आपत्ति ( मरण आदि ) के प्राप्त होनेपर उससे जीवकी रक्षा करनेवारू। मी संसारमें कोई नहीं है । इस प्रकार विचार करना अशरणभावना कही जाती है ॥ ४६ ॥ संसारमें जो सुस है वह सुसका आभास है-यथार्थ सुस नहीं है, परन्तु जो दु स है वह वास्तविक है और सदा रहने बाला है । सचा सुख मोक्षमें ही है । इसलिये हे भव्यजनो ! उसे ही सिद्ध करना चाहिये । इस प्रकार संसारके स्वरूपका चिन्तन करना, यह संसारमावना है ॥ ४७ ॥ कोई भी प्राणी वास्तवमें न तो स्वजन (स्वकीय माता-पिता आदि) है और न पर भी है। जीवके द्वारा जो कर्म बांघा गया है उसकी ही केवल वह अकेला मोगनेवाला है। इस प्रकार बार बार विचार करना. इसे एकत्वमावना कहते हैं॥ ४८॥ जब दूध और पानीके समान एक ही स्थानमें रहनेवारे घरीर और जीवमें भी मेद है तब प्रत्यक्षमें ही अपनेसे भिन्न दिखनेवाले की-पुत्र आदिके विषयमें मला क्या कहा जावे! अर्थात वे तो जीवसे भिन्न हैं ही। इस प्रकार विचार करनेका नाम अन्यत्वभावना है।। ४९ ॥ श्रुद्ध कीड़ों, रस-रुधिरादि धातुओं तथा मकरें संयुक्त यह सरीर ऐसा अपवित्र है कि उसके ही सम्बन्धसे दूसरी (पुण्यमाला आदि) भी वस्तुएँ

१ का तथा नास्ति। र मा आस्तव। १ सा बीवानी नास्ति। ४ वा वा अतोऽध्ये भवेद वस्तितरिक पर दूर्वते। ५ मा सामस्तिन। ६ का पहलन् । ७ वा न। ८ का सुगन्धादी।

- 447) जीवपोतो मवाम्मोची मिण्यात्वाविकरम्भवास् । आस्त्रवति विनाशार्थं कमीमाः खुचिरं भ्रमात्॥
- 448) कर्मास्त्रवितरोधो ऽत्र संवरो सवति भ्रुवम् । साक्षावेतव्युष्टानं मनोवाकायसंवृतिः ॥ ५२ ॥
- 449) निर्जरा शातनं प्रोक्ता पूर्वोपार्जितकर्मणाम् । तपोभिर्वद्विः सा स्वाहिराग्याजितचेत्रिः॥ ५३॥
- 450) लोकः सर्वो ऽपि सर्वत्र सापायस्थितिरश्रवः। दुःसकारीति कर्तव्या मोक्ष एव मतिः सताम्॥
- 451) रक्षत्रथपरिप्राप्तिकाँचि सातीव वुर्लमा। लच्छा कथं कथंचिचेत् कार्यो यक्को महानिह ॥ ५५॥

अपवित्रता भवति । किलक्षण काय । कृतिवातुमलानिवत ॥ ५ ॥ अव अम्मोधी संसारसमुद्रे । जीवपीत । अमात् । कर्माभ्म कर्मजलम् । सुनिरं चिरकालम् । विनाशार्थम् आस्वति । किलक्षण जीवपीहण । सिध्यात्वादिकरम्भवान् छिदवान् ॥ ५१ ॥ अत्र कमासविनरोध धुव साक्षात् संवरो भवति । एतदनुष्ठान एतस्य कर्मास्विनरोधस्य आचरणम् । मनोवाक्षायस्वति सवर ॥ ५२ ॥ पूर्वीपार्जितकर्मणाम् । शातनं शटनम् । निर्जरा । प्रोक्ता कथिता । सा निर्जरा । बहुनि तपीमि स्यात् भवेत् । सा निर्जरा । वैराग्याधितचिति कृत्वा भवेत् ॥ ५३ ॥ सर्व अपि लोक सर्वत्र सापायस्थिति विनाशसितिस्थिति । अधुव दु सकारी । इति हेतो । सता मति मोक्षे कर्तव्या । एव निश्चयेन ॥ ५४ ॥ रकत्रयपरिप्राप्ति बोधि [सा] अतीव दुर्लमा । चेत् कथं कर्यचित् लाधा । इह बोधी । महान् यक्ष कार्य कर्तव्य ॥ ५५ ॥

अपवित्र हो जाती है । इस प्रकारसे शरीरके स्वरूपका विचार करना यह अञ्जिनभावना है ॥ ५०॥ संसाररूपी समुद्रमें मिथ्यात्वादिरूप छेदोसे संयुक्त जीवरूपी नाव अम (अज्ञान व परिश्रमण) के कारण बहुत काल्से आत्मविनाशके लिये कर्मरूपी जलको ग्रहण करती है।। विशेषार्थ--जिस प्रकार छिद्र युक्त नाव घूमकर उक्त छिद्रके द्वारा जलको प्रहण करती हुई अन्तमें समुद्रमें डूबकर अपनेको नष्ट कर देती है उसी प्रकार यह जीव भी संसारमें परिश्रमण करता हुआ मिष्यात्वादिके द्वारा कर्मोंका आस्रव करके इसी दु लमय संसारमें घूमता रहता है। तात्पर्य यह है कि दुलका कारण यह कर्मोंका आसव ही है इसीलिये उसे छोड़ना चाहिये । इस प्रकारके विचारका नाम आसवभावना है ॥ ५१ ॥ कर्मोके आसवको रोकना, यह निश्चयसे सबर कहलाता है । इस सबरका साक्षात् अनुष्ठान मन वचन और कायकी अशुभ प्रवृत्तिको रोक देना ही है।। विशेषार्थ-जिन मिथ्यात्व एव अविरति आदि परिणामोके द्वारा कर्म आते हैं उन्हें आसव तथा उनके निरोधको संवर कहा जाता है । आसव जहां संसारका कारण है वहा संवर मोश्यका कारण है । इसीलिये आस्रव हेय और संवर उपादेय है। इस प्रकार संवरके स्वरूपका विचार करना, यह संवरभावना कही जाती है ॥ ५२ ॥ पूर्वसंचित कर्मोंको घीरे घीरे नष्ट करना, यह निर्जरा कही गई है । वह वैराग्यके आलम्बनसे प्रवृत्त होनेवाले बहुतसे तपोंके द्वारा होती है। इस प्रकार निर्जराके स्वरूपका विचार करना यह निर्जराभावना है ॥ ५३ ॥ यह सब लोक सर्वत्र विनाशयुक्त स्थितिसे सहित अनित्य तथा दु खदायी है। इसीलिय विवेकी जनोको अपनी बुद्धि मोक्षके विषयमें ही ल्गानी चाहिये ॥ विशेषार्थ- यह चौदह राजु ऊचा लोक अनादिनिधन है इसका कोई करता-घरता नहीं है। जीव अपने कर्मके अनुसार इस लोकमें परिश्रमण करता हुआ कभी नारकी, कभी तिर्यंच, कभी देव और कभी मनुष्य होता है। इसमें परिभ्रमण करते हुए जीवको कभी निराकुरू सुख मास नहीं होता। वह निराकुल सुल मोक्ष प्राप्त होनेपर ही उत्पन्न होता है। इसलिये विवेकी जनको उक्त मोक्षकी प्राप्तिका द्धी प्रयत्न करना चाहिये । इस प्रकार लोकके लभावका विचार करना, यह लोकमावना कहलाती है ॥ ५४ ॥ सम्यन्दर्शन, सम्यन्त्रान और सम्यक् चारित्र स्वरूप रक्षत्रयकी प्राप्तिका नाम बोधि है। वह बहुत ही दुर्कन

१ हु (जै सि ) प्रचुरं। २ का अभुवं। ३ का प्राप्ति सावोधि अदीव ।

- 452 ) विकासीं इच्यासम्बं इंग्लेंगे स्वीमां प्रतः । तथा साही यथा साक्षादामीकं सह गण्डति ॥५६
- 453) बु:बाबाहराजापीजे सेसारकारको । वार्रकोतं वरं प्राहुसरारपार्थे मनीविजः ॥ ५७ ॥
- 454) अञ्जोक्षा हमाः सञ्जिः सर्वेदा हृदये छृताः । कुर्वेत तत्यरं पुण्यं हेतुर्यत्स्वर्गमोक्षयोः ॥ ५८ ॥ 455) आद्योत्तमक्षमा यत्र यो पर्मी दशकेदमान् । आयुक्तेरिय सम्बो इसी वयाशकि यथागमम्॥५९
- 456) अन्तरत्तरवं विशुद्धारमा बहिस्तरवं ववाक्षित्त । द्ववीः सम्बद्धिकं मोक्स्सकाव् द्वितयमाध्येत ॥
- 457) कर्मभ्य कर्मकार्यभ्यः बुक्तमृतं चिक्त्रस्यकम् । आत्मार्वं भाववेकिस्यं नित्यानन्दपद्मदम् ॥६१॥
- 458) इत्युपासकर्तस्कारः कृतः जीवजनिद्ना । येवामेतदनुक्तनं तेवां वनी ऽतिनिर्मेखः ॥ ६२ ॥

क्षयं जिनवर्गः । सविना प्राविकाद् । कारान्तं दुवैभः । कतः करकात् तथा बाह्यः यवा सहकात् । या मोहाप् भा मर्याणकृत्व । सह गरछति ॥ ५६ ॥ संसारकारसागरे संकारसमुद्रि । तारणार्थम् । मनीविकः पण्डिता । वर्णपोत वर्मपोहणम् । परं भेष्ठम् । भाइः क्यगन्ति । किळक्षणे संसारतम्हे । कुन्नमाहगणसीर्णे कुन्नानि एव असमरा जीवारीयां गणे समाकीर्णे सते ॥ ५७ ॥ इमाः अनुप्रेक्षा । सदि पण्डिते । सबैदा इववे धताः । तत्वरं प्रण्यं कवैते कल्पण्यं सर्वमोक्षकोः हेतः सारणं भवति ॥ ५८ ॥ अतौ पर्म यथाशक्ति यथागमं श्रावकै अपि सेन्य । य पर्मः दश्चमेदवाक् वस्तेन्द्वाकी । यत्र पर्मे । शाद्या उत्तमक्षमा वर्तते ॥ ५९ ॥ अन्तस्तस्य विश्वदारमा वर्तते । वहिस्तस्वम् व्यक्तिः वया वर्तते । तबोईबो॰ अन्तर्वहिस्तस्ववोः । सन्मीकने एकप्रकरणे विचारणे । मोक्षः भवेत् । तस्मात्कारकात् । द्वितयम् आश्रवेत् ॥ ६ ॥ बोनी आस्मानम् । निसं सदैव भाववेद विचारयेत् । किलक्षणम् असमानम् । कर्मभ्यः कर्मकार्वेभ्य इयम्भृतं भिक्तस्तरम् । प्रन विदातसम् । प्रन किलक्षणम् अस्यानम् । निसं सदैव । आवन्दपदपदम् ॥ ६१ ॥ इति उपासकस्तारः भावकाचारः । श्रीपदानन्दिना क्रःः । वेषां अस् कायामें। बत्तत अनुवासम् अस्ति । देवां शावकायाम् । अतिनिर्मल धर्मी धवेत ॥ ६२ ॥ इति धावकायाम् ॥ ६ ॥

है। यदि वह जिस किसी प्रकारसे प्राप्त हो जाती है तो फिर उसके विषयमें महान प्रवस करना चाहिये । इस प्रकार रत्नत्रयस्वरूप बोधिकी प्राप्तिकी दुर्लभताका विचार करना, यह बोधिदुर्लममावना है ॥ ५५ ॥ संसारी प्रणियोंके लिये यह जैनधर्म अत्यन्त दुर्लम माना गया है। उक्त धर्मको इस प्रकारसे प्रहण करवा चाहिये जिससे कि वह साक्षात् मोक्षके प्राप्त होने तक साथमें ही जावे ॥ ५६ ॥ विद्वान् पुरुष दुःसरूपी हिंसक जलजन्तुओंके समूहसे व्याप्त इस संसाररूपी खारे समुद्रमें उससे पार होवेके लिये धर्मरूपी नावको उत्कृष्ट बतलाते हैं। इस प्रकार धर्मके खरूपका विचार करना धर्मभावना कही जाती है।। ५७ ॥ सजनिक द्वारा सदा इदयमें घारण की गई ये बारह अनुप्रेक्षायें उस उत्कृष्ट प्रण्यको करती हैं जो कि सर्व और मीक्षका कारण होता है ॥ ५८ ॥ जिस धर्ममें उत्तम क्षमा सबसे पहिले है तथा जो दस मेदोंसे संयुक्त है. श्रावकोंको भी अपनी सक्ति और आगमके अनुसार उस धर्मका सेवन करना चाहिये॥ ५९॥ अम्यन्तर तस्य क्रमैककक्से रहित विश्रद आत्मा तथा बाह्य तस्य प्राणियोंके विषयमें दयामाव है। इन दोनोंके मिछने पर मोख होता है। इसक्रिये उन दोनोंका आश्रय करना चाहिये।। ६०॥ जो बैदान्यसक्त्य आत्मा कर्गी तया उनके वार्यमूत रागादि विमावों और शरीर आदिसे भिन्न है उस शाश्वतिक आनन्द्रसारूप पहुंची नवीत मीश्वकी प्रदान करनेवाली आत्माका सदा विचार करना चाहिये ॥ ६१ ॥ इस प्रकार बह्र उपायक-सैस्कार अर्थात् आवसका चारित्र श्री पद्मनन्द्री सनिके हारा रचा गया है। जो जन इसका आचरण करते 🕇 उनके असन्त निर्में वर्म हीता है ॥ ६२ ॥ इस प्रकार श्राक्काचार समाप्त हुया ॥ ६ ॥

Three Car A March Am war ibr ibr einebiff : रे का 'स्वामिद्याक' नाहित ! TE MARIENT 'र का करोड़ने 'अपि' परमानिक बरबंदे ।

## [७ देशवतोद्योतनम्]

- 459) बाह्याभ्यन्तरसंगवर्जनतया घ्यानेन शुक्केन व इत्या कर्मचतुर्धेयक्षयमगात् सर्वक्षतां निश्चितम् । तेनोक्तानि वर्षासि धर्मकथने सत्यानि नान्यानि तत् भ्राम्यस्यत्र मतिस्तु वस्य स महापापी न भन्यो ऽधवा ॥ १ ॥
- 460) एको ऽप्यत्र करोति यः स्थितिमतिप्रीत शुची दर्शने स स्थाप्यः खलु दुःस्तितो ऽप्युत्यतो दुष्कर्मणः प्राणश्रुत् । अन्ये किं प्रचुरैरिय प्रसुदितैरखन्तवृरीकृत स्फीतानन्दभरप्रदासृतपथैर्मिथ्यापथे प्रस्थितेः ॥ २ ॥
- 461) बीजं मोक्षतरोर्दश भवतरोर्मिण्यात्वमाङ्गर्जिनाः प्राप्तायां दक्षि तन्त्रमुक्षुमिरलं यक्षो विषयो बुधैः । सक्षारे बहुयोनिजालजटिले भ्राम्यन् क्षकमीवृत क प्राणी लमते महत्यप्रि गते काले दिता तामिद्द ॥ ३ ॥

य देव । वाद्याभ्यन्तरसगवर्जनतया वाद्याभ्यन्तरसंगलागेन । शुक्केन व्यानेम कमैचतुष्टयक्षयं कृत्वा । सबैकृताम् अगात् सबैक्कतां प्राप्तः । सेन सबैक्केन । उक्तानि कथितानि वचीसि धमैक्यने निश्चित सल्यानि । तु पुन । अन्यानि अन्यदेव-कृदेव कथितानि वचीसि सल्यानि । तक्तसारकारणात् । यस्य जनस्य मति । अत्र सबैक्कवने भ्राम्यति स महापापी । अथवा स नर सन्य न । किंतु अभव्य ॥ १ ॥ अत्र संसारे । य एक अपि भव्यजीव अतिप्रीत सन् शुनौ दर्शने स्थिति करोति । सक्त निश्चितम् । स प्राणसृत् स्थाप्य । किलक्षण प्राणी । दुष्कमण सदयत दुःखितोऽपि । अन्ये प्रसुरे अपि जीवे किमै । किलक्षणे जीवे । प्रमुदितः । अल्यन्तद्रशिक्तरफीतान वसरप्रदास्तपथेः । पुन किलक्षणे जीवे । मिथ्यापथे मिथ्यामार्गे । प्रस्थिते चिलते ॥ २ ॥ जिना गणधरदेवा । मोक्षतरो मोक्षवक्षस्य । बीजम् । दर्श दर्शनम् । आहु कथयन्ति । जिना गणधरदेवा । सोक्षतरो मोक्षवक्षस्य । बीजम् । दर्श दर्शनम् । आहु कथयन्ति । जिना गणधरदेवा । सुमुद्धमि

जो बाब और आभ्यन्तर परिमहको छोड करके तथा गुक्क ध्यानके द्वारा चार घातिया कर्मोंको नष्ट करके निश्चयसे सर्वज्ञताको प्राप्त हो जुका है उसके द्वारा धर्मके व्याख्यानमें कहे गये वचन सत्य हैं, इससे मिल राग-देषसे दूषित हृदयबाले किसी अल्पज्ञके वचन सत्य नहीं हैं। इसीलिये जिस जीवकी बुद्धि उक्त सर्वज्ञके वचनोंमें अमको प्राप्त होती है वह अतिशय पापी है, अथवा वह भ य ही नहीं है ॥ १ ॥ एक भी जो भव्य प्राणी अत्यन्त प्रसन्ततासे यहा निर्मल सन्यग्दर्शनके विषयमें स्थितिको करता है वह पाप कर्मके उदयसे दु लित होकर भी निश्चयसे प्रश्नसनीय है। इसके विपरीत जो मिच्या मार्गमें प्रवृत्त होकर महान सुस्को प्रदान करनेवाले मोक्षके मार्गसे बहुत दूर हैं वे यदि संख्यामें अधिक तथा सुखी भी हों तो भी उनसे कुछ प्रयोजन नहीं है ॥ विशेषार्थ— अभिप्राय यह है कि यदि निर्मल सम्यन्दिए जीव एक भी हो तो बद्ध प्रिंशसाके योग्य है। किन्दु मिन्यामार्गमें प्रवृत्त हुए प्राणी संख्यामें यदि अधिक भी हों तो भी वे प्रश्नसनीय नहीं है—निन्दनीय ही हैं। निर्मल सम्यन्दिए जीवका पाप कर्मके उदयसे वर्तमानमें सुखसे सित रहना भी हानिकारक है ॥ २ ॥ जिन भगवान सम्यन्दर्शनको मोक्षक्ष्म इक्षका बीज तथा मिन्यादर्शनको संसारक्ष्म इक्षका बीज तथा मिन्यादर्शनको संसारक्ष्मी इक्षका बीज विश्व मिन्यादर्शनको संसारक्ष्मी इक्षका बीज वथा मिन्यादर्शनको संसारक्ष्मी इक्षका बीज वथा मिन्यादर्शनको संसारक्ष्मी इक्षका बीज वथा मिन्यादर्शनको संसारक्ष्मी

१ क समैनपुर्द । २ का वर्द पर्द नोपछम्पते तत्र । २ का किए नास्ति । ४ का एत्यन्तद्रीकृतरकीतं आनन्द्रमस्पर्दे कक्तपने हैं ।

- 462) संप्राप्ते उन अने क्यं कवमधि वृत्तिवस्तिहरूत भावाचे शुनित्रशैने क महती कार्ये तयो मोसदक्ष्तः। भो चेञ्जोकनियेवतो उथ महतो मोसद्याकेरकी संपद्येत न तथाया यहकती महक्तियोग्ये मतम् ॥ ४ ॥
- 463) इक्स्ट्रज्जतमञ्चा तद्ञु च स्थात्पश्चषाश्चवतं शीक्षाच्य च गुणवतचयमतः विश्वासतकः यदाः । रात्री मोजनवर्जनं गुचिपटात् पेयं पयः शक्तितो मीनादिजतमप्यजुष्ठितमिदं पुण्याय मन्यात्मनास् ॥ ५ ॥
- 464) इन्ति स्थावरदेहिनः स्वविषये सर्वोस्त्रसान् रक्षति वृते सत्यमचीयेवृत्तिमचलां गुद्धां निजां सेवते । दिग्देशवतद्ग्यवर्जनमतः सामाचिकं प्रीवधं दानं भोगयुगप्रमाणैमुररीकुर्याष्ट्रदीति वती ॥ ६॥

मुनीश्वरै । अथ सुषे । अलम् अलायम् । यत्त विषय कर्तव्य । इह संसारे । प्राणी महति काके गते आपि । हिता कस्याण मुनाम् । तां हरं क लमते । किलक्षण संसारे । सहयोगिनालक्ष्यिके नानायोगितमहुम्ते । किलक्षण प्राणी । संसारे । अयं कथमपि कहेन । द्राणीयसा अनेहसा वीर्षकाकेन । मानुष्ये । य पुन । कुनिक्कीं संप्राप्ते सिता मध्यजीवेन । मोक्षदं तप कार्य कर्तव्यम् । नो चेत् तत्तप न संग्येत । कुतः । कोकिनवेषत । अयं महतः मोहात् । अथ अशोकः असामध्यत् । तता । यहता यहसानाम् । शहकमंयोग्यं वतम् अस्ति वेवप्जागुक्यास्तीस्थाद् ॥ ४ ॥ इतम् अनुष्ठितम् आचरितम् । मव्यात्मनां पुण्याय । स्यात् भवेत् । तमेव दर्शयति । हन्दर्शनम् । अष्टथा मूक्वतम् । तदनु पक्षात् । पष्टा अनुष्ठितम् आचरितम् । मव्यात्मनां पुण्याय । स्यात् भवेत् । तमेव दर्शयति । हन्दर्शनम् । अष्टथा मूक्वतम् । तदनु पक्षात् । पष्टा अनुवतम् । च पुन । शिलाख्यं वतं त्रयं गुणवतम् अत चतस्र हिसा । परा श्रेष्ठा । रात्रौ मोजनवर्जनम् । क्षिणवतम् वेतः त्रयं गुणवतम् । सर्वं पुण्याय भवति ॥ ५ ॥ गृही गृहस्थ । खिववे खकार्ये स्थावरदेहिनः पृथ्वीकायावीन् । हन्ति पीडयति । सर्वान् त्रसान् रक्षति । सत्यं वच व्यते । स्थान् स्थान् । स्थान् अवलां ग्रुवीं सेवते । विरहेशवती [ ते ] अनर्थदण्डवर्षनं करोति । सत्यात् । सामाजिकं करोति । प्रीवय-उपवार्षं

आदिके निषयमें महान् प्रयत्न करना चाहिये। कारण यह है कि पाप कमेंसे आच्छत होकर बहुत-सी (चौरासी छास) योनियोंके समृहसे जटिल इस संसारमें परिम्नण करनेवाला प्राणी दीर्घ कालके नीतनेण मी हितकारक उस सम्यन्दर्शनको कहांसे प्राप्त कर सकता है। अर्थाव नहीं प्राप्त कर सकता है। ३॥ यहां संसारमें यदि किसी प्रकारसे अतिशय दीर्घ कालमें मनुष्यमव और निर्मल सम्यन्दर्शन प्राप्त हो। यथा है तो फिर महापुरुषको मोक्षदायक तपका आवरण करना चाहिये। परन्तु यदि कुटुम्बीकनों आदिके रोकनेसे, महामोहसे अथवा अशक्तिके कारण वह तपश्चरण नहीं किया जा सकता है तो फिर शृहस्य आवर्कोंक छह आवरवक (देवपूजा आदि) कियाओंको योग्य व्यवका परिपालन तो करना ही चाहिये॥ ४॥ सम्यन्दर्शनके साथ आठ मृत्युण, तत्यश्चात् पांच अणुवत, तथा तीन गुणवत एव चार शिक्षावत इस प्रकार वे साव कीतकत, राजिमें मोजनका परिस्थाग, पवित्र वक्षसे छाने गये जलका पीना तथा इक्तिके अनुसार मौनवत आदि, यह सब आवरण सन्य जीवेंके लिये पुण्यका कारण होता है।। ५॥ वती आवक वक्षते प्रयोक्षक वश्च स्थाद प्राणियोंका यात करता हुआ भी सब त्रस लीवोंकी रक्षा करता है, सत्य वचन केता है, चौर्यहचि (चोरी) का परित्याग करता है, शुद्ध अपनी ही कीका सेवन करता है, दिक्षत और देशवतका पाकन करता है, धनर्थव्यों (पापोपदेका, हिसादान, अपव्यान, हु:श्वंति और प्रमादवर्था)

र का का सकती। र का केम्पते। र च भोगञ्जासमाग। ४ का का सहतो सम्पति।। ५ का शति। व का का अतार्थ। क का कुलाई।

- 465) देवाराधमपुजनाविष्युषु व्यापारकार्वेषु सर्-पुण्योगार्वजरेतुषु प्रतिविनं संज्ञायसामे व्यापे । संसारावेषतारमे प्रवहतं सत्यात्रमुहिस्य यद् तहेशवतकारियो धनवतो दानं प्रकृष्टे गुनः ॥ ७ ॥
- 466) सर्वो वाञ्छलि सौक्यमैव ततुम्रसम्मोस यव स्कृटी इष्टमावित्रय यव सिक्यलि स तक्तिमैन्य यव स्थितम्। तष्ट्रितवेपुषो ऽस्य वृत्तिरशनात्तद्दीयते शायके काले क्रिष्टतरे ऽपि मोक्षपक्वी प्रायस्ततो वर्तते ॥ ८॥
- 467) स्वेच्छाहारविहारजस्पनतया नीरग्वपुर्जायते साधूनां तु न सा ततसावपद्ध प्रायेण संभाव्यते । कुर्यादावसप्यवधारिक्षिरितं चारित्रभारक्षमं यत्तसाविह वर्तते प्रशामनां धर्मो गृहस्योत्तमात्॥ ९॥

करेदि। यह दानं करेदि। यही भोगयुग भोग-उपभोगप्रमाणं संख्यां करोति। सर्व जराम् उस्री-अडीकुर्याते। इति हेतो । अधि क्यादे ॥ ६॥ हेम्मव्यव्यारिणः धनवत श्रावकर्षे । सपात्रम् उद्दिश्य यत् दानं भवेते तत् प्रकृषः श्रेष्ठगुण भवति । विकासणं वावस् । संवाराणंवकारणे प्रवहण प्रोहणम् । केषु सत्य । देव-बाराधनप्रजनादिवहुषु व्यापारकार्येषु सरपुष्पोपार्जनहेत्रेषु प्रतिदिनं संवारमानेषु अपि ॥ ७॥ सर्व ततुस्त् सीख्यम् एव वाञ्चति । तत् सीख्यम् । सपुरं व्यक्तम् । मोग्ने एव । स मोग्नः । स्वारादित्रये सति सिच्यति । तत् दष्ट्यादित्रयं निर्मन्यपदे स्थितम् । तिवर्षन्यप्रति वपुषः वरिपातः भवति । अस्य वरिप्रयः । इति स्थिता । असानातः भोजनात् भवति । तत् अश्वन भोजनम् । श्रावकः धीयते । काले किष्टतरे अपि । प्राय बाहुल्येन । तत् स्थानकात् । योक्षपदवी वर्तते ॥ ८ ॥ इह जगति संसारे । तस्यात् कारणात् । प्रश्नमिनां योगिनाम् । वर्षः । सहस्योक्तमस् श्रावकात् वर्तते । यतः वपुः शरीरम् । खेच्छाहारविहारज पनतया । नीक्ष् रोगरहितं जायते । तु पुनः । साधुनाम् । सा क्रावकात् । साथकात् । प्रायेण वाहुल्येन । तत् सुनीनां वपु शरीरम् । स्वयं क्यारेण रहितं न संमान्यते । इतं

र श नरीति । २ श थनवत पुरुषस्य आवनस्य । ३ श करोति । ४ क सार्येषु सस्य पुण्योपार्वन हेत्रकः वानाती सन्ति वार्त प्रकार । ५ श ततः ।

- 468) ज्याच्या पुरावदामञ्जूचराचियां पाटाय सम्बाधनां भ्रमस्य यस्तियते श्रुतावयमितं गर्न तत्त्रपुर्वचाशः सिद्धे ऽस्तिम् जनमान्तारेषु कतिशु वैक्षोपयसोकोत्सय-श्रीकारियेकटीकृताचित्रकारकेयस्यमानो जनाः ३ १० ॥
- 469) सर्वेषाम**मयं प्रमुखक्षरकोर्यद्**षियते प्राणिनां दानं स्थायमयादि तेन रहितं दानत्रयं निष्पत्वम् । आहारीषधग्रास्थवानविधिमिः शुद्रोमजास्थाद्धणं यक्तरपात्रको विनश्यति ततो दानं सदेकं परम् ॥ ११॥
- 470) आहारात् सुसितीषधावृतितरां मीरोगता जायते धास्त्रात् पात्रनिवेदितात् परमवे पाण्डिस्वमस्यग्रुतम् । पतत्सवेगुणप्रभापरिकरः पुंसो ऽमयादानतः पर्यन्ते पुनरकतोकतपद्मातिर्वेग्रुकिस्ततः ॥ १२॥

श्रातिस् । खीवश्रमध्यानिमः चारित्रभारतम कुर्यात् ॥ ९ ॥ यत् । उत्तरियां भव्यात्मनाम् । वाद्याय परमादेत् । भव्या कृत्या । व्याच्या किवते । भक्त्या कृत्या पुत्तकदान कियते । तत इद दानम् । तुषाः पण्डिता । कृत्यक्ष्यम् । बाहुः सम्बन्धिः श्रानदानं क्ष्यपन्ति । असिन् श्रानदाने तिद्धे सति । कतिषु जननान्तरेषु पर्यायान्तरेषु । जना बोकाः । तेन्नेक्कलेकोत्यक्ष्यक्षिः वर्षाकृतिः वर्षा

है। १। एकत बुद्धिके धारक भव्य जीवोंको पढनेके लिये जो भक्ति पुस्तकका दाय विज्ञा जाता है, अथवा उनके लिये तत्त्रका व्यास्त्रान किया जाता है इसे विद्वान्तन शुतवान (जानवान) कहते हैं। इस सम्वानके सिद्ध हो जानेपर कुछ थोड़ेसे ही भवोंमें मनुष्य उस केवलजानको प्राप्त कर लेते हैं जिसके हास सम्वान विश्व साक्षात् देला जाता है तथा जिसके प्रगट होनेपर तीनों छोकोंके प्राणी उस्तवकी शोका करते हैं। १०॥ वयाछ पुरुषोंके द्वारा जो सब प्राणियोंके लिये अभव दिया जाता है, व्यास्त करके भवको वृद्ध किया जाता है, वह अभयदान कहछाता है। उससे रहित शेष तीन प्रकारका वान वर्षा होता है। कुछ आहार, औषध और शाक्षके दानकी निविसे पात्र जनका कमसे शुवानक मय, रोगका क्या कीट व्यक्ति वान स्वान होता है अत एव एक वह अभयदान ही श्रेष्ठ है।। विशेषार्थ — व्यक्तिप्त का व्यक्ति विश्व कीट वान स्वान होता है अत एव एक वह अभयदान ही श्रेष्ठ है।। विशेषार्थ — व्यक्तिप्त का व्यक्ति वान ही जाति है। इसके आतिरिक्त यदि विनार किया जाय तो वे आहारादिक वानकार वान ही स्वान की है। इसके अतिरिक्त यदि विनार किया जाय तो वे आहारादिक वानकार कीट स्वान की है। इसके स्वानकार कोट विनान कीट स्वान कीट स्वानकार कार्य है। स्वानकार कीट स्वानकार कीट स्वानकार स्वान की इस अथवानको ही अन्तर्गत हो जाते हैं। इसका कारण यह है कि अथवानकार कार्य है। सामके स्वान स्वानके ही अन्तर्गत हो जीते हैं। इसका कारण यह है कि अथवानकार कार्य है। सामके स्वान स्वान स्वान हो हो सामके हो सामके सामके ही स्वान करना। सो आहारवीनके हारा आवींकी हारा सामके कीट ही विनाक कारण है है। है सामके कियों सामके कियों सामके किया सामके विवास सामके किया सामके विवास सामके किया सामके सामके सामके सामके किया सामके सामक

र सा विजीयकोक्तस ग्रह श्रीयारी। २ वा वैकोयकोयस श्रीयारि, वा वैकोयकोयस अस्तर श्रीयारि।

- 471) इत्या कार्यश्वतानि पापनहुलान्याभ्रित्य खेरं परं भ्रान्त्वा चारिचिमेखलां चसुमतीं दुःखेन यकार्जितम् । तत्त्वुजादिष जीवितादिष धनं प्रेयो ऽस्य पन्थाः शुभो द्वानं तेन च दीयतामिदमहो नान्येन तत्त्वगतिः ॥ १३॥
- 472) दानेनैव गृहस्त्रता गुणवती लोकद्वयोव्चोतिका सैव स्थावनु तद्विना धनवतो लोकद्वयम्बंसकृत्। तुर्व्यापारकृतेषु सत्स्व गृहिणः पाप बहुत्पचते तकाक्षाय शकाकुगुक्षयक्षसे वानं च नान्यत्परम् ॥ १४ ।
- 473) पात्राणासुपयोगि यत्किल धनं तखीमतां मन्यते येतानस्तगुण परत्र सुखदं व्यावर्तते तत्युन । यद्गोगाय गतं पुनर्धनयतस्तत्रष्टमेष सुव सर्वासामिति संपदां गृहवतां दाने प्रधान फलम् ॥ १५॥

तत पश्चात्। तिमुक्तिजीयते ॥ १२ ॥ तत् धनं पुत्रादिष जीवितादिष । प्रेय बह्नभम् । यत् धनम् । वु केन अर्जितम् उपार्णिन्तम् । कि कृत्वा । कार्यवादी जीवितादिष । प्रेय केदम् आश्रित्य प्राप्य । च पुन । वारिधिमेक्तिं वपुमर्तीं आन्त्वा धनम् उपार्जितम् । अस्य धनस्य । ग्रुम पाया मार्ग । एकं दानम् । तेन कारणेन । अहो इति संबोधने । भी लेका । इदं धनम् । दीयताम् । तस्य धनस्य अन्येन सह संगतिने ॥ १३ ॥ नतु इति वितर्के । धनवत पुंत गृहस्थाता दानेन एव युणवती लोकद्वय-उयोतिका । स्यात् भवेत् । सा एव गृहस्थाता । तदिना तेन दानेन विना । तहृहस्थपदं लोकद्वयधंसकृत् । गृहिणाः गृहस्थास्य । वुन्यापारवातेषु सत्य यत्पापम् उपयोते तकाशास पुन शशाङ्कश्चभयते दानं परं श्रेष्ठम् । अन्यत् न ॥ १४ ॥ किल इति सत्ये । यत् धनम् । पात्राणाम् उपयोगि पात्रनिमित्त भवति । धीमतां तद्धनं मन्यते । येन कारणेन । तत् धनम् । पुन परत्र परलोके । अनन्तगुणं झक्षदं व्यावर्तते । पुन यत् धनम् । भोगाय गतम् । धनवत गृहस्थसः । तत् धनम् । नष्टम् ।

शय नीरोगता, और शासके निमित्तसे आश्चर्यजनक विद्वता प्राप्त होती है । सो अभयदानसे पुरुषको इत सब ही गुणोंका समुदाय प्राप्त होता है तथा अन्तमें उन्नत उन्नत पदों (इन्द्र एव चक्रवर्ती आदि) की प्राप्तिपूर्वक मुक्ति भी प्राप्त हो जाती है ॥ १२ ॥ जो धन अतिशय खेदका अनुभव करते हुए पाप प्रमुर सैकड़ों दुष्कार्योंको करके तथा समुद्ररूप करधनीसे सिहत अर्थात् समुद्रप्रयंन्त पृथिवीका परिअभण करके बहुत दुस्तसे कमाया गया है वह धन मनुष्यको अपने पुत्र एव प्राणोंसे भी अधिक प्यारा होता है । इसके व्ययका उत्तम मार्ग दान है । इसिकेये कहसे प्राप्त उस धनका दान करना चाहिये । इसके विपरीत दूसरे मार्ग (दुर्व्यस्तादि) से अपन्यय किय गये जानेपर उसका संयोग फिरसे नहीं प्राप्त हो सकता है ॥ १३ ॥ दानके द्वारा ही गुणयुक्त गृहस्थाअम दोनों छोकोंको प्रकाशित करता है अर्थात् जीवको दानके निमित्तसे ही इस सब और परभव दोनोंमें सुस्त प्राप्त होता है । इसके विपरीत उक्त दानके विना धनवान् मनुष्यका वह गृहस्थाअम दोनों छोकोंको नष्ट कर देता है । सैकडो दुष्ट व्यापारोंमें प्रवृत्त होनेपर गृहस्थक औ पाप उत्पन्न होता है उसको नष्ट करनेका तथा चन्द्रमाके समान धवछ यशकी प्राप्तिका कारण वह दान ही है, उसको छोड़कर पापनाश और यशकी प्राप्तिका और कोई दूसरा कारण नहीं हो सकता है ॥ १० ॥ जो धन धार्तिक उपयोगों आता है उसीको बुद्धमान मनुष्य अष्ठ मानते हैं, क्योंकि, वह अनन्तगुणे सुसका देनेवाळा होकर परछोकों फिरसे भी प्राप्त हो जाता है । किन्तु इसके विपरीत जो धनवान्का धन सोगके निमित्तसे नष्ट होता है वह निश्यसे नष्ट ही हो जाता है । किन्तु इसके विपरीत जो धनवान्का धन सोगके निमित्तसे नष्ट होता है वह निश्चयसे नष्ट ही हो जाता है अर्थात् दानजनित पुष्पके धमावमें वह पित्र करी

र व बीमता। २ का गृहस्थस्य गृहिण ।

- 474) युत्रे राज्यमरोजमर्थिषु धर्म दरवामयं प्राणिषु प्राप्ता निस्मसुकास्पदं सुतपसा भोशं पुरा पार्विद्धाः । मोश्रस्यापि भवेत्ततः प्रथमतो दानं निदानं धुधैः शक्त्या देवमिदं सदातिष्यके द्वस्ये तथा जीविते ॥ १६ ॥
- 475) ये मोशं प्रति नोचता सुनृभवे लन्ये ऽपि दुर्वंद्धयः ते तिष्ठन्ति गृहे न दानमिह चेचन्त्रोहपाशो हदः। अत्वेद गृहिणा यथिई विविधं दानं सदा दीयतां तत्संसारसरित्पतिप्रतरणे पोतायते निश्चितम् ॥ १७॥
- 476) बैर्निसं न विलोक्यते जिनपतिर्न सर्वते नार्व्यते न स्त्येत न दीयते मुनिजने दानं च मक्स्या परम् । सामर्थ्ये सति तद्वदाश्रमपदं पाषाणनावा समं तत्रस्वा मवसागरे ऽतिविषमे मज्जन्ति नश्यन्ति च ॥ १८॥

इन्[एन] धुनम् । इति हेतो । गृहनतां संपदां दाने प्रधान फलम् ॥१५॥ पुरा पूर्वम् । पार्थिना राजान । तपसा कृता । तिस्यकृत्यां स्पदं मोक्ष प्राप्ताः । कि कृत्वा । पुत्रे अशेष राज्यं दत्ता । अर्थिषु यानकेषु धनं दत्ता । प्राणिषु अभयं दत्ता । तत् कारणात् । मोक्षस्यापि प्रथमत निदानं कारणं दानं भनेत् । सदा काले । नुधे चतुरै । शक्तया इदं दानं देवम् । क सति । इन्ये अतिचपले सति । तथा नीपिते अतिचपले सति ॥ १६ ॥ सुनुभने लन्धे अपि प्राप्त अपि ये दुर्वृद्ध्य निन्यकृत्वय । मोक्षं प्रति न उद्यता । ते जना । गृहे तिष्ठन्ति । चेते यदि । इह लोके । दानं न । तत् गृहपदम् । हद मोहपाश । इदं मत्या कृत्वा । गृहणा आवकेष । यदि विविधं दानं सदै। दीयताम् । तत् दानम् । संसारसित्यतिप्रतरणे ससारसमुद्रतरणे । निक्षितं पोतायते । ग्रहणा आवकेष । यदि विविधं दानं सदै। दीयताम् । तत् दानम् । संसारसित्यतिप्रतरणे ससारसमुद्रतरणे । निक्षतं पोतायते । ग्रहणा प्रावक्ति न विलोक्यते । ये आवके जिनपति न अर्थते । येर्भन्ये जिनपति न स्त्यते । च पुन । सामध्ये सति । अक्त्या कृत्वा मुनिकने परं दानं न वीसते । तह्नहाअमपदं तस्य आवकस्य गृहपदम् । पाषाणनावा समं पाषाणनावस्वरसम् । तत्रस्था पाषाणनावः सम् पाषाणनावस्वरसम् । तत्रस्था पाषाणनावः ।

नहीं प्राप्त होता। अत एव गृहस्थोको समस्त सम्पित्योके लामका उत्कृष्ट फल दानमें ही प्राप्त होता है।। १५।। पूर्व कालमें अनेक राजा पुत्रको समस्त राज्य देकर, याचक जनोंको धन देकर, तथा प्राणियोंको असय देकर उत्कृष्ट तपश्चरणके द्वारा अविनश्चर सुलके स्थानभूत मोक्षको प्राप्त हुए है। इस प्रकारसे वह दान मोक्षका भी प्रधान कारण है। इसीलिये सम्पित्त और जीवितके अतिश्चय चपल अर्थात् नध्यर होनेपर विद्वान् पुरुषोंको शक्तिके अनुसार सर्वदा उस दानको अवश्य देना चाहिये॥ १६॥ उत्तम मनुष्पमकको पा करके भी जो दुर्नुद्धि पुरुष मोक्षके विषयमें उद्यम नहीं करते हैं वे यदि घरमें रहते हुए भी दान नहीं देते हैं तो उनके लिये वह घर मोहके द्वारा निर्मित हद जाल जैसा ही है, ऐसा समझकर गृहस्य श्चवकको अपनी सम्पत्तिके अनुसार सर्वदा अनेक प्रकारका दान देना चाहिये। कारण यह कि यह दान निश्चयसे संसारकपी समुद्रके पार होनेमें नावका काम करनेवाला है ॥ १७॥ जो उन मितिविक जिनेन्द्र देवका न तो दर्शन करते हैं, न सरण करते हैं, न पूजन करते हैं, न स्तुति करते हैं, और समर्थ होकर भी मितिवे मुनिजनके लिये उत्तम दान भी देते हैं, उनका गृहस्याश्चम पद पर्यरकी नावके समान है। उसके उत्तर स्थार होकर वे मनुष्य भत्यन्त भयानक संसारकपी समुद्रमें गोता साते हुए नष्ट ही समान है। उसके उत्तर स्थार होकर वे मनुष्य भत्यन्त भयानक संसारकपी समुद्रमें गोता साते हुए नष्ट ही

६ वा 'बेदा' नाचितः ६ वा सदा' वास्ति । ६ वा इति मास्ति । ४ वा स्तूपति । ५ वा दानं दीपते न गृहाकामन्त्रे । 📝

- 477) चिन्तारसञ्जयसुर्वासस्यभिस्यस्रीयसामा सुवि वसता यस परोपकारकरणे दृख्य म ते केनचित्। तरकोपकृत न केनुचित्रपि मायो न संसान्यते तत्कार्याणि पुनः सदैव विद्धहाता पर दृक्यते ॥ १९ ॥
- 478) यत्र आवकलोक एष वसति स्यात्तव चैत्यालयो यस्मिन् सो ऽस्ति च तत्र सन्ति यतयो धर्मश्च तैवेतते। धर्मे सत्यघसंचयो विघटते स्वर्गापवर्गाश्च<sup>रं</sup> सीक्यं भावि बृणा ततो गुणवतां स्युः श्रावका संमता ॥ २०॥
- 479) काले दुःखमसंबके जिनपतेर्घर्मे गते शीणतां तुच्छे सामिके जने बहुतरे सिथ्यान्धकारे स्नति। बैस्ये वैत्यगृहे च भक्तिसहितो यः सो ऽपि नो दृश्यते यस्तत्कारयते यथाविधि पुनर्भव्य स वन्द्य सताम्॥२१॥

सरकागृहपदस्था । अतिविषये । भवसागरे संसारसमुद्दे । मजनित बुडित नश्यन्ति न ११ १८ ॥ चिन्तार्के सुरह्मम-कल्पवृक्ष् कामसुरमि-कामधनु गो -स्पर्गोपल-पार्श्वपाषाणा एते । भुवि भूमण्डले । परोपकारकरणे । ख्याता प्रसिद्धा कथ्यन्ते । ते चित्तारमादिमि । केषुचित् उपकृतं न । अत्र लोके । उपकारं [र] न कृतं [त] उपकार् म समान्यते । पुनः तस्कार्याणि । तेषां रमादीनां कायाणि चिन्तितदायकानि । सदैव विदयत् कुर्वन् । दाता पर दस्यते ॥ १९ ॥ वत्र एव अनक्लोक वसति तिष्ठति । तत्र चैत्यालय स्यात् मनेत् । च पुन । यस्मिन् चैत्यालये सति । स सर्वज्ञकित कास्ति । क्षया यस्मिन् गामे चैत्यालयः कास्ति तत्र यत्य सन्ति । तै यतिभि धर्म प्रवर्तते । धर्मे सति अधर्यनयः पापलंचयः विद्यत्ते विद्यते । तत्र विद्यते । तत्र विद्यते । तत्र प्रसिक्ते प्रसिक्ते । तत्र विद्यते । तत्र विद्यते । तत्र विद्यते । व्यति । विद्यते । विद्यते । विद्यते प्रसिक्ते प्रस्वकाले सति । जिनपते धर्मे क्षीणतां गते सति । सामयिके जने तु छे सति । मिथ्या धकारे बहुतरे सति । चैत्वे प्रतिमायमम् । च पुन । चैत्यते प्रसिक्ति य किष्ति प्रावका । सोऽपि नो दश्यते । पुन य भव्य वधाविधि । तत्कारवते तत् चैलं प्रतिमायमम् । च पुन । चैत्यते प्रसिक्ति य किष्ति प्रावका । सोऽपि नो दश्यते । पुन य भव्य वधाविधि । तत्कारवते तत् चैलं प्रतिमा

होनेवाले हैं ॥ १८॥ चिन्तामणि कल्पवृक्ष कामधेनु और पारस पत्थर आदि प्रश्विवीपर परीपद्धारके करनेमें केवल प्रसिद्ध ही हैं। उनको न तो किसीने परीपकार करते हुए देला है और न उन्होने यहां किसीका उपकार किया भी है तथा वैसी सम्भावना भी प्राय नहीं है। परन्तु उनके कार्यों (परीपकारादि) को सदा ही करता हुआ केवल दाता श्रावक अवस्य देला जाता है। तात्पय यह कि दानी मनुष्य उन मंसिद्ध चिन्तामणि आदिसे भी अतिशय श्रेष्ठ है। ॥ १९॥ जिस गावमें ये श्रावक जन रहते हैं वहां चैत्यालय होता है और जहांपर चैत्यालय है वहांपर मुनिजन रहते हैं उन मुनियोंके द्वारा धर्मकी प्रवृत्ति होती है, तथा धर्मके होनेपर पापके समृहका नाश होकर स्वर्ग-मोक्षका मुख प्राप्त होता है। इसल्बे मुणवान् मनुष्योंको श्रावक अभीह हैं।। विरोपार्थ अभिप्राय यह है कि जिन जिनभवनोंके स्थित होकर मुनिजन स्वर्ग-मोक्षके साधनमूत धर्मका प्रचार करते हैं वे जिनभवन श्रावकोंके द्वारा ही निर्मापित कराये जाते हैं। जात पत्र जब वे श्रावक ही परम्परासे उस मुलके साधन हैं तब गुणी जनोंको उन श्रावकोंका स्थायोग्य सम्मान करता ही चाहिये॥ २॥ इस दुलमा नामके पचम कालमें जिनेन्द्र भगवान्के द्वारा प्रकारका प्रमाण करता ही चाहिये॥ २॥ इस दुलमा नामके पचम कालमें जिनेन्द्र भगवान्के द्वारा प्रकारका प्रचार करता है। इसमें जैनागम अथवा जैन धर्मका आश्रय लेनेवाले जन थोडे और अञ्चानस्वर अन्यकारका मचार बहुत अधिक है। ऐसी अवस्थामें जो मनुष्य जिनग्रतिमा और जिनग्रहके विषयों मिक्त रसता हो यह श्री

१ क स्वर्गापवर्गिक्षये । २ श नावास्त्रक्षा गृहस्या । १ श जिन्तामणिरज्ञ । ४ शा भी । ५ क अनि मण्डके । ६ शा वृतेते । ७ क स्वर्णाववर्षिक्य नीस्य अध्या इंटित जात प्रथमत्र । ८ शा सामविकताहित्रजने ।

- 480) विम्वाव्छोचित्रयोद्धतिस्य अवस्या वे कारयन्ति जिनसरा जिनाइति स । युष्यं तदीयमिष्ट बागवि नेत्र सका स्तोतुं परस्य किसु कारयितुईयस्य ॥ २२॥
- 481) बाजामिः सप्तैमेहोत्सबहातैः पूजाभिवह्नोचकैः नैवेधैर्वस्थिति व्वेजैश्व कल्ह्योस्तूर्यत्रिकैर्जागरैः। चण्टाचामरदर्पणादिमिरपि प्रस्तार्य होभां परां भव्या पुण्यमुपार्जयन्ति सततं सत्यत्र वैत्यालये॥ २३॥
- 482) ते चाणुवर्तभारिजो ऽपि नियतं यान्त्येव देवालयं तिष्ठन्त्येय महर्विकामरपद तत्रैय लग्ग्या चिरम्। अत्रागत्य पुनः कुले ऽतिमहति प्राप्य प्रकृष्टं शुभा न्मानुष्यं च विरागतां च सकलत्यागं च मुकास्तत ॥ २४॥

च पुन चैल्यगृहं कारयते स भन्य । सतां वन्य सत्युक्षणां वन्य ॥२१॥ ये भन्या । जिनसद्य । च पुन । जिनाकृतिं भक्त्या कारयन्ति । बिम्बादलोक्षतिं कन्द्री-अर्धसमानम् । जिनसद्म । यवोक्षतिं यव-उक्षतिसमानम् । जिनसद्म । यवोक्षतिं यव-उक्षतिसमानम् । जिनसद्म । क्षात्रम् कारयन्ति । क्षात्रम् जिनाकृतिं कार्यितु । किमु का वाता ॥ २२ ॥ अत्र चैल्यालये सति । भन्या । सततं निरन्तरम् । पुण्यम् उपाजयन्ति । कामि । यात्रामि । पुन के । अपने महोत्सवशते पूजामि । उल्लेचक चन्द्रोपके । पुण्यम् उपाजयन्ति । कुन नैवेधै । बलिमिः यज्ञै । कल्कौ । तीर्यत्रिके गीतन्त्ववादित्रे । जागरे । क्ष्यन्यामरदर्पण-आदर्शतते अपि । पर्रा कोमां प्रस्तार्य पुण्यम् उपाजयन्ति । सहित्रक्तिक्यार्य पुण्यम् उपाजयन्ति । सहित्रक्तिक्यार्य पुण्यम् उपाजयन्ति । तत्र देवलोके । महित्रक्तिक्यार्यः लक्ष्या । विदं बहुतरं कालम् । तिव्रन्ति । पुन । अत्र मनुष्यलोके आगत्य अतिमहिति कुन्ने । ग्रुभात् पुण्यात् । मानुष्यं प्राप्य । च पुन ।

नहीं देखनेमें आता। फिर भी जो भन्य विधि पूर्वक उक्त जिनप्रतिमा और जिनगृहका निर्माण कराता है वह सज्जन पुरुषोके द्वारा वन्दनीय है।। २१।। जो भन्य जीव भक्ति कुदुरुके परेके बराबर जिनालय तथा जीके बराबर जिनप्रतिमाका निर्माण कराते हैं उनके पुण्यका वर्णन करनेके लिये यहां वाणी (सरस्वती) भी समर्थ नहीं है। फिर जो भन्य जीव उन (जिनालय एवं जिनप्रतिमा) दोनोंका ही निर्माण कराता है उसके विषयमें क्या कहा जाय ' अर्थात् वह तो अतिशय पुण्यशाली है ही।। विशेषार्थ— इसका अभिप्राय यह है कि जो भन्य प्राणी छोटे-से छोटे भी जिनमदिरका अथवा जिनप्रतिमाका निर्माण कराता है वह बहुत ही पुण्यशाली होता है। फिर जो मन्य प्राणी विशाल जिनमवनका निर्माण कराकर उसमें मनोहर जिनमतिमाको प्रतिष्ठित कराता है उसको तो नि स वेह अपरिमित पुण्यका लाम होनेवाल है।। २२।। संसारमें चैत्यास्थके होनेपर अनेक भन्य जीव यात्राओं (जल्यात्रा आदि), अभिषेकों, सैकडों महान उत्सवों, अनेक प्रकारके पूजाविधानों, चदोवों नैवेदों, अन्य उपाहारों, ध्वजाओं, कलशों, तौर्यत्रिकों (गीत, कृत्य, वादित्र), जागरणों तथा घटा चामर और दर्पणादिकोंके द्वारा उत्कृष्ट शोभाका विस्तार करके निर करते पूज्यका उपार्थन करते हैं।। २३।। वे भन्य जीव यदि अणुक्रतेंके भी धारक हो तो भी मरनेके पक्षात स्वर्यक्रोकको ही जाते है और अधिमा आदि ऋदिसोंसे संयुक्त देवपदको प्राप्त करके विर काल तक वहां (स्वर्गमें) ही रहते हैं। तत्यकात् महान् पुण्यकर्मके उदयसे मनुष्यकोकों आकर और अतिशव प्रशसनीय इक्तमें अस्वर मनुष्य होकर वैराग्यको प्राप्त होते हैं तथा इस

रै व बायुज्ञतः २ व्यान्मतिपाठोऽनस्। व्याक्षः श वैत्याकनः १ व्या सत्युरवे । ४ व्या वर्गोक्षतिः नास्ति । ५ वा जवउकात-समानां व्याजनीकारुक्तानं । १ व्या पर्या नास्ति । पद्मानं ० १९

- 488) पुंसो ऽर्थेषु चतुर्षु निश्चलत्यो मोझः परं सत्सुखः शेषास्तद्विपरीतधर्मकलिता हेया श्रुमुझोरतः । तसात्तत्पदसाधनत्यधरणो धर्मो ऽपि को संमत यो भोगादिनिमित्तमेव स पुनः पापं बुधर्मन्यते॥ २५॥
- 484) भव्यानामणुभिन्नतेरतणुभि साध्यो ऽत्र मोक्षः पर नान्यत्किचिदिद्देव निश्चयनयाज्ञीवः सुन्ती जायते । सर्वे तु व्रतजातमीदशिधया साफस्यमेत्यन्यथा संसाराभ्रयकारण भवति यत्तदुःसमेव स्फुटम् ॥ २६ ॥
- 485) य कल्याणपरंपरार्पणपर भन्यात्मनां संस्ती पर्यन्ते यदनन्तसीख्यसदनं मोक्षं द्वाति भ्रुवम् । तज्जीयादतिदुर्लभं सुनरतामुख्येर्गुणै प्रापित श्रीमत्पद्भजनन्दिभिर्विरचित देशमतोइघोतनम् ॥ २७ ॥

विरागतां प्राप्य । च पुनः । सकलपिप्रह्लाग प्राप्य । तत मुक्ता कर्मव धनात् मुक्ता रहिता भवन्ति ॥ २४ ॥ पुंसः प्रकृष्य । चतुर्षु अर्थेषु पदार्थेषु । परम् उत्कृष्ट । निवलतर मोक्ष पदार्थ सत्युख । शेषा पदार्थो त्रयः । तद्विपरीतधर्मकक्तिता मोक्ष पराश्वा । अत कारणात् मुमुक्षो । हेया ल्या या । तस्मात् धर्मपदार्थं अपि । तत्यद-मोक्षपद साधनत्वधरण मोक्षपदसाधन समर्थं धर्मपदार्थं धर्म नो संमत नेष्ट (१) यो भोगादिनिमित्तमेव स बुधे पाप मन्यते ॥ २५ ॥ अत्र संसारे । मन्यानाम् अणुमि [वर्ते ] अणुवते । अनणुमि महावते । परं मोक्ष साध्य । अप्यक्तिचित् न । जीव निश्वयनयात् । इहैव मोक्षे । प्रखी जायते । तु पुन । सर्व वतजात वतसमूहम् [ह ] । ईरहाधिया मोक्षधिया । साफल्यम् एति साफल्य गच्छति । अन्यया ससाराश्रयकारणं भवति । यत् वतजातं वतसमूह् हि ] । तहु खम् एव । स्पूटं व्यक्तम् ॥ २६ ॥ तहेशवतोह्योतनं देशवत प्रकाशम्म् । जीयात् । यत् देशवतोह्योतनम् । सर्वतो ससारे । भव्यात्मनाम् । कल्याणपरंपरा कल्याणश्रेणी तस्या अर्पणे परं श्रेष्ठम् । पुन किलक्षणं देशवतोह्योतनम् । यते पय ते अवसाने । ध्रुव निश्वितम् । अन-तसौग्व्यसदनं मोक्ष दराति । किलक्षणं सेशवतोह्योतनम् । सुनरतामुन्ये गुणे प्रापितम् । किलक्षणं देशवतोह्योतनम् । श्रुव विश्वतामुन्ये गुणे प्रापितम् । किलक्षणं देशवतोह्योतनम् । श्रुव विश्वताम् गुणे प्रापितम् । किलक्षणं देशवतोह्योतनम् । श्रुव विश्वताम् गुणे प्रापितम् । किलक्षणं देशवतोह्योतनम् । श्रुव विश्वताम् समाप्तम् ॥ ७ ॥

कमसे वे अन्तमें मुक्तिको भी प्राप्त कर लेते हैं ॥ २४ ॥ धर्म अर्थ काम और मोक्ष इन चार पुरुषार्थीं में केवल मोक्ष पुरुषार्थ ही समीचीन (बाधा रहित) सुन्तसे युक्त होकर सदा स्थिर रहनेवाला है। शेष तीन पुरुषार्थ उससे विपरीत (अस्थिर) स्वभाववाले हैं। अत एव वे मुमुक्षु जनके लिये छोड़नेके योग्य हैं। इसीलिए जो धर्म पुरुषार्थ उपर्युक्त मोक्ष पुरुषार्थका साधक होता है वह भी हमें अभीष्ट है किन्तु को धर्म केवल भोगादिका ही कारण होता है उसे विद्वज्जन पाप ही समझते हैं।। २५॥ भव्य जीवोंको अणुन्नतों अथवा महान्नतोंक द्वारा यहापर केवल मोक्ष ही सिद्ध करनेके योग्य है, अन्य कुछ भी सिद्ध करनेके योग्य नहीं है। कारण यह है कि निश्चय नयसे जीव उस मोक्षमें ही स्थित होकर सुन्ती होता है। इसीलिये इस प्रकारकी बुद्धिसे जो सब व्रतोका परिपालन किया जाता है वह सफलताको प्राप्त होता है तथा इसके विपरीत वह केवल उस संसारका कारण होता है जो प्रत्यक्षमें ही दुःबस्थक्य है॥ २६॥ श्रीमान् पचनन्दी मुनिके द्वारा रचा गया जो देशवतोचीतन प्रकरण संसारमें मञ्य जीवोंके लिये कल्याक-करम्पराके देनेमें तत्पर है अन्तमें जो निश्चयसे अनन्त सुन्तके स्थानमृत मोक्षको देता है, तथा जो क्या मनुष्यपर्याय आदि गुणोंसे प्राप्त कराया जानेवाला है, ऐसा वह दुर्कम देशवतोचीतन जयबन्त होने। २७॥ ३०॥ १०॥ इस प्रकार देशवतोचीतन समाप्त हुआ॥। ७॥

१ आद क भमेपदार्थ नो सम्मत नो कथित पुन य धर्म भोगादिनिमित्तं एव बुचै परिवृति स धर्म पापं। २ 🐞 सह अविका

487) नि शेषामरशैखराश्रितमणिश्रेण्यर्विताङ्गिद्धया देवास्ते ऽपि जिना यदुष्णतपद्रशास्य यतम्ते तराम् । सर्वेषासुपरि प्रवृद्धपरमद्यानादिभि साथिकैः यका न व्यभिचारिभिः प्रतिदिनं सिद्धान् नमामो वयम् ॥ २ ॥

488) ये छोकाम्रविछम्बिनस्तदिषिक धर्मास्तिकारं विना नो याता सहजस्थिरामछलसङ्ग्योधसन्मूर्तयः। सम्राप्ताः इतकृत्यतामसङ्गाः सिद्धा जगन्मकृल नित्यानन्दसुधारसस्य च सदा पात्राणि ते पान्तु वः ॥ ३॥

अह मानुष । मूहात्मा मूख । लघु हीन । तेषां सिद्धानाम् । किमु विस्म किं कथयामि । किंलक्षणानां सिद्धानाम् । अप्रमेयमहसां मर्यादारहिततेजसाम् । यान् सिद्धान् सूक्ष्मत्वात् परे अवधिद्दाः अवधिज्ञानिन । अणुदर्शिन सूक्ष्मपरमाणुदर्शिन । नी पर्यन्ति । येषां सिद्धानां ज्ञाने । त्रिभुवनं प्रतिभासते । यथा खस्यम् । आकाशे स्थितम् । म नक्षत्रम् । भासते । कत् ज्ञानम् । त्रिभुवने । संविन्महिमस्थितम् । यदि वा । तत्र तेषु सिद्धेषु । यिकिविद्धान्य तत् मत्त्यां महस्या वद्धा कथ्यते ॥ ९ ॥ वयम् आवार्या प्रतिदिनं सिद्धान् नमामः । किंलक्षणान् सिद्धान् । सर्वेषामुपरि प्रवृद्धपरमञ्चानादिनि क्षाविकैः युक्तान् । अध्यमिनारिभि विनाशरहितगुणे प्रकृतान् । यदुक्रतपदप्राप्त्य येषां सिद्धानाम् उक्षतपदप्राप्त्ये । तेऽपि जिना तीर्यकरदेवाः । तराम् अतिशयेन । यतः ते यकं वृविन्त । किंलक्षणा जिनवेवा । नि शेषा अमरा देवा तेषां शेकरेषु मुकुटेषु आश्रिता ये मणय तेषां मणीनां श्रेणिभि अर्वितम् अक्तियं येषा ते नि शेषामरशेकराक्षितमणिश्रेण्यर्विताक्षिद्धया ॥ २ ॥ ते सिद्धा । य युष्मान् । सदा सवैदा । पान्तु रक्षन्तु । ये सिद्धा । लोकाप्रविक्रियन । तदिषकं लोकात् अप्रे । नो याता । केन विना । धर्मास्तिकायं विना । किंलक्षणा सिद्धा । स्वलक्ष्मरा सिद्धा । क्रानमङ्गलम् । च पुन । नित्यानन्दस्थारसस्य पात्राणि । ते

सूक्ष्म होनेसे जिन सिद्धोको परमाणुदर्शी दूसरे अवधिज्ञानी भी नहीं देख पाते हैं तथा जिनके ज्ञानमें स्थित तीनों छोक आकाशमें स्थित एक नक्षत्रके समान स्पष्ट प्रतिमासित होते हैं उन अपरिमित तेजके धारक सिद्धोंका वर्णन क्या मुझ जैसा मूर्ख व हीन मनुष्य कर सकता है । अर्थात् नहीं कर सकता। फिर भी जो मैं उनका कुछ वर्णन यहां कर रहा हू वह अतिशय भक्तिके वश होकर ही कर रहा हू ॥ १ ॥ जिनके दोनों चरण समस्त देवोंके मुकुटोंमें छगे हुए माणियोंकी पित्तयोंसे पूजित हैं अर्थात् जिनके चरणोंमें समस्त देव भी नमस्कार करते हैं, ऐसे वे तीर्थकर जिनदेव भी जिन सिद्धोके उच्चत पदको प्राप्त करनेके छिये अधिक प्रयत्न करते हैं जो सबेकि ऊपर वृद्धिंगत होकर अन्य किसीमें न पाने आनेवाले ऐसे अतिशय वृद्धिंगत केवळ्ज्ञानादिखक्ष्य क्षायिक मावोसे संयुक्त हैं, उन सिद्धोंको इस प्रतिदिन नमस्कार करते हैं ॥ २ ॥ जो सिद्ध जीव क्षोक्रशिखरके आश्रित हैं, आपे धर्म द्रव्यका असाव होनेसे जो उससे अधिक उपर नहीं गये हैं, जो अविनश्वर स्वागितक निर्मेछ दर्शन (केवळदर्शन)

१ के का संविक्ताहिम"। २ इन (के सि.) का स्वच्छं। २ का स्वच्छं। ४ का किविद् मन्त्या। ५ का रहितेशुँगैः। ६ का ते जिनाः। ७ का निःचैतामराः विश्वेषदेवाः।

- 489) वे जित्वा निजकर्मकर्कशरिपून् प्राताः पदं शाम्यतं येषां जन्मजरासृतिप्रश्वतिभिः सीमापि नोक्षश्वयते । येष्वैश्वर्यमचिन्त्यमेकमसमझानादिसंयोजितं ते सन्तु त्रिजगच्छिसात्रमणयः सिद्धा मम श्रेयसे ॥ ४॥
- 490) सिद्धो<sup>र</sup> बोधमितिः स बोध उदितो ज्ञेयप्रमाणो भवेत् ज्ञेयं लोकमलोकमेव च वदन्त्यात्मेति सर्वस्थितः। मूषायां मदनोज्झिते हि जठरे यादण् नमस्तादश प्राक्षायात् किमपि प्रहीण इति वा सिद्ध सदानन्दति॥ ५॥

सिद्धा । रक्षन्तु ॥ ३ ॥ ते सिद्धा मम श्रेयसे। सत्तु मवन्तु । किलक्षणा सिद्धा । श्रिजगिष्णक्षाप्रमणय । ये सिद्धा निजकर्मे-कर्कशरिपून् शत्रून् जित्वा। शाश्वत पदं प्राप्ता । येषां सिद्धानाम् । सीमा अपि मर्यादा अपि । जन्मजरामृतिप्रसृतिमि नोह्नकृष्यते । येषु सिद्धेषु एकम् अचिन्त्यम् ऐश्वर्यं वर्तते । असमज्ञानादिसयोजितं ज्ञानम् अतीन्द्रियज्ञान वर्तते ॥ ४ ॥ सिद्ध सदा आनन्दति । किलक्षण सिद्ध । कृतकृत्य । पुन किलक्षण सिद्ध । बोधमिति बोधप्रमाणम् । स उदित बोध प्रकटीभूत बोध क्षेयप्रमाणो भवेत् । क्षेयं लोक च पुन अलोकम् एव वदन्ति । इति हेतो । आमा सवैस्थित । हि यत । मूषायां मृन्मय पुनालिकायाम् । मदन-उज्जिते मयणरहिते । जाठरे उदरे । यादक् नभ आकाश अस्ति तादश सिद्धाकार इति प्राक्षायात्

और ज्ञान ( केवलज्ञान ) रूप अनुपम शरीरको धारण करते हैं जो कृतकृत्यस्वरूपको प्राप्त हो चुके हैं. अनुपम हैं जगतके लिये मगळखरूप हैं तथा अविनश्चर सुखरूप अमृतरसके पात्र हैं. ऐसे वे सिद्ध सदा आप छोगोंकी रक्षा करें ॥ ३ ॥ जो सिद्ध परमेष्ठी अपने कर्मरूपी कठोर शत्रुओको जीतकर नित्य ( मोक्ष ) पदको प्राप्त हो चुके हैं जन्म जरा एव मरण आदि जिनकी सीमाको मी नहीं लांघ सकते, अर्थात् जो जन्म जरा और मरणसे मुक्त हो गये हैं तथा जिनमें असाधारण ज्ञान आदिके द्वारा अचिन्त्य एव अद्वितीय अनन्तचतुष्टयस्वरूप ऐश्वर्यका सयोग कराया गया है ऐसे वे तीनों लोकोके चुड़ामणिके समान सिद्ध परमेष्ठी मेरे कल्याणके लिये होवें ॥ ४ ॥ सिद्ध जीव अपने ज्ञानके प्रमाण हैं और वह ज्ञान ज्ञेय (ज्ञानका विषय) के प्रमाण कहा गया है। वह ज्ञेय भी लोक एव अलोकस्वरूप है। इसीसे आत्मा सर्वन्यापक कहा जाता है। साचे (जिसमें ढालकर पात्र एव आमूषण आदि बनाये जाते हैं ) मेंसे मैनके पृथक हो जानेपर उसके मीतर जैसा शुद्ध आकाश शेष रह जाता है ऐसे आकारको घारण करनेवाला तथा पूर्व शरीरसे कुछ हीन ऐसा वह सिद्ध परमेष्ठी सदा आनन्दका अनुभव करता है।। विशेषार्थ-- सिद्धोंका ज्ञान अपरिमित है जो समस्त लोक एव अलोकको विषय करता है। इस प्रकार लोक और अलोक रूप अपरिमित ज्ञेयको विषय करनेवाले उस ज्ञानसे चूकि आत्मा अभिन्न है – तत्स्वरूप हैं इसी अपेक्षासे आत्माको व्यापक कहा जाता है। वस्तुत तो वह पूर्व शरीरसे कुछ न्यून रहकर अपने सीमित क्षेत्रमें ही रहता है। पूर्व शरीरसे कुछ न्यून रहनेका कारण यह है कि शरीरके उपांगमूत जो नासिका छिदादि होते हैं वहा आत्मप्रदेशोंका अभाव रहता है। शरीरका सम्बाध छूटनेपर अमूर्तिक सिद्धात्माका आकार कैसा रहता है यह बतलाते हुए यहा यह उदाहरण दिया गया है कि जैसे मिट्टी आदिसे निर्मित पुतलेके भीतर मैन भर दिया गया हो तत्पश्चात् उसे अभिका संयोग प्राप्त होनेपर जिस प्रकार उस मैनके गरू जानेपर वहा उस आकारमें शुद्ध आकाश शेष रह जाता है उसी प्रकार शरीरका सम्बन्ध छूट

१ च शुद्धो । २ क लोक अलोक च पुन एव बदन्ति ।

- 491) रुषोधी परमी तदास्तित्तेः सीक्षं स मोहस्वात् वीर्य विभविधाततो ऽप्रतिष्ठतं सूर्तिनं नामस्रतेः । आयुर्नाशवशास जन्ममरणे गोत्रे न गोत्र विना
- 492) यैर्डु खानि समाप्रवन्ति विधिवज्ञानन्ति पश्यन्ति नो वीर्य नैय निजं भजन्त्यसुभृतो नित्यं स्थिताः सस्तौ । कर्माणि प्रहतानि तानि महता योगेन यैस्ते सदा सिद्धा नित्यचतुष्टयामृतसरिकाया भवेयुनं किम्॥ ७॥
- 493) पकासाद्वहुकर्मसंवृतमते ह्यांसादिजीयाः सुस्र-श्रानाधिक्ययुता भवन्ति किमपि होशोपशान्तेरिह । ये सिद्धास्तु समस्तकर्मविषमन्त्रान्तप्रवन्धन्युता सद्वोधा सुस्तिनश्चते कथमहो न स्युस्त्रिलोकाधिपा ॥८॥

किमपि प्रहीण ॥ ५ ॥ सिद्धानां रम्बोधी परमी वर्तेते । कस्मात् । तयोर्द्वयो ज्ञानदर्शनयो आवृतिहते आवरणस्पेरनात् । च पुन । सिद्धानां सीर्ल्यं वर्तते । कस्मात् । मोहस्रयात् । सिद्धानाम् अनन्तवीर्यं वर्तते । कस्मात् । कप्निष्वाततः अन्तरायकमैं-स्थात् । किलक्षण वीर्यम् । अप्रतिहतः न केनापि हतम् । सिद्धाना मूर्ति न । कस्मात् । नामक्षते नामकमेक्षयात् । येषां सिद्धानां जन्ममरणे न । कस्मात् । आयु कर्मनाशात् । येषां सिद्धानाम् । गोत्रे हे न उचनीचगोत्रे न । कस्मात् । गोत्रकर्मिना शात् । च पुन । सिद्धानाम् । अक्षजम् इन्द्रिय-उत्पन्नम् अक्षजं सुख दु खं न । कस्मात् । वेदनीयकर्मिनरहात् नाकात् ॥ ६ ॥ ते सिद्धा । सदा सर्वदा । नित्यवतुष्ट्रयामृतसिरं नाथा अनन्तसुस्तसमुद्रा । कि न मंबेयु । अपि तु मंबेयु । ये सिद्धे । महता योगेन शुक्रुध्यानेन । तानि कर्माणि । प्रहतानि विनाधितानि । ये कर्मिम । असुमृत जीवा दु खानि समामुनन्ति विधिवत् दु खानि जानन्ति नो पदयन्ति निजं वीयम् नवै भजन्ति नाश्रयन्ति । नित्यम् । संस्तती स्थिता संसारे स्थिता ॥ ७ ॥ इह जगति संसारे । एकाक्षात् एकेन्द्रियात् । द्वि-अक्षादिजीवा द्वी द्वयदिजीवा । सुखज्ञानाधिक्ययुता भवन्ति । कस्मात् । किमपि क्वेशोपशान्ते सक्षात् । किमपि क्वेगिपशान्ते । वहकर्मसंवृत्तमते । अहो इति सबोधने । तु पुन । ते सिद्धा । कर्य सुखिन न स्यु न

जानेपर उसके आकार शुद्ध आलमप्रदेश रोष रह जाते हैं ॥ ५ ॥ सिद्धोंके दर्शनावरणके क्षयसे उत्कृष्ट दर्शन (केवलदर्शन), ज्ञानावरणके क्षयसे उत्कृष्ट ज्ञान (केवलज्ञान) मोहनीय कर्मके क्षयसे अनन्त सुल, अन्तरायके विनाशसे अनन्तवीर्य नामकर्मके क्षयसे उनके मूर्तिका अभाव होकर अमूर्तल (सूक्ष्मल) आयु कर्मके नष्ट हो जानेसे जन्म-मरणका अभाव होकर अवगाहनल गोत्र कर्मके क्षीण हो जानेपर उच्च एव नीच गोत्रोंका अभाव होकर अगुरुल्खुल तथा वेदनीय कर्मके नष्ट हो जानेसे इन्द्रियजन्य सुल-दुलका अभाव होकर अव्यावाधल गुण प्रगट होता है ॥ ६ ॥ जिन कर्मोंके निमित्तसे निरन्तर संसारमें स्थित प्राणी सदा दुलोंको प्राप्त हुआ करते हैं, विधिवत आल्यस्क्रपको न जानते हैं और न देखते हैं तथा अपने स्वागाविक वीर्य (सामर्थ्य) का भी अनुमव नहीं करते हैं, उन कर्मोंको जिन सिद्धोंने महान् योग अर्थात् शुक्कध्यानके द्वारा नष्ट कर दिया है वे सिद्ध भगवान् अविनक्षर अनन्तवतुष्ट्रयक्ष्य अमृतकी नदीके अधिपति (समुद्र) नहीं होंगे क्या व अर्थात् अवस्य होंगे॥ ७॥ संसारमें जिस एकेन्द्रिय जीवकी बुद्धि कर्मके बहुत आवरणसे सहित है उसकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय आदि जीव अधिक स्वकृत बुद्धि कर्मके वहुत आवरणसे सहित है उसकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय आदि जीव अधिक स्वकृत क्षानवान हैं कारण कि इनके उसकी अपेक्षा कर्मका आवरण कम है। फिर

२ का वर्षते । २ का रकोटनाल् । ३ का नी । ४ का 'किमपि' नारित । ५ का पकेन्द्रियाल्' नास्ति ।

- 494) यः केनाप्यतिगाहगाहमिनतो दुःखप्रदैः प्रप्रहैः बद्धो ऽ येश्च नरो छ्वा धनतरैरापादमामस्तकम्। एकस्मिन् शिथिले ऽपि तत्र मनुते सौक्य स सिद्धा पुनः किं न स्यु सुखिन सदा विरहिता बाह्यान्तरैर्व धनैः॥९॥
- 495) सर्वत्र कुरुते परं तनुभृत प्रास्तुर्यत कर्मणा
  रेणूना गणन किलाश्चिवसतामेकं प्रदेशं घनम्।
  इत्याशास्त्रस्त्रिलासु बद्धमहस्तो दुःसं न कस्मान्मह
  न्मुक्तस्यास्य तु सर्वत किमिति नो जायेत सौस्य परम्॥१०॥

भवेषु । अपि तु सुखिन भवेषु । ये सिद्धा समस्तकर्भविषमध्वान्तप्रब । युता समस्तकर्भव धनरहिता । ये सिद्धा सद्घोषा । य सिद्धा त्रिकोकाधिया ॥ ॥ य नर केन अपि पुरुषेण रुवा कोधेन । अन्ये प्रप्रह रज्जुभि । अभित सर्वत्र । अतिगाढ गाढम् आपाद आमस्तकं बद्ध । किलक्षणे प्रप्रहे । घनतरै दु खप्रदै । तत्र तेषु ब धनेषु । एकस्मिन् ब धने विधिके सर्ति । स नर बद्दनर । सौख्य मनुते। पुन सिद्धा बाग्रान्तर ब धन विरहिता सदा सुखिन कि न स्य भवेय । अपि तु सुखिन भवेषु ॥९॥ किल इति सत्ये । तनुमृत जीवस्य । कर्मणां रेणूना गणन परं प्राचुर्यत सर्वज्ञ कुरुते । किलक्षणानां कर्मरेणूनाम् । एकैकप्रदेशं घनं निविडम् अधिवसताम् इति अखि शसु आशासु परमाणुषु । बद्धमहस कर्मपरमाणुमि वेष्टितजीवस्य । कस्मान्महड्डु खंन । अपि तु दु खम् अस्ति । अस्य मुक्तस्य वर्मव धनरिहतस्य । सर्वत परं सौख्य किमिति नो जायेत । अपि मला जो सिद्ध जीव समस्त कर्मरूपी घोर अधकारके विस्तारसे रहित हो चुके हैं वे तीनों लोकोंके अधिपति होकर उत्तम ज्ञान (केवलज्ञान) और अनन्त सुखसे सम्पन्न कैसे न होगे । अवश्य होंगे ॥ (विशेषार्थ-एकेन्द्रिय जीवोंके जितनी अधिक मात्रामें ज्ञानावरणादि कर्मीका आवरण है उससे उत्तरोत्तर द्वीन्द्रियादि जीवोंके वह कुछ कम है। इसीलिये एकेन्द्रियोकी अपेक्षा द्वीन्द्रिय और उनकी अपेक्षा त्रीद्वियादि जीव उत्तरोत्तर अधिक ज्ञानवान एव सुखी देखे जाते हैं। फिर जब वही कर्मीका आवरण सिद्धोंके पूर्णतया नष्ट हो चुका है तब उनके अनन्तज्ञानी एव अन तसुखी हो जानेमें कुछ भी सादेह नहीं रहता ॥ ८ ॥ जो मनुष्य किसी दूसरे मनुष्यके द्वारा कोधके वश होकर पैरसे लेकर मस्तक तक चारों और दु खदायक दृढतर रिस्सियों के द्वारा जकड कर बाध दिया गया है वह उनमें से किसी एक भी रस्सीके शिथिल होनेपर सुलका अनुभव किया करता है। फिर भला जो सिद्ध जीव बाह्य और आम्यन्तर दोनो ही ब धनोंसे रहित हो चुके हैं वे क्या सदा सुखी न होगे । अर्थात् अवस्य होंगे ॥ ९ ॥ पाणीके एक प्रदेशमें सघनरूपसे स्थित कर्मीके प्रचुर परमाणुओकी गणना केवल सर्वज्ञ ही कर सकता है। फिर जब सब दिशाओं मं अर्थात् सब ओरसे इस प्राणीका आत्मतेज कर्मीसे सम्बद्ध (रुका हुआ) है तब उसे महान् दु स क्यों न होगा ' अवस्य होगा । इसके विपरीत जो यह सिद्ध जीव सब ओरसे ही उक्त कर्मीसे रहित हो चुका 🕏 उसके उत्कृष्ट सुख नहीं होगा क्या 2 अर्थात् अवश्य होगा ॥ विशेषार्थ— अभिप्राय यह 🐉 कि इस संसारी प्राणीके एक ही आत्मप्रदेशमें इतने अधिक कर्मपरमाणु संबद्ध हैं कि उनकी गिनती केवल सर्वज्ञ ही कर सकता है न कि हम जैसा कोई अल्पज्ञ प्राणी । ऐसे इस जीवके सब ही ( असंख्यात ) आत्मप्रदेश उन कर्मपरमाणुओसे संबद्ध हैं । अब भला विचार कीजिये कि इतने अनन्तानन्त कर्मपरमाणुओंसे बधा हुआ यह संसारी प्राणी कितना अधिक दुःखी और उन सबसे रहित हो गया सिद्ध जीव

१ वा रूपा नास्ति। २ वा आपदा। १ वा वेष्टिती। ४ वा यस्य।

- 496) येवां कर्मनिदानवन्त्रविविश्वश्चनृत्युक्ता स्याधयः तेवामक्रवळादिकीयधगणस्त्रच्छान्तये युज्यते । सिद्धानां तु न कर्म तत्कतवजी वातः किमकादिमि नित्यात्मोत्यक्षकासृताम्बुधिगतास्त्रपास्त एव ध्रवम् ॥ ११ ॥
- 497) सिद्धन्योतिरतीय निर्मेखतरहानैकमूर्ति स्फुरद्-वर्तिर्दीपमिचोपसेव्य लमते योगी स्थिरं तत्पदम्। सहुष्याथ विकल्पजालरहितस्तद्रूपतामापतं स्ताद्येजायत एव देवविजुतकौलोक्यचूडामणिः॥१२॥
- 498) यत्स्इमं च महत्र शून्यमिष यद्यो शून्यमुत्यचते नश्यत्येव च नित्यमेव च तथा नास्त्येव चास्त्येव च। एकं यद्यदनेकमेव तदिष प्राप्तं प्रतीतिं दढां सिद्धज्योतिरमूर्तिं चि सुखमयं केनापि तह्यस्यते॥ १३॥

तु परं सौख्यं जायेते ॥ १ ॥ येषां जीनानाम् कर्मनिदानजन्यविविधक्कत्-छुधा-तृद्ध तृषा-प्रमुखा व्याषय वर्तन्ते । तेषां जीवानाम् । तच्छान्तये तथा व्याधीनां शान्तये । अञ्चजलादिकीषधगण युज्यते । तु पुन सिद्धानां केंमें न । सिद्धानां तत्कृतरुज न ते कर्मीम कृतरुज न । अत कारणात् अशादिमि किं कार्यम् । न किमपि । ते सिद्धा । ध्रवं निश्चितम् । त्रप्ता । पुन नित्यात्मोत्यसुखामृताम्बुधिगता प्राप्ता ॥ ११ ॥ योगी सुनि । सिद्धज्योति स्पर्सेव्य । स्थिरम् । तत्प्रदं मोक्षपदम् । लभते प्राप्नोति । किलक्षण योगी । अतीवनिर्मलतरज्ञानैकमूर्ति । यथा वर्ति स्फूर्शपम् उपसेव्य धीपगुणं लमते । भय सद्बच्छा कृत्वा विकल्पजालरहित तद्वपनाम् आपतं तिन् । प्राप्तम् । ताद्यः जायते सिद्धसद्धः जायते । देवविनृत देवे विशेषण नत । त्रैलोक्यच्डामणि जायते ॥ १२ ॥ तत् सिंद्रज्योति । केनापि ज्ञानिना । लक्ष्यते ज्ञायते । यत सिंद्रज्योति सुरुपम् अलक्ष्यत्वात् । यत् सिद्धण्योति महत् गरिष्ठम् अप्रमाण वात् न विद्यते प्रमाण मर्यादा यस्य स अप्रमाणसास्य आहर कितना अधिक सुर्खी होगा ॥ १ ॥ जिन प्राणियोंके कर्मके निमित्तसे उत्पन्न हुई अनेक प्रकारकी मूल-प्यास आदि व्याधिया हुआ करती हैं उनका इन व्याधियोंकी शान्तिके लिये अन जल और औषध आदिका होना उचित है। किन्तु जिन सिद्ध जीवों के न कर्म हैं और न इसीलिये तज्जन्य व्याधियां भी हैं उनको इन अनादि वस्तुओंसे क्या पयोजन है <sup>2</sup> अर्थात् उनको इनसे कुछ भी प्रयोजन नहीं रहा । वे तो निश्चयसे अविनश्वर आत्ममात्रजन्य (अतीद्रिय) सुखरूपी अमृतके समुद्रमें मग्न रहकर सदा है। तृप्त रहते हैं ॥ ११ ॥ जिस प्रकार बत्ती दीपककी सेवा करके उसके पदको प्राप्त कर लेती है. अर्थात दीपक स्वरूप परिणम जाती है, उसी प्रकार अत्यन्त निर्मल ज्ञानरूप असाधारण मृतिंस्वरूप सिद्धज्योतिकी अगराजना करके योगी भी स्वय उसके स्थिर पद (सिद्धपद) को प्राप्त कर छेता है। अथवा वह सम्यक्शानके द्वारा विकल्पसमूहसे रहित होता हुआ सिद्धस्वरूपको प्राप्त होकर ऐसा हो जाता है कि तीनों कोकके चुडामणि रत्नके समान उसको देव भी नमस्कार करतें हैं ॥ १२ ॥ जो सिद्धक्योति स्थम मी है और स्थूल भी है, शून्य भी है और परिपूर्ण भी है, उत्पाद विनाशशाली भी है और नित्य मी है, सद्भावकर भी है और अभावकर भी है, तथा एक भी है और अनेक भी है, ऐसी वह हट प्रतिकि प्राप्त हुई अपूर्तिक, चेतन एव सुखस्वरूप सिद्धज्योति किसी विरहे ही योगी पुरुषके

१ च्या प्रतिपाकोञ्जसम् । च्या का का का सामापतं तादुन्। २ का जायते । ३ का शान्तये । ४ का तत्कर्म । ५ का प्रापतं ६ का स्वर्शको का सहस्रो ।

499) स्वाच्छन्दासृतगर्भितागममहारक्षाकरकावतो धौता यस्य मतिः स पय मनुते तस्य विसुक्तातमन । तस्ययेव तदेव याति सुमतेः साक्षादुपादेयतां भेदेन स्वकृतेन तेन च विना सं रूपमेकं परम् ॥ १४ ॥

अप्रमाणत्व तस्मात् अप्रमाण वार्ते । यत्सिद्धज्योति श्र्न्यं ससाराभावात् । यत्सिद्धज्योति नो श्र्न्यं खचतुष्ट्येन नो श्र्न्यम् । यत्सिद्धज्योति उत्पद्यते नश्यित पर्यायार्थनयेने । यत्सिद्धज्योति निखं द्रव्यनयेन । यत्सिद्धज्योति नास्ति अस्तिगुणापेक्षमा द्रव्यस्य नास्तित्व गुणस्य अस्तित्वं द्रव्यापेक्षमा गुणस्य नास्तित्वं द्रव्यस्य अस्तित्वम् । यत्सिद्धज्योति एकं द्रव्यत । यत्सिद्धज्योति अनेक गुणन । यत्सिद्धच्योति तदिष दृढा प्रतीतिं प्राप्तम् । यत्सिद्धज्योति अमृतिं चि सुखमयम् । तत् केनापि लक्ष्यते ॥ १३ ॥ यस्य भन्यस्य मति । स्यात्शाद् अस्ति वादिशब्दामृतेन गर्मित आगम एव रज्ञाकर तस्य ज्ञानत । व्यति प्रक्षालिता यस्य मति स एव विशुद्धात्मन तत्त्व मनुते । तत्तस्मात्कारणात् । तस्य सुमते । तदेव आत्मतत्त्वम् । उपादेयतां याति प्राष्ट्रभाव याति । केन । भेदेन भेदज्ञानेन । च पुन । तेन । स्वकृतेन आमना कृतेन । विना भेदज्ञानेन विना । एकं परं

द्वारा देखी जाती है।। विशेषार्थ — यहा जो सिद्धज्योतिको परस्पर विरुद्ध प्रतीत होनेवाले अनेक धर्मोसे संयुक्त बतलाया है वह विवक्षाभेदसे बतलाया गया है। यथा- वह सिद्धज्योति चुकि अतीन्द्रिय है अत एव सक्ष्म कही जाती है । परन्त उसमें अनन्तानन्त पदार्थ प्रतिभासित होते हैं अत इस अपेक्षासे वह स्थल भी कही जाती है। वह पर (पदलादि) द्रव्योंके गुणोसे रहित होनेके कारण शून्य तथा अनन्तचत्रष्ट्रयसे संयुक्त होनेके कारण परिपूर्ण भी है। पूर्यायार्थिक नयकी अपेक्षा वह परिणमनशील होनेसे उत्पाद विनाशशाली तथा द्रव्यार्थिक नयकी अपेक्षा विकार रहित होनेसे नित्य भी मानी जाती है । स्वकीय द्रव्य क्षेत्र कारू और भावकी अपेक्षा वह सद्भावस्वरूप तथा पर द्रव्य, क्षेत्र कारू और भावकी अपेक्षा अभावस्वरूप भी है। वह अपने स्वभावको छोडकर अन्यस्वरूप न होनेके कारण एक तथा अनेक पदार्थोंके स्वरूपको प्रतिभासित करनेके कारण अनेक स्वरूप भी है। ऐसी उस सिद्धज्योतिका चिन्तन सभी नहीं कर पाते किन्तु निर्मल ज्ञानके धारक कुछ विशेष योगीजन ही उसका चिन्तन करते हैं।। १३॥ 'स्पात्' शब्दरूप अमृतसे गर्भित आगम (अनेकान्तसिद्धान्त) रूपी महासमुद्रमें स्नान करनेसे जिसकी बुद्धि निर्मल हो चुकी है वही सिद्ध आत्माके रहस्यको जान सकता है। इसलिये उसी सुबुद्धि जीवके लिये जब तक अपने आप किया गया मेंट ( संसारी व मुक्त स्वरूप ) विद्यमान है तब तक वही सिद्धस्वरूप साक्षात् उपादेय ( ग्रहण करने योग्य ) होता है । तत्पश्चात् उपर्युक्त मेदबुद्धिके नष्ट हो जानेपर केवल एक निर्विकरूपक गुद्ध आत्मतत्त्व ही प्रतिभासित होता है- उस समय वह उपादान-उपादेय भाव भी नष्ट हो जाता है।। विशेषार्थ--- यह भन्य जीव जब अनेकान्तमय परमागमका अभ्यास करता है तब वह विवेक-बुद्धिको प्राप्त होकर सिद्धोंके यथार्थ स्वरूपको जान लेता है। उस समय वह अपने आपको कर्मकलकसे लिस जानकर उसी सिद्ध स्वरूपको ही उपादेय ( ग्राह्म ) मानता है । किन्तु जैसे ही उसके स्वरूपाचरण प्रगट होता है वैसे ही उसकी वह संसारी और मुक्त विषयक मेदबुद्धि भी नष्ट हो जाती है- उस समय उसके ध्यान ध्याता एव ध्येयका मेद ही नहीं रहता। तब उसे सब प्रकारके विकल्पोंसे रहित एकमात्र

१ ज्ञा अतोड्ये पुनन विश्वते प्रमाणं मर्यादा यस्य तत् अप्रमाण मीयते प्रमाणिकियते मर्यादीक्रियते तत् प्रमाणं वस्यतावान् पाठोडिकः समुपलयते । २ क्षा पर्यायनयेत ।

- 500) दहिसारविषः वरोस्तिरतं सुदास्त्रकः विकास शुद्धं सरवर्षेणस्तरक्षमस्तेरत्वत्र वाल्याद्यसः । स्वर्णाक्रमकोष चस्तु यदितं सोदाय सुवस्तिर्थाः सुक्त्यां सोद्यमुक्तितं नद्व पथा सुनेत संवर्षसम् ॥ १५॥
- 501) निर्दोष भुताबश्चामा श्रामि है भुन्याणि च्युत सुन्धी-रावृत्ते विद्यार्थ स्वयस्थानिक्षितं स्वर्णे यथा भावकः। यः कश्चित् किछ विश्विमोति रहितः शासोण तत्तं परं सो उन्धो कपविकपणं है कुचते प्राप्तो सवःश्रूच्यताम् ॥ १६॥
- 502) यो देवेतरपोधसंमृतमिर्सुश्चन् स हेथं परं तस्यं सीक्षचते तत्व कथितं सिद्धत्वनीज विमेः'। नान्यो सान्तिगतः सातो ऽथ परतो हेथे परे ऽधें ऽस्य तद् तुष्पापं सुन्ति चर्ता वेन परमं तदाम संमाण्यते ॥ १७॥

खरूपं न जायते ॥ १४ ॥ तत्त्वविद सम्बन्धे । उत्त्वणमते उत्तर्धमते । दृष्टि प्रतीक्षिः स्विः । अविरतं निरन्तरम् । श्रुद्धात्मरूपे स्थिता । एकं शुद्धं तत्प्वं मोक्षपदम् । करोति । च पुन । अन्यत्र अन्याद्यं मिथ्याद्ये मिथ्याते उचि संसारं करोति । खणात् घटितं वस्तु खण्ममं स्वेत् लोहात् घटितं वस्तु लोहमयं मवेत् । नतुं इति वितकें । मुक्त्यविना मोहविजम्मितं मुक्त्वा । शुद्धेन पथा मार्गेण । संवर्धता गम्यताम् ॥ १५ ॥ सुधी ज्ञानवान् । निर्शेषश्चत्तवसुषा निर्दोषसिद्धान्त नेत्रेण । षडपि षट् अपि इन्याणि । हि यत । दृष्ट्वा । सम् आत्मतत्त्वम् । आवत्ते गृहाति । किलक्षचम् आत्मतत्त्वम् । अन्यिति क्षित्वस्त्रमम् आत्मतत्त्वम् । अन्यिति क्षित्वस्त्रमम् आत्मतत्त्वम् । अन्यिति क्षित्वस्त्रमम् आत्मतत्त्वम् । अन्यिति क्षित्वस् । यथा धावक स्वर्णम् आदत्ते गृहाति । किलक्षत्रम् । य कवित् शाक्षेण रहित परं तत्वं निक्षनोति प्रहीतुम् इच्छति । स अय रूपनिरूपणं कुरुते । मन श्रूत्यता प्राप्ते ॥ १६ ॥ य भव्य । हेयेतरबोधवंश्वतमतिः हेय-उपादेयतत्त्वे विचारमति । स हेयं तत्त्व मुश्चन् परम् उपादेय तत्त्वं स्वीकुरते । जिनै तत्त्वं तत्त्वं सिद्धत्ववीजं क्षितम् । अन्यः म । स्वतः अय परसः आत्मन परतः । हेवे पदार्थे। परे उपादेय पदार्थे । भ्रान्तिगतः प्राप्तः । अस्य जीवस्य । तत् वत्वं मार्गम् ।

युद्ध आत्मस्वरूप ही प्रतिभासित होता है ॥ १४ ॥ निर्मल बुद्धिको घारण करनेवाले तत्त्वज्ञ पुरुषकी दृष्टि निरन्तर युद्ध आत्मस्वरूपमें स्थित होकर एक मात्र युद्ध आत्मपद अर्थात् मोक्षपदको करती है । किन्तु अज्ञानी पुरुषकी दृष्टि अग्रुद्ध आत्मस्वरूप या पर पदार्थोंमें स्थित होकर संसारको बढाती है । ठीक है— युवर्णसे निर्मित वस्तु (कृटक-कुण्डल आदि) युवर्णमय तथा लोहसे निर्मित वस्तु (कृटक-कुण्डल आदि) युवर्णमय तथा लोहसे निर्मित वस्तु (कृटक-कुण्डल आदि) युवर्णमय तथा लोहसे निर्मित वस्तु (कृटक मोक्षमार्गसे संचार करना चाहिये ॥ १५ ॥ जिस प्रकार युवार ताथा आदिसे मिश्रित युवर्णको देसकर उसमेंसे तांथा आदिको अक्रय करके ग्रुद्ध युवर्णको ग्रहण करता है उसी प्रकार विवेकी पुरुष निर्दोष आगमरूप नेवसे छहो द्रव्योंको देसकर उनमेंसे निर्मल आत्मतत्त्वको ग्रहण करता है । वो कोई जीव शाक्षसे रहित होकर उत्कृष्ट आत्मतत्त्वका निक्षय करता है वह मूर्ख उस अन्योंके समान है जो कि अन्या व मनसे (विवेकसे ) रहित होकर भी रूपका अवस्थिकन करना चाहता है ॥ १६ ॥ जिसकी बुद्धि हेय और उपादेय तत्त्वके झानसे विरूप्ण है वह मन्य जीव हेय पदार्थको छोड़कर उपादेयमूत उत्कृष्ट आत्मतत्त्वको लीकार करता है, क्योंकि, विवेक्त देवने उसे ही युक्किश बीज बद्धकाया है । इसके विपरित जो जीव हेय और उपादेय तत्त्वके सम्यों स्पत्क विषयों स्वत अथवा परके उपदेशसे अमक्षे प्राप्त होता है वह उक्त आत्मतत्त्वको स्वीकार महीं कर पाता है । इसलिन उसके कि द्वारा वह निर्मल स्वता है । इसलिन उसके कि द्वारा वह निर्मल सोक्षमार्ग दुर्लम हो जाता है जिसके कि द्वारा वह

१ क जर्ने । २ क स्वर्णात् स्वर्णविद्वते । १ क सुन्तः । ४ क कुरते मन चुन्यतां कुरते स्वयतां प्राप्तः, वा कुरते सन्ये शून्यतां कुरते शून्यतां प्राप्तः ।

- 503) साङ्गोपाङ्गमपि श्वतं बहुतरं सिद्धत्वनिष्यसर्वे श्वे उन्यायं परिकल्पयन्ति खासु ते निर्वाणमार्गेच्युताः । मार्गे चिन्तयतो उभ्ययेन तमसिकम्पापरेण स्पृत्दं निःशेषं श्वतमेति तत्र विपृक्ते साक्षाद्विचारे सति ॥ १८॥
- 504) नि शेषधुतसंपदः रामनिवेराराधनाया फर्डं प्राप्तानां विषये सदेव सुक्तिनामस्पेव सुकात्मनाम् । उक्ता भक्तिवद्यान्ययाण्यविदुषा या सापि गीः सांप्रतं निःश्रेणिर्भवतादनन्तसुखतद्यामाष्ट्यार्थमा ॥ १९ ॥
- 505) विश्व पश्यति वेलि शर्म समते स्वोत्पन्नमात्पन्तिकं -नाशोत्पत्तियुतं तथाप्यविचल मुक्त्यर्थिनां मानसे । एकीभूतमिदं वसत्यविरतं संसारभारोजिशत शान्त जीवधन द्वितीयरहितं मुक्तात्मक्पं मह ॥ २०॥
- 506) त्यक्त्वा न्यासनयप्रमाणविष्ठतीः सर्वे पुन कारकं सबन्ध च तथा त्यमित्यहमिति प्रायान् विकल्पानपि। सर्वोपाधिविषजितात्मनि परं शुक्रैकवोधात्मनि स्थित्वा सिद्धिमुपाधितो विजयते सिद्ध समृद्धो गुणै ॥ २१॥

मोक्षं दुष्प्रीपम् । ग्रुचि पवित्रम् । येन वर्त्मना मार्गेण । तत् परमं धाम मोक्षगृहम् । संप्राप्यते लभ्यते ॥ १० ॥ ये मुढा । साक्षोपाकं श्रत बहतरं सिद्धत्वनिष्पत्तये । अन्यार्थम् अन्यमार्गेण । परिकल्पयित विचारयन्ति । खञ्च इति सरे । ते नरा । निर्वाणसार्गच्यता सन्ति । अन्वयेन परंपरायात द्रव्यश्चतम् । अतिकम्य उल्लब्स । अपरेण उक्तसार्गेण । सार्ग विस्तयत मुने । नि.शेषं भ्रुतम् । एति आगच्छति । क्ष सति । तत्र भावश्रुते । साक्षात् विपुष्ठे विचारे सति ॥ १८ ॥ मया अपि अविदुवा जर्डेन । मुकात्मना सिद्धानाम । विषये । या गी बाणी । भक्तिवशात । उक्ता कथिता । सा गी वाणी अपि सांप्रतम् । मम मुने । नि श्रेणि भवतात् । किलक्षणस्य मम । अनन्तमुखतद्धाम आहरुक्षो मोक्षगृहमारोद्धमिच्छो । पुन किलक्षणस्य मम । नि शेषश्चतसंपद । पुन शमनिषे । किंलक्षणाना सिद्धानाम् । आराधनाया फर्ल प्राप्तानाम् । सदैव सुक्षिनाम् । किंलक्षणा वाणी । अल्पा स्तोका ॥ १९ ॥ मुकात्मरूपं मह विश्वं पश्यति विश्वं समस्त वेति । मह स्वोत्पन्न आत्मोस्पनम् आत्मन्तिकम् । शमें सुखम् । लमते । पुन किलक्षणं मह् । नाशो पत्तियतं ध्रीव्य-व्यय उत्पाद्युतम् । तथापि । अविचलं शास्त्रतम् । सुक्खिकनाम् । मानसे चित्ते । इद मह । एकीभूतम् अविरत वसति । पुन किंलक्षण मह । ससारभारोज्यातं शान्तं जीवचनं द्वितीयरिहत मुक्तात्मरूपं मह ॥ २ ॥ सिद्धं विजयते सिद्धिम् उपाश्रित । गुणै समृद्धं मृत । कि कृत्वा । शुद्धेकवोद्यात्मनि सर्व-उपाधि-उत्कृष्ट मोक्षपद प्राप्त किया जाता है ॥ १७ ॥ अंगों और उपागोसे सहित बहुत-सा भी श्रुत (आगम ) मुक्तिकी प्राप्तिका साधन है। जो जीव उसकी अन्य सांसारिक कार्योंके लिये कल्पना करते हैं वे मोक्षमार्गसे अष्ट होते हैं। परम्परागत द्रव्य श्रुतका अतिक्रमण करके जो अप मार्गसे चिन्तन करता है उसकी तद्विषयक महान् विचारके होनेपर साक्षात् समस्त श्रुत प्राप्त होता है ॥ १८॥ जो समस्त श्रुतरूप सम्पश्चिसे सहित और शान्तिके स्थानमृत ऐसे आत्मतत्त्वकी आराधनाके फलको प्राप्त होकर शाश्वतिक सुसको पा खुके हैं ऐसे उन मुक्तात्माओं विषयमें मुझ जैसे अल्पज्ञने जो भक्तिवश कुछ थोड़ा-सा कथन किया है वह अनन्त सुससे परिपूर्ण उस मोक्षरूपी महलके ऊपर आरोहणकी इच्छा करनेवाले ऐसे मेरे किये नि श्रेणि (नसैनी) के समान होवे ॥ १९ ॥ यह सिद्धालारूप तेज विश्वको देखता और जानता है, आरुमगत्रसे उत्पन्न आत्यन्तिक सुलको पाप्त करता है, नाश व उत्पादसे युक्त होकर भी निश्चल (धुव) है मुमुझु करोंकि हृदयमें एकत्रित होकर निरन्तर रहता है संसारके भारसे रहित है, श्वान्त है, सचन आत्मप्रदेशोंस्वरूप है, तथा असाधारण है ॥ २ ॥ जो निक्षेप, नय एव प्रमाणकी अपेक्षासे किये जानेवाले विवरणों, कर्ती

१ श दुष्पाप्यम् । २ श क गृह चितुमिच्छो । १ क प्रीव्यवस्पादयसम् ।

- 507) तेरेव त्रतिप्रवाते ऽत्र रसणीसवर्णादिवस्यु विशं तस्तिवीकाम्यः स्वरूपारस्याः मृत्येनं वैश्वयते । ये तत्त्वस्यरसामित्राह्मस्याकोवामसेषं पुनः सामान्यं तृष्यदहत्त्वा परवद्गोगाचा रोगा ह्य ॥ २२ ॥
- 508) बन्धासो युनिवसा यय भुवने भन्यासा एव शुर्व सिद्धावां स्युतिगोवारं राविषशाचामापि वैसीयते । वे प्यावन्ति युनः त्रशस्त्रावसस्तान् दुर्गभूवृद्दी मध्यक्ताः स्विप्तासिकाभिमदशस्तोनां किसु त्रवहे ॥ २३॥
- 509) य सिद्धे परमासमि प्रविततकानैकमूर्ती किछ शानी विश्वयतः स एव सक्क्ष्मकायतामग्रजीः । तकेव्याकरणादिशास्त्रसहितैः किं तत्र शून्यैयेतो यथोगं विद्धाति वेध्यविषये तहाजमायर्थते ॥ २४॥

वर्जितास्मनि स्थिखा । पुन कि कृत्वा । न्यासनवप्रमाणविवृती ' स्थलवा । पुन सर्वे कारकम् । च पुन संबन्धं स्थलवा । पुन स्वम् अह इति विकल्पान् । प्रायान् बाहुल्यान्(१) । मुतवा ॥ २९ ॥ अत्र कोके । तैरेव मूर्वे । रमणीखर्णादिवस्त । प्रियं मनोक्रम् । प्रतिपद्यते अजीकियते । यै मन्दै । तत्सिद्धैकम् । अन्तरदशा ज्ञाननेत्रेण । न दश्यते । किंलक्षणं मह । सद समीचीनम् । पुन । ये मुनय । तत्तत्त्वरसप्रभिषद्भवया सिद्धस्वरूपरसेन भिष्ठीद्भवया । तेषाम् अशेषं साम्राज्यं तणवतः । तेषां सुनीनां वपु परवत् । च पुन । तेषां भोगा रोगा इव ॥ २२ ॥ भूवने त्रैरक्षेक्ये ते भव्या बन्दा । भूवने ते भव्या एव गुणिन । श्रवं ते एव धन्या श्राध्या । यैर्भव्ये । रुचिवशात् सिद्धानां नाम अपि नीयते । ये पुनः । तान् सिद्धान् । ध्यायन्ति । किलक्षणास्ते । प्रशस्तमनस । पुन किलक्षणा । भूमृहरीमध्यस्था । स्थिरनासिकाप्रिमदश नेत्राणि येषाम तेषां किस ब्रमडे ॥ २३ ॥ किल इति सत्ये । य भन्य । परमात्मनि विषये श्वानी स एव निश्वयत सकलप्रशासताम् अप्रजी गरिष्ठ । किलक्षणे परमात्मनि । सिद्ध । पन १ प्रविततज्ञानैकमती । तर्कन्याकरणादिशास्त्रसिदिते प्रस्ये । तत्र आत्मनि अन्ये किस्। न किसपि। यत । सहाणम् । वेध्यविषये योगं विद्धाति। तद्वाणम् आवर्ण्यते । येन वाणेन वेध्य आक्रिक्यते स बाधा आदि समस्त कारकों कारक एव किया आदिके सम्बाध, तथा 'तुम' व 'मैं' इत्यादि विकल्पोंको भी छोड़-कर केवल शुद्ध एक ज्ञानस्वरूप तथा समस्त उपाधिसे रहित आत्मामें स्वित होकर सिद्धिको प्राप्त हुआ है ऐसा वह अनन्तज्ञानादि गुणोंसे समृद्ध सिद्ध परमेष्ठी जयवन्त होवे ॥ २१ ॥ संसारमें जो मूर्ख जन उत्तम बाम्यन्तर नेत्र (ज्ञान ) से उस समीचीन सिद्धात्मारूप अद्वितीय तेजको नहीं देखते हैं वे ही यहां स्ती एव सुवर्ण आदि वस्तुओंको प्रिय मानते हैं। किन्तु जिनका हृदय उस सिद्धात्मारूप रससे परिपूर्ण हो चुका है उनके लिये समस्त साम्राज्य ( चक्रवर्तित्व ) तृणके समान तुच्छ प्रतीत होता है, शरीर इसरे का-सा ( अथवा शत्र जैसा ) प्रतिभासित होता है तथा मोग रोगके समान जान पढ़ते हैं ॥ २२ ॥ जो भव्य जीव सक्तिपूर्वक सिद्धोंके नाम मात्रका भी सारण करते हैं वे संसारमें निश्चयसे बन्दनीय हैं. वे ही गुणवान् हैं, और वे ही प्रशसाके योग्य हैं। फिर जो साधु जन दुर्ग (दुर्गम स्थान) अववा पर्वतकी गुफाके मध्यमें खित होकर और नासिकाके अग्रमागपर अपने नेत्रोंको खिर करके प्रसन्न मनसे उन सिक्टॉका ध्यान करते हैं उनके विषयमें हम क्या कहें ? अर्थात वे तो अतिशय गुणवान एव वन्दनीय हैं ही ॥ २३ ॥ जो मध्य जीव अतिशय विस्तृत श्वानरूप अद्वितीय शरीरके चारक सिद्ध परमात्माके विषयमें ज्ञानबान् है वही निश्चयसे समस्त विद्वानोंमें श्रेष्ठ है । किन्तु जो सिद्धासविषयक ज्ञानसे शून्य सहकर न्याय एवं व्याकरण शादि शास्त्रोंके जानकार हैं उनसे वहां कुछ भी प्रयोजन नहीं है। कारण यह कि जो

१ का न्यास ४ तय ९ अंगस्य २ विश्वतीः। २ का वं जास्तिः। १ का प्रशिक्षः। ४ का अविः। ५ का को नेपासीयां ९ का पुत्रः नास्तिः। ७ का विश्ववीयां।

- 510) सिद्धारमा परमः परं प्रवित्तसद्दोषः प्रयुद्धारममा येनाद्वायि स किं करोति बहुमिः शास्त्रवेदिवांचकैः । यस्य प्रोहतरोविकक्ष्यस्तत्रुर्मातुः करस्यो मचेत् ध्वान्तर्ण्यसविधो स किं सुमयते रक्षमदीपादिकार् ॥ २५॥
- 511) सर्वत्र च्युतकर्मवन्धनतया सर्वत्र सहर्शना सर्वत्राखिळवस्तुजातविषयच्यासक्तवोधत्विकः। सर्वत्र स्कुरवुषतोषतसदानन्दात्मका निश्चलाः सर्वत्रैव निराकुळाः हिवसुक्षं सिद्धाः प्रवच्छन्तु नः॥ २६॥
- 512) आत्मोत्तुक्रगृहं प्रसिद्धबहिराधात्मप्रमेदस्यं बह्वात्माध्ययसानसंगतलसत्सोपानशोभान्बितम्। तत्रात्मा विसुरात्मनात्मस्त्रहृदो हस्ताबलम्बी समा रुह्यानन्दकलत्रसगतमुख सिद्धः सदा मोदते ॥ २७॥

आवर्ण्यते ॥ २४ ॥ येन मुनिना प्रबुद्धा मना । परं [परम ] श्रेष्ठ । विद्धारमा । अज्ञाबि ज्ञात । विरुक्षण परमारमा । प्रविकसद्दोध । स ज्ञानवान् बहुमि बहिवीचके शास्त्रे किं करोति। यस्य पुस । ध्वा तध्वसविधी करस्थ भानु सूर्य भवेत् स कि रक्षप्रदीपादिकान् मृगयते अवलोकयते । अपि तु न मृगयते । किलक्षण भानु । प्रोहतरोचिकज्वलतनु ॥ २५ ॥ खिद्धा । न असम्यम् । बिवससं प्रय छन्तु ददतु । किलक्षणा सिद्धा । सर्वत्र युतकर्मव धनतया सर्वत्र सहरीना केवलदर्शना । पुन किलक्षणा सिद्धा । सर्वेत्र अखिलबस्तुजातविषयव्यासक्तबोधत्विष सर्वेपदार्थसमूहगोचरा आसक्तैज्ञानदीप्तय । पुन किलक्षणा सिद्धा । सर्वेत्र स्फुरदुकतोक्षतैंसत् आनन्दायका । निश्चला । पुन किलक्षणा सिद्धा । निराकुला । एवंभूता सिद्धा सुखंदन्तु ॥ २६ ॥ सिद्ध सदा मोन्ते । आत्मा । विभु राजा । तत्र आ मोत्तुङ्गगृहं समास्त्य मोदते । किलक्षण गृहम् । लक्ष्यके विषयमें सम्बाधको करता है वही बाण कहा जाता है।। विशेषार्थ — जो बाण अपने लक्ष्यका वेषन करता है वही बाण प्रशसनीय माना जाता है किन्तु जो बाण अपने रुक्ष्यके वेधनेमें असमर्थ रहता है वह वास्तव बाण कहलानेके योग्य नहीं है। इसी प्रकार जो मञ्य जीव प्रयोजनीमृत आत्मतत्त्वके विषयमें जानकारी रखते हैं वे ही वास्तवमें प्रशसनीय हैं। इसके विपरीत जो न्याय व्याकरण एव ज्योतिष आदि अनेक विषयोंके प्रकाण्ड विद्वान् होकर भी यदि प्रयोजनीभृत आत्मतत्त्वके विषयमें अज्ञानी हैं तो वे निन्दाके पात्र हैं। कारण यह कि आत्मज्ञानके विना जीवका कभी कल्याण नहीं हो सकता। यही कारण है कि द्रव्यिंगी मुनि बारह अगोंके पाठी होकर भी भव्यसेनके समान संसारमें परित्रमण करते हैं तथा इसके विपरीत शिवभृति (भावप्राभृत ५२--५३) मुनि जैसे भव्य प्राणी केवल तुष-माष्के समान आत्मपर-विवेकसे ही संसारसे मुक्त हो जाते हैं॥ २४ ॥ जिस विवेकी पुरुषने सम्यग्ज्ञानसे विभूषित केवल उत्कृष्ट सिद्ध आत्माका परिज्ञान प्राप्त कर लिया है वह बाह्य पदार्थोंका विवेचन करनेवाले बहुत शास्त्रोंसे क्या करता है " अर्थात् उसे इनसे कुछ भी प्रयोजन नहीं रहता । ठीक ही है- जिसके हायमें किरणोंके उदयसे संद्रक उज्जवल शरीरवाला सूर्य स्थित होता है वह क्या अधकारको नष्ट करनेके लिये रत्नके दीशक आदिको स्रोजता है ' अर्थात् नहीं स्रोजता है ॥ २५ ॥ जो सिद्ध जीव समस्त आत्मप्रदेशोंमें कर्मवन्यनसे रहित हो जानेके कारण सब आत्मप्रदेशोंमें व्याप्त समीबीन दर्शनसे सहित हैं, जिनकी समस्त बस्त्रसमहको विषय करनेवाळी ज्ञानज्योतिका प्रसार सर्वत्र हो रहा है अर्थात जो सर्वज्ञ हो चुके हैं, जो सर्वत्र प्रकाशमान झाधातिक अनन्त सुललक्ष्य हैं, तथा जो सर्वत्र ही निश्चल एवं निराक्तल हैं. ऐसे वे सिद्ध हमें मोक्षसल प्रवान करें ॥ २६ ॥ जो आत्मारूपी उन्नत भवन प्रसिद्ध बहिरात्मा आदि मेदोंरूप सण्डों (मजिडों ) से सहित तथा बहुत-सी आत्माके परिणामोंरूप सुन्दर सीढियोंकी शोमासे संयुक्त है उसमें आत्मारूप मित्रके हासका

१ क अष्टं। २ क भानु भवेत्। ३ क समूहे गोचर आसक्त, व भती तु इटित-जातं पत्रमत् । ४ व सुप्रतनकातेकतः ।

- 513) सैवेका सगतिस्तरेय च सुतं ते एव प्रग्योधने सिकानामपरं ग्रेक्षित संबद्ध तन्त्रे मियं नेतरत्। श्याकोच्य वर्ष त एव च मथा चित्ते घृताः सर्वदा तदूपं परमें प्रयातमासा हित्या मयं भीषणम् ॥ २८॥
- 514) ते सिद्धाः एरमेष्ठिको स विषया वाचामसस्तान् प्रति प्रायो विका यदेव सत्त्वालु नभस्याकेन्यमाहिन्यते । तवामापि सुदे स्मृतं तत इतो भक्ताय वाचालित सोवां स्तोवमिवं सथापि कतवानमोजनन्दी सुनिः ॥ २९ ॥

प्रसिद्ध विहिरातमा-अन्तरातमा क्रमात्मात्र सेद्ध क्ष्म पृष्ट दिस्क क्षम सामग्रह प् । बहु कात्म-अध्यवसान संगतल सत्तोपान शोभा-िवतम् । किलक्षण आत्मा । विमु । आत्मधुद्ध द्र परमात्मना । इत्यावलम्य । सिद्ध निष्य । आनम्ब कल्य संगतमुव परमा नन्दम् । सदा मोदते ॥ २० ॥ सा एका सुगति । च पुन । तकेव सुखम् । ते हे एव दम्बोधने । सिद्धानां यत् अपरं गुणम् (²) अस्ति । मे मम । तत्सकलं प्रियम् इष्टम् । इत्तर् कम्यत् । इष्ट म । इति आक्षोच्य विचार्य । ते एव सिद्धा । मया सर्वदा चित्ते वता । मीवणं भव संसारं हित्वा परं तक्ष्मं मनसा इत्या प्रयातु प्राप्नोतु ॥ २८ ॥ ते सिद्धा वाचां विषया गोचरा न । किलक्षणा सिद्धा । परमेष्ठिन । अत कारणात् । तान् सिद्धान् प्रति । प्राय बाहुल्येन । यदेव विच्य तत्स्वल् । नमसि आकाशे । आलेख्यं चित्रम् । आलिख्यते । तथापि । अम्मोजनन्दी मुनि पद्मनन्दी मुनि । तेषा सिद्धानाम् । इदं स्तोत्रं इत्यान् । स्वालिखान् वाचालित् । पद्मनन्दी मुनि इदं स्तोत्रं इत्यान् ॥ २९ ॥ इति सिद्धस्तुति ॥ ८ ॥

आश्रय लेनेवाला यह आत्मारूप राजा आनन्दरूप श्रीसे अधिष्ठित पृथिवीपर चढकर मुक्त होता हुआ सता आनन्दित रहता है।। विशेषार्थ— जिस प्रकार अनेक सीढियों से मुशोभित पांच-सात लण्डोंवाले मवनमें मनुष्य किसी मित्रके हाथका सहारा लेकर उन सीढियों (पायरियों) के आश्रयसे अनायास ही उपर अभीष्ट खानमें पहुचकर आनन्दको प्राप्त होता है उसी प्रकार यह जीव अध प्रवृत्तकरणादि परिणामोरूप सीढियोंपरसे बिहराला अन्तरात्मा और परमात्मारूप तीन लण्डोवाले आलारूप भवनमें खित होता हुआ अपने आला रूप मित्रका हस्तावल्यक लेकर (आत्मलीन होकर) शाधितक मुख्ते संगुक्त उस सिद्धक्षेत्रमें पहुच जाता है जहां वह अनन्त काल तक अवाध मुखको मोगता है।। २०॥ सिद्धोंकी जो गति है वही एक उत्तम मुख है। उनके जो ज्ञान-दर्शन हैं वे ही यथार्थ ज्ञान-दर्शन हैं, तथा और मी जो कुछ सिद्धोंका है वह सब मुझको प्रिय है। इसको छोड़कर और दूसरा कुछ भी मुझे प्रिय नहीं है। इस प्रकार विचार करते हुए मैंने भयानक संसारको छोड़कर और उन सिद्धोंके उत्कृष्ट स्कर्णकी भातिमें मन समाकर अपने चित्रमें निरन्तर उन सिद्धोंको ही हदसा पूर्वक धारण किया है।। २८॥ वे सिद्ध परमेष्ठी चूकि वचनोंक विषय नहीं हैं जत एव प्राय उनको लक्ष्य करके जो कुछ सी मित्रक हो। देश पर मीछी चूकि वचनोंक समान है। फिर भी चूकि उनके नाम मात्रका सरण सी आनन्दको उत्तम करता है, अत एव मित्रका बाचालित (बक्कावी) होकर मैंने—पद्यनन्दी मुनिने—उनके इस स्वानकों किया है।। २९॥ इस प्रकार सिदस्तित समास हाई॥ ८॥

रें प्र विको । र के विद्धा रोजा आरम"। है का क निष्माः स्था । ४ मा विश्वामं । ५ मा तथा ।

## [ ९. आलोचना ]

- 515) यद्यानन्दनिषि भवन्तममछं तस्वं मनो गाहते स्वसामस्मृतिलक्षणो यदि महामन्त्रो ऽस्त्यनन्तप्रभः। यानं च त्रितयात्मके यदि भवेन्मार्गे भवहर्शिते को लोके ऽत्र सताममीष्टविषये विघ्रो जिनेश प्रमो॥१॥
- 516) नि संगत्यमरागिताथ समता कर्मसयो बोधनं विश्वज्यापि समं दशा तदतुलानन्देन वीर्येण ख । ईरन्देव तवैव संस्तिपरित्यागाय जातः क्रम शुद्धस्तेन सदा मवबरणयो सेवा सतां संमता॥ २॥
- 517) यद्येतस्य रहा मम स्थितिरम्स्वत्सेवया निश्चितं त्रेलोक्येश बलीयसो ऽपि हि कुत संसारशत्रोर्भयम् । प्राप्तस्यामृतवर्षहर्षजनक सद्यश्वघारागृह पुस किं कुरुते शुचौ खरतरो मध्याह्वकालातप ॥ ३॥

भो जिनेश । भो प्रभो । यदि चेत् । सता साधूनाम् । मन । भवन्तम् । अमलं निर्मेलम् । तत्वम् भानन्दनिधिम् । गाइते विचारयति । यदि चेत् । वलामस्मृतिलक्षण तव नामस्मरणलक्षण । अनन्तप्रभ महामन्त्र अस्ति । च पुन । यदि चेत् । भवहाँशेते । त्रितयात्मके मार्गे रक्षत्रयमार्गे । यान गमनम् । अस्ति तदा । अत्र लोके । सतां साधूनाम् । अमीप्रविषये कल्याणविषये । क विद्या । अपि तु न कोऽपि विद्या ॥ १ ॥ भो देव । सस्तिपरित्यागाय ससारनाशाय । इंटक् शुद्ध । कम मार्ग तवैव । जात जपन्न । तदेव दर्शयति । नि संगत्व अपरिग्रहत्वम् । अथ अरागिता नि नि नि रागत्वम् । समता । कर्मान्य । विश्वव्यापि बोधन ज्ञानम् । च पुन । तत् ज्ञानम् । अतुल आन देन वीर्येण । दशा केवलदर्शनेन । समं सार्थम् । तेन कारणेन । सतौ साधूनाम् । सदा काले । भवन्यरणयो तव चरणयो । सेवा समता कचिता ॥ २ ॥ भो त्रैत्येक्षच्या । यदि चेत् । एतस्य प्रत्यक्षवर्तमानस्य मम त्वत्येवया दृढा स्थिति अभृत् निश्चितम् । तदा संसारशत्रो । बलीयस गरिष्ठस्य । अपि । हि यत । भयं कृत कस्माद्भवति । अमृतवर्षणेन हर्षजनकम् उपा कम् । सत्समीचीनम् । यन्नधारागृह प्राप्तस्य पुरुष्ठस्य । श्रुष्ठिष्य । श्रुष्ठी ज्येष्ठाषाढे । खरतर अतिशयेन तीक्ष्ण । मध्याहकालातप कि कुरुते । अपि तु किमपि न कुरुते ॥ ३ ॥

१ इत हामता । २ इत इत अमल तस्त्र । ३ इत इत्यासके रहावयमार्थे । ४ इत निरागरवं नास्ति । ५ इत तब चरणवीः मास्ति ।

- 518) वः क्रिकियुवी क्रम्ब्रमणतांगवीयदेशितरे सारासारविवेद्यीक्रममंद्या मीर्यासते निस्तुवस् । तस्य त्वं परजेक एव अगवन् सारो श्रासारं पर्र सर्वे मे अवदाक्षितस्य अष्टती तेनावविवर्षतः ॥ ४॥
- 519) ज्ञानं दर्शनमध्यशेषविषयं सीक्यं तथास्यन्तिकं वीर्षे च प्रभुता च निर्मलतरा क्यं स्वकीयं तव। सम्बन्धोगच्या जिनेश्वर चिराचेनोपलच्ये त्वस्य जातं किं न विलोकितं न किमय प्राप्तं न किं योगिमिः॥ ५॥
- 520) त्वासेकं त्रिजगत्पति परमद्दं मन्ये जिनं स्वासिनं त्वासेकं प्रणमामि चेतासे द्वे सेवे स्तुवे सर्वदा । त्वासेकं दारणं गतो ऽस्मि बहुना प्रोकेन किंचिज्ञवे-दित्थं तज्ञवतु प्रयोजनमतो नान्येन से केमचित्॥ ६॥

य कश्चित्। निपुण चतुर । जगक्षयगतान् प्राप्तान् अशेषान् अर्थान् । सारासार्विवेशनैकसनसा कृत्वा । विरं बहुकालस्। निस्तुष परिपूर्णस् । मीमांसते विचारयति । तस्य विचारकपुरुषस्य । परमस् एक र त्वमेव सार प्रतिभासते हि । सो मगवन् । हि यत । परं सर्वम् असारं प्रतिभासते । तेन कारणेन भवदाश्रितस्य । मे मम । महती गरिष्ठा । निर्वृत्ति सुखस् । अभवत् ॥ ४ ॥ भो जिनेश्वर । तव अशेषविषयं समस्तगोचरस् । ज्ञानं दर्शनस् अपि वर्तते तथा आखन्तकं सौस्वयम् । व पुन । वीर्यं वर्तते । भो जिनेश्वर । तव निर्मलतरा प्रभुता वर्तते । तव स्वकीयं स्पं वर्तते । भो जिनेश्वर । तेन सम्यक्योगहशा सम्यग्योगनेश्रेण । विरात् बहुकालेन । त्विय उपलब्धे सित योगिपि कि न ज्ञातम् । अय कि न विलोकतम् । अय बोगिपि कि न प्राप्तम् । अपि तु सर्वं ज्ञातं सर्वं विलोकत सर्वं प्राप्तम् ॥ ५ ॥ अहं त्वाम् एकं त्रिजगत्पतिस् । परं श्रेष्ठम् । जिनं स्वासिनं मन्ये । त्वाम् एकम् । सदा प्रणमामि । त्वाम् एकं विति देथे धारयामि । मो जिनेश्व । त्वाम् एकं सेवे । त्वामेकं सर्वदा स्तुवे । त्वाम् एकं शरणं गतोऽस्मि प्राप्तोऽस्मि । यहुना प्रोक्तेन किस्त्रं हिंबिद्धवेत् तद्भवतु । अत कारणात् । मे सम । अन्येन

कर सकता ॥ ३ ॥ हे मगवन् ! जो कोई चतुर पुरुष सार व असार पदार्थोंका विवेचन करनेवाले असाधारण मनके द्वारा निर्दोष रीतिसे तीनों लोकोंके समस्त पदार्थोंका बहुत काल तक विचार करता है उसके लिये केवळ एक आप ही सारमृत तथा अन्य सब असारमृत हैं। इसीलिये आपकी शरणमें प्राप्त हुए गुक्रकों महान् आनन्द प्राप्त होता है ॥ ४ ॥ हे जिनेश्वर ! आपका ज्ञान और दर्शन समस्त पदार्थोंको विषय करनेवाल है, सुख और वीर्य आपका अनन्त है, तथा आपका प्रमुत्त अतिशय निर्मल है, इस प्रकारका आपका निज सकर्ष है। इसलिय जिन योगी जनोंने समीचीन ध्यानलप नेत्रके द्वारा जिर कालमें आपको प्राप्त कर लिया है। इसलिय जिन योगी जनोंने समीचीन ध्यानलप नेत्रके द्वारा जिर कालमें आपको प्राप्त कर लिया है। इसलिय जिन योगी जनोंने समीचीन ध्यानलप नेत्रके द्वारा जिर कालमें आपको प्राप्त कर लिया है उन्होंने स्य कुछ जान लिया, देख लिया और प्राप्त कर लिया है। ५ ॥ मैं एक प्रमक्ते ही तीनों लोकोंका स्वासी, उत्कृष्ट, जिन और प्रमु मानता हूं। मैं एक प्रमक्ते ही सर्वेदा नमस्कार करता है, तुमको ही स्वरंदा वारण करता है, तुम्हारी ही सर्वेदा करता है, तुमको ही स्वरंदी भारण करता है। वहुत कहनेसे क्या लग्न है। इस प्रकारसे जो कुछ प्रयोजन सिद्ध हो सकता है वह होवे। सुझे आपके सिवाय अन्य किसीसे भी प्रयोजन मही है ॥ ६ ॥

रे का का पता । २ का निर्वतिः अभवद् धा-प्रती हु इतितं वातं वस्तवः । २ का किल् वास्तिः।

- 521) पापं कारितकान् वर्ष क्रतकानचैः करं सान्धिति भ्रान्त्यादं प्रतिपद्यक्षेम मनसा मात्रा च कारेन च ! काले समित यद्य माविनि नवस्थानोइतं मत्युन स्तिमध्याक्षिकमस्तु मे जिनपते स्वं निन्दतस्ते पुर ॥ ७ ॥
- 522) लोकालोकमनन्तपर्यथयुतं काळवयीगोत्वरं चं जानासि जिनेन्द्र पश्चसि तरां शश्वतसमं सर्वतः। स्वामिन् वेत्सि ममैकजन्मजनितं योषं न किंचित्कृतो हेतोस्ते पुरत स वाच्य इति मे शुद्धार्यमालोचितुम्॥८॥
- 5°3) आश्रित्य व्यवहारमार्गमथ वा मूळोत्तराक्यान् गुणान् साधोधोरयतो मम स्मृतिपथप्रस्थाचि यद्वणम् । शुद्धर्थ तद्पि प्रभो तव पुर सज्जो ऽहमाळोचितुं नि शल्य हृद्यं विधेयमज्जैर्भव्येर्यत सर्वथा॥ ९॥

केनिवित् प्रयोजन कार्य न ॥ ६ ॥ भो जिनपते । अहं सेवक । अत्र लोके । यापाप कारितवान् । यत्पापम् अह कृतवान् । अन्ये कृत पाप भ्रात्या साधु इति प्रतिपत्तवान् अङ्गीकृतम् । च पुन । मनसा मनोयोगेन । वा वाचा वचीयोगेन । कायेन काययोगन । पापम् अङ्गीकृतम् । यापाप सप्रति पश्चमकाले । नवस्थानात् उद्गतम् उपक्रम् । यत्पापं भाविति । आगामिकाले भविष्यति । भो जिनपते तत् अन्विल समस्तम् । मे मम पापम् । मिथ्या अस्तु । किलक्षणस्य मम । ते तव । पुर अप्रे । स्वम् आगान निन्दत् ॥ ॥ भो जिनेद्र । त्व लोकम् अलोकम् । शक्षत् अनवरतम् । समं युगपत् । सर्वत । तराम् अतिशयेन । जानासि पश्यसि । किलक्षण लोकालोकम् । अनन्तपर्यययुतम् । पुन कालत्रयीगोचरम् । भो स्वामिन् । मम एकजन्मजनितम् उपक्षं दोष किचित्कृतो हेतो । न वेत्सि न जानासि । य दोष ते तव सर्वज्ञस्य । पुरत अप्रत । वाच्य कथनीय । इति हेतो । इतिति किम् । मे मम<sup>र</sup> । ग्रुज्यर्थम् आलोचितुम् ॥ ८ ॥ अथवा व्यवहारमार्गम् आश्रित्य । साधो मुनीक्षरस्य । मूलगुण-उत्तरगुणान् धारयतो मम । यत् स्मृतिपथ प्रस्थायि स्मर्यमाणमपि । दूषणम् । हे प्रभो । अहं ग्रुक्त्यर्थ तदिप । तव पुर अप्रत । आलाचितुम् । सज्ज सावधानो जात । यत । अजडै चतुरै मन्ये सर्वया हृदये

है जिनेन्द्र देव । मन वचन और कायसे मैंने यहा जो कुछ भी अज्ञानतावश पाप किया है, अन्यके द्वारा कराया है तथा दूसरों के द्वारा किये जानेपर अच्छा किया । इस प्रकारसे स्वीकार किया है अर्थाद् अनुमोदमा की है इसके अतिरिक्त इन्हीं नौ स्थानों (१ मन कृत २ मन कारित ३ मनोऽनुमोदित, ४ बचनकृत, ५ वचनकारित ६ वचनानुमोदित ७ कायकृत ८ कायकारित और ९ कायानुमोदित ) के द्वारा और भी जो पाप वर्तमान कारुमें किया जा रहा है तथा भविष्यमें किया जावेगा वह सब मेरा पाप तुन्हारे सामने आत्मिनन्दा करनेसे मिथ्या होवे ॥ ७ ॥ हे जिने द्व । तुम त्रिकालवर्ती अनन्त पर्याबोंसे सहित लोक एव अलोकको सदा सब ओरसे युगपत् जानते और देखते हो । फिर हे स्वामिन् ! तुम मेरे एक जन्ममें उत्यन दोषको किस कारणसे नहीं जानते हो । अर्थात् अवस्थ जानते हो । फिर भी में आलोचनापूर्वक आत्मगुद्धिके लिये उक्त दोषको आपके सामने प्रगट करता हू ॥ ८ ॥ व्यवहार मार्गका आश्रय करके अथवा मूल एव उत्तर गुणोंको धारण करनेवाले मुझ सासुको जो दूषण सारणमें आ रहा है उसकी भी गुद्धिके लिये हे प्रमो! में आयके आगे आलोचना करनेके लिये उक्त हुआ हूं। कारण वह कि विवेकी भव्य जीवोंको सब प्रकारसे अपने हुवयको शहरवरित करना चाहिये॥ ९ ॥

- 524) सर्वो उण्यत्र हुदुर्बुद्धर्षिनगरे सोबैरसंप्येतितः व्यक्ताव्यक्रविकस्यज्ञास्त्रक्षितः व्राची अवेत् संद्वती । तत्त्रावद्भित्रयं सर्वेत्र निकितो दोवैर्विकस्यानुगः प्रायक्रित्रयमिनम् कृतः श्रुतगतं ग्रुव्धिम्यस्यंनियेः ॥ १०॥
- 525) भावान्तःकरजेन्द्रियाचि विधियत्संहरा बाह्यश्रया देकीकृत्य पुनस्त्यया सह शुचिकानैकसन्मूर्तिना । निःसंगः श्रुतसारसंगतमतिः शान्तो रह प्राप्तवान् यस्त्वां देव समीकृते स स्मते धन्यो भवत्संनिधिम् ॥ ११ ॥
- 526) त्वामासाच पुरा इतेन महता पुण्येन पूज्यं प्रसु प्रश्नाचैरपि यत्पवं न सुलमं तह्यस्यते निश्चितम् । अर्हचाथ परं करोमि किमहं चेतो मवत्संनिधा वधापि भियमाणमप्यतितरामेतद्वहिधावति ॥ १२॥
- 527) संसारो बहुतु खद सुखपदं निर्वाणमेतत्कृते त्यक्तवार्थादि तपोवनं चयमितास्त्रजोज्ज्ञित संदाय ।

नि शत्य विधेयं शत्यरहितं हृदय करणीयम् ॥ ९ ॥ भो जिनपते । अत्र स्ट्रोके सस्ततौ । सर्वे अपि । प्राणी जीव । सहसर्हः बारंबारम् । असंख्यैलाँके, संख्यारहितै लोकप्रमाणै । मित-प्रमितव्यक्त-अध्यक्कविकलपञ्चले कलित भवेत्। तत्तस्मात्कारणात्। अयं प्राणी। ताविक प्रमाणे । दोषे । सदैव निचित सृत । विस्तक्षण दोषे । विकल्पानुमै । इयत्प्रामिश्वतं कृत अतगतम् । अपि त न । तेषां दोषाणां भवत्सनिधे शुद्धि ॥ १ ॥ भो देव । य त्वाम् । समीक्षते पत्मति । स धन्य । सबस्यनिधि लभते । किलक्षण स भव्य । नि संग परिप्रहरहित । पन श्रुतसारसगतमति । पन शान्त । पन रह एकान्ते । शामबान् । किं कृत्वा । बाह्याश्रयात् बाह्यपदार्थात् । भावान्त करणेन्द्रियाणि विश्वितत् संह्रत्य इन्द्रियमनोव्यापाराणि [रान् ] सकोच्या पुन त्वया सह एकीकृत्य । किलक्षणेन त्वया । श्रुविज्ञानकसन्मृतिना ॥ १९ ॥ भो अर्हन् । भो नाव । पुराकृतेन महता पुण्येन । वाम् । आसादा प्राप्य । निश्चित तत्परं पदं लभ्यते प्राप्यते यत्पदं ब्रह्मादीरपि सुलमं न । किंकक्षणं त्वाम् । पुज्यं प्रभुम् । अहं किं करोमि । एतकेत अवापि । भवत्सनिधी तव समीपे । भ्रियमाणमपि । अतितराम् अतिशयेन । बहि बाह्ये । धावति ॥ १२ ॥ संसार बहुदु खद । मुखपदं निर्वाणम् । एत कृते निर्वाणकृते कारणाय । वयम् अर्थादि स्वक्ता है जिनेन्द्र देव ' यहा संसारमें सब ही प्राणी वार वार असंख्यात लोक प्रमाण स्पष्ट और अस्पष्ट विकल्पोके समृहसे संयुक्त होते हैं। तथा उक्त विकल्पोंके अनुसार ये प्राणी निरन्तर उतने (असंख्यात लोक प्रमाण ) ही दोषोंसे ज्याप्त होते हैं। इतना प्रायश्चित्त भला आगमानुसार कहांसे हो सकता है श अर्थात नहीं हो सकता । अत एव उन दोषोकी शुद्धि आपके संनिधान अथवा आराधनसे होती है ॥ १० ॥ हे देव ! जो मन्य जीव भाव मन और भावेन्द्रियोंको नियमानुसार बाह्य वस्तुओंकी ओरसे हटाकर तथा निर्मल एव शानरूप अद्वितीय उत्तम मूर्तिके घारक आपके साथ एकमेक करके परिप्रहरहित, आगमके रहस्यका ज्ञाता. शान्त और एकान्त स्थानको प्राप्त होता हुआ आपको देखता है वह प्रशसनीय है। वही आपकी समीपताको प्राप्त करता है ॥ ११ ॥ हे अरहंत देव ! पूर्वकृत महान् पुष्पके उदयसे पूजनेके योग्य आप जैसे स्वामीको या करके जो पद ब्रह्मा आदिके लिये भी दुर्लभ है वह निश्चित ही प्राप्त किया जा सकता है। परन्त है नाथ ! मैं क्या करूं ' आपके संनिधानमें बरूपूर्वक लगानेपर मी यह चित्त आज मी बाग्र पदार्थोंकी ओर बीड़ता है ॥ १२ ॥ संसार बहुत दु सदायक है, परन्तु मीक्ष सुसका स्थान है। इस मोक्षकी प्राप्त करनेके

१ का का वा समीहनते। २ का दोपै विकल्पानुनै सनैव निकित भूत इयस्मायश्चितः। ३ का का समीहनते। ४ का धर्मा। ५ का साबान्तांबरणानि। ६ का निश्चितं परे धर्म। पद्मानै ० ३ व

पतसाविष वृष्यरव्रतविषेशीयापि विविर्यतो बातालीतरलीकृतं वलमिय स्वाम्यत्वदो मानसम् ॥ १३॥

- 528) श्रम्पाः कुवेदिवस्ततः परिलसद्वाद्यार्थलामाहद-शिखं व्याकुलतां परा गतवतः कार्य विनाप्यास्मनः । श्रामं वासयदिन्द्रिय भवकृतो पूरं सुद्धत् कर्मणः क्षेमं ताबदिहास्ति कुत्र यमिनो याषम्मनो जीवति ॥ १४ ॥
- 529) नून मृत्युमुपैति यातममलं त्वा शुक्कवोधातमकं त्वत्ततेन बहिश्चेमत्यविरतं चेतो विकल्पाकुलम् । स्वामिन् किं कियते ऽत्र मोहबदातो मृत्योर्न भीः कस्य तत् सर्वानर्थपरंपराकृद्दितो मोहः स मे वार्यताम् ॥ १५॥

तपोवनम् इता प्राप्ता । तत्र तपोवने । संशय उज्ञित त्यक्त । एतस्मादिष दुष्करव्रतिषेधे सकाशात् सिद्धि अद्यापि न । यत अदा मानसं भ्राम्यति । कमिव । दलमिव पत्रमिव । किंलक्षणं दलम् । वातालीतरलीकृत वातानाम् आली पङ्कि तया बबलीकृतम्।। १३॥ इह लोके । यपिन सुने । यावन्मन यावत्काल मन जीवति तावत्काल क्षेमं कुत्र अस्ति । मन किं कुर्वत् । इतत्तत क्षम्पा कुर्वत् । पुन किं कुर्वत् । बाह्य-अर्थलाभात् परिलसत् । पुन किं कुर्वत् । निल्यं परां व्याकुलता दन्त् । आत्मन कार्यं विनापि । किंलक्षणस्य आमन । गतवत भ्रामयुक्तस्य । पुन इत्रियं भ्राम वासयक्षवकृत कर्मण । दूरम् अतिशयेन । सुहत् मित्रम् । एवभृतस्य सुने मन यावत्काल जीवति तावत्क्षेम सुन्न । अपि तुन ॥ १४॥ हे स्वामिन् । भो श्री अर्हन् । चेत मन । अमल निर्मलम् । ग्रुद्धवोधात्मकं त्वाम् । यात प्राप्तम् । नूनं निश्चि तम् । सृत्युम् उपैति ग छति । किंलक्षणं मन । विकल्पेन आकुलम् । तेन कारणेन । अविरतं निरन्तरम् । स्वक्त सर्वज्ञत ।

लिये हम धन-सम्पत्ति आदिको छोड़कर तपोवनको प्राप्त हुए हैं और उसके विषयमें हमने सब प्रकारके स देहको भी छोड़ दिया है। किन्तु इस कठिन व्रतिविधानसे भी अभी तक सिद्धि प्राप्त नहीं हुई। इसका कारण यह है कि वायुसमूहके द्वारा चचल किये गये पत्तेके समान यह मन अमको प्राप्त हो रहा है ॥१३॥ जो मन इधर उधर सपाटा लगाता है, बाह्य पदार्थोंके लाभसे हर्षित होता है, विना किसी प्रयोजनके ही निरन्तर ज्ञानमय आत्माको अतिशय व्याकुरु करता है इद्रियसमूहको वासित करता है, तथा संसारके कारणीभूत कर्मका परम मित्र है ऐसा वह मन जब तक जीवित है तब तक यहा संयमीका कल्याण कहांसे हो सकता है ? अर्थात् नहीं हो सकता ॥ विशेषार्थ-इसका अभिप्राय यह है कि जब तक मन शान्त नहीं होता तब तक संयमका परिपालन करनेपर भी कभी आत्मका कल्याण नहीं हो सकता है। कारण यह कि मनकी अस्थिरतासे बाह्य इष्टानिष्ट पदार्थोमें राग द्वेषकी प्रवृत्ति बनी रहती है, और जब तक राग-द्वेषका परिणमन है तब तक कर्मका बाध भी अनिवार्य है। तथा जब तक नवीन नवीन कर्मका बाध होता रहेगा तब तक दु लगय इस जन्म-मरणरूप संसारकी परम्परा भी चाल ही रहेगी। इस अवस्थामें आत्माको कभी शान्तिका लाभ नहीं हो सकता है। अत एव आत्मकल्याणकी इच्छा करनेवाले भन्य जीवोंको सर्वप्रथम अपने चयक मनको वशमें करना चाहिये। मनके वशीभूत हो जानेपर उसके इशारेपर प्रवृत्त होनेवाली इन्द्रियां स्वयमेव वशगत हो जाती हैं। तब ऐसी अवस्थामें ब धका अमाव हो जानेसे मोक्ष भी कुछ दूर नहीं रहता ॥ १४॥ हे स्वामिन्! यह चित्त निर्मल एव शुद्ध चैतन्यस्वरूप आफ्को प्राप्त होता हुआ निश्चयसे मृत्युको प्राप्त हो जाता है। इसीलिये वह विकल्पोंसे याकुल होता हुआ आपकी ओरसे हटकर निरन्तर वाह्य पदार्थीन

१ शा मुने मन यावस्त्राल जीवति । २ 🛊 इन्द्रियधाम ।

- 530) सर्वेषामपि कर्मणामतितरां मोहो वर्षीयामसी क्षेत्र चञ्चकतां विमेति च मृतेस्तस्य प्रमादान्यमाः। मो वेसीवति को क्रियेत क इह प्रम्यत्यतः सर्वेदा नामास्व क्षमतो जिनेन्द्र भवता वर्ष्ट परं पर्वेदेः ॥ १६॥
- 531) वातव्याससमुद्रवारिलहरीसंबातवरसर्वेदा सर्वेत्र सणमञ्जूरं जगित्दं संबिन्छ बेतो मम । संप्रत्येतदशेषजन्मजनकव्यापारपारस्थितं स्थातं वाच्छति निर्विकारपरमानन्दे त्वचि ब्रह्मणि ॥ १७॥
- 532) दनः स्वादशुभोषयोगत इतः प्रामोति सुःश्वं जनो धर्मः स्वाय शुभोपयोगत इतः सीक्यं किमप्याभ्यवेत्। इन्द्रं इन्द्रमिदं मदाश्रयतया शुद्धोपयोगात्पुन नित्यानन्दपदं तदत्र च भवानर्देषहं तत्र च॥ १८॥

विहः बाग्रे भ्रमित । भी खामिन । कि कियते । अत्र कोके । मोह्वशत । कस्य जीवस्य । मृत्यो भ्ररणत सकाशात । भी भय न । अपि तु सर्वेषां मयम् अस्ति । तत् तस्मात्कारणात् । मम स मोह । वार्यतां निवायताम् । किलक्षण मोह । सर्वावर्षं परंपराकृत् । पुन बहित शत्रु ॥ १५ ॥ भो जिनेन्द्र । सर्वेषाम् अपि कर्मणां मध्ये असौ मोह । अतितराम् अतिशयेन । वर्षयान् बिक्टः । तस्य मोहस्य । प्रभावान्मन वश्वलता धत्ते । च पुन । मृते मरणात् विमेति भय करोति । नो चेत् । इह जगति । इच्यत्वत कः जीवति । क भियेत । जगत पर्यये सर्वदा नानारूपम् अस्ति । परं किंतु । मो जिनेन्द्र । भवता । इष्टम् अवक्योकितं जगत् ॥ १६ ॥ तत् मय चेत मन । सप्रति इदानीम् । त्विय ब्रह्मण स्थातुं वाञ्छति । इदं जगत् सर्वदा सणमहुरं संचिन्त्य । किंवत् । वात-पवनेव्याससमुद्रवारिलहरीसंधातवत् समूहवत् । किलक्षण मन । अशेषजन्मजनक-उत्पादक-व्यापारपारे स्थितं विकल्परहितम् । किलक्षणे त्वि । निर्विकारपरमानन्दे विकाररहिते ॥ १७ ॥ अञ्चनोपयोगत एन पापं स्थात् । इत धर्मात् । जन दुःखं प्राप्नोति । च पुन । श्रुमोपयोगत धर्मः स्थात् । इतः धर्मात् । जन किमपि

परिश्रमण करता है। क्या किया जाय, मोहके वशसे यहां मृत्युका भय भला किसको नहीं होता है ' अर्थात् उसका भय प्राय सभीको होता है। इसलिये हे प्रमो! समस्त अनर्थोंकी परम्पराके कारणीभृत मेरे इस मोहरूप शत्रुका निवारण कीजिये॥ १५ ॥ सभी कर्मोंमें वह मोह अतिशय बलवान् है। उसीके प्रभावसे मन चपलताको धारण करता है और मृत्युसे ढरता है। यदि ऐसा न होता तो फिर संसारमें दृत्यकी अपेक्षा कौन जीता है और कौन मरता है ' हे जिने द्र! आपने केवल पर्यायोंकी अपेक्षासे ही संसारकी विविधताको देखा है। विशेषार्थ— यदि निश्चय नयसे विचार किया जाय तो शुद्ध चैतन्यस्कर यह आस्ता अनादि निधन है, उसका न कभी जन्म होता है और न कभी मरण भी। उसके जन्म-मरणकी करमना व्यवहारी जन पर्यायकी प्रधानतासे केवल मोहके निमित्तसे करते हैं। जिसका वह मोह नष्ट हो जाता है उसका मन चपलताको छोड़कर खिर हो जाता है। उसे फिर मृत्युका भय नहीं होता। इस प्रकारसे उसे यथार्थ आलस्वरूपकी प्रतिति होने लगती है और तब वह शीष्ट्र ही परमानन्दमय अविनश्वर परको प्रधा कर लेता है। १६॥ यह विश्व वायुसे ताबित हुए समुद्रके जल्में उठनेवाली लहरेंकि समुद्रके समान सद्य और सर्वत्र क्षणनश्वर है, ऐसा विचार करके यह मेरा मन इस समय जन्म-मरणकर संसारकी कारणीमृत इन समस्त प्रवृत्तियोंके पर पहुक्कर करता है॥ १०॥ अद्या उपयोगसे पाप उत्यव होता

१ क 'मी मिनेन्द्र' नास्ति । २ क प्यन' नास्ति ।

- 533) यक्षान्तर्न बहिः स्थितं न च दिश्चि स्थूलं न सूक्षं पुमान् नैव स्थी न नपुंसकं न गुरुतां प्राप्तं न बङ्खाचवम् । कर्मस्पर्शशरीरगन्धगणनाभ्याहारेवणीज्ज्ञित स्वच्छक्षानदगोकमूर्ति तदह ज्योति पर नापरम् ॥ १९ ॥
- 534) एतेनैय चिदुष्णतिक्षयकृता कार्य विना वैरिणा शश्वत्कर्मखलेन तिष्ठति कृतं नाथाययोरन्तरम् । एषो ऽदं स च ते पुरः परिगतो तुष्टो ऽत्र नि सार्यता सद्वक्षेतरनिष्रहो नयवतो धर्म प्रमोरीदृश्य ॥ २०॥

सौख्यम् आश्रयेत्। भवाश्रयतया इदं हन्द्र द्वाह्म्। पुन शुद्धोपयोगात् तत् निसानन्दपदं स्थात्। च पुन । अत्र परमानन्दपदे। भवान् अहबितः। च पुन । तत्र त्विय विषये अहं ठीन ॥ १८ ॥ अह तत्परं ज्योति अपरं न । यत् ज्योति अन्त न । यज्योति बहि न स्थितम्। यज्योति दिशि स्थितं नै। यज्योति स्थूल न स्क्ष्म न । यज्योति पुमान् न स्थी न नपुंसकं न । यज्योति गुस्तां न प्राप्त लाघवं न प्राप्तम् । पुन किलक्षण ज्योति । कर्मस्पर्शशरीरग घगणनाव्याहार्यवर्णोजिझतम् इन्द्रियन्यापार रहितम् । पुन स्वच्छक्षानहगैकेमूर्ति ॥ १९ ॥ हे नाथ । एतेन कर्मखलेन । आवयो ह्यो । अन्तरं कृतम् । तिहति हस्येते । किलक्षणेन कर्मखलेन । चितुष्तिक्षयकृता । पुन कार्ये विना वैरिणा । शक्षत् निर तरम् । अहमेष स च कर्मकैं स्तु । ते तव । पुरत अग्रत । परिगत प्राप्त । अत्र हयो मध्ये । दुष्ट नि सार्यताम् । नयवत प्रभो राज्ञ । इदश धर्म

है और इससे प्राणी दु खको प्राप्त करता है तथा शुभ उपयोगसे धर्म होता है और इससे प्राणी किसी विशेष सुलको प्राप्त करता है। सुल और दु लका यह कल्ह्कारी जोड़ा संसारके सहारेसे चलता है। परन्त्र इसके विपरीत श्रद्ध उपयोगसे वह शाश्वतिक सुस्तका स्थान अर्थात् मोक्ष प्राप्त होता है । हे अरहत जिन! इस पद (मोक्ष) में तो आप स्थित हैं और मै उस पदमें, अर्थात साता असाता वेदनीयजनित क्षणिक सुल दु सके स्थानभूत ससारमें स्थित हू ॥ १८ ॥ जो उत्कृष्ट ज्योति ( चैतन्य ) न तो भीतर स्थित है और न बाहिर स्थित है, जो दिशाविशेषमें स्थित नहीं है जो न स्थूल है और न सूक्ष्म है जो न पुरुष है, न स्त्री है और न नपुसक है जो न गुरुताको प्राप्त है और न रुषुताको प्राप्त है जो कर्म स्पर्श, शरीर ग भ, गणना शब्द और वर्णसे रहित है तथा जो निर्मल ज्ञान एव दर्शनकी मूर्ति है उसी उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप मैं हू- इससे भिन्न और दूसरा कोई भी खरूप मेरा नहीं है ॥ विशेषार्थ- अभिप्राय यह है कि मेदबुद्धिके रहनेपर शरीर एव स्व और परकी कल्पना होती है। भीतर-बाहिर म्यूल-सूक्ष्म एव पुरुष-स्त्री आदि उपर्युक्त सब विकल्प एक उस शरीरके आश्रयसे ही हुआ करते है। किन्तु जब वह मेदबुद्धि नष्ट हो जाती है और अमेदबुद्धि प्रगट हो जाती है तब वह समस्त मेदञ्यवहार भी उसीके साथ नष्ट हो जाता है। उस समय अखण्ड चित्पिण्डस्वरूप एक मात्र आत्मज्योतिका ही प्रतिभास होता है। यहां तक कि इस निर्विकल्प अवस्थामें सम्यग्दर्शन सम्यग्ज्ञान और सम्यक्चारित्र आदिका भी मेद नष्ट हो जाता है ॥ १९ ॥ हे स्वामिन् ! विना किसी प्रयोजनके ही वैरभावको प्राप्त होकर उन्नत चैतन्य स्वरूपका घात करनेवाले इसी कर्मरूप दुष्ट शत्रुके द्वारा हम दोनोंके बीचमें उत्पन्न किया गया मेद स्थित है। यह मैं और वह कर्म शत्र दोनों ही आपके सामने उपस्थित हैं। इनमेंसे आप दृष्टको निकाल कर बाहिर कर दें, क्योंकि, सज्जनकी

१ शा ज्यापार । २ का तत्र तत्त्वार्थविषये । ३ शा यज्योति दिशि स्थित न इति नास्ति । ४ शा हुगैका । ५ सा हुम्यते तिहति । ६ का एथ च स कर्म ।

- 535) आधिकाधिजरामृतिप्रमृतयः संबन्धिते वर्षाण-स्तिकृत्वय ममासानी भगवतः किं कर्तुमीशा ज**कः**। नानाकारविकारकारिण इमे साक्षाचमोमण्डले तिष्ठन्तो ऽपि न कुवैते जलसुवस्तव स्वक्पान्तरम्॥ २१॥
- 536) संसारातपदद्यमानवपुषा दुःस मया स्वीयते नित्यं नाय यथा स्वरूस्थितिमता मत्स्येन ताम्यन्मनः। कारण्यामृतसंगशीतज्ञतरे त्वत्पादपङ्केरुद्दे यावहेव समर्पयामि दृदयं तावत्परं सौक्यवान्॥ २२॥
- 537) साक्षणामित् मनो भवति यद्वाह्यार्थसंबन्धभाक् तत्कर्म प्रविज्ञम्मेते पृथगदं तसात्सदा सर्वथा । बैतन्यासव तस्रशेति यदि वा तत्रापि तत्कारणं शुद्धात्मन् मम निश्चयात्युनरिह त्वय्येव देव स्थितिः॥ ४३॥

सद्रक्षा इतरिनप्रह दुष्टनिप्रह ॥ २ ॥ आधिर्मानसी व्यथा । व्याधि शरीरोत्पन्नजरामृति-मरणप्रमृतय । वध्येण शरीरस्य संबधिन सित । इमे पूर्वोक्ता रोगा जडा मम आत्मन किं कर्तुम् ईशा समर्था । न किमि । किंलक्षणस्य मम । तिद्वालस्य तेम्य रोगादिभ्य मिन्नस्य । पुन किंलक्षणस्य । भगवत परमेश्वरस्य । नानाकारिकारकारिणैः । जलमुन मेना नगोमण्डले साक्षात् तिष्ठन्तोऽपि । तत्र आकाशमण्डले । खरूपान्तरं कर्तुं न समर्था भवन्ति आकाशम् अन्यस्यं न कुवैते ॥ २१ ॥ हे नाथ । मया । निर्धं सदैव । दु खं स्थीयते । किंलक्षणेन मया । संसारातपद्वामानवपुषा शरीरेण । यथा स्थलस्थितिमता मत्येन ताम्यन्मन यथा भवति तथा दु ख स्थीयते । हे देव । यावत्कालम् । त्वत्पादपह्नेद्वहे तव वरणकमके । हृद्वं समर्पयामि । तावत्कालं परं सौख्यवान् । किंलक्षणे तव वरणकमके । कारण्यामृतसंगद्दीतत्वतरे ॥ २२ ॥ हे देव । यो शुद्धात्मन् । इदं मन यद् बाह्यार्थसन्य प्रमाक् भवति । किलक्षणं मन । साक्षप्रामम् इन्द्रियम्रामेण वर्तमानम् । तत्कमै प्रतिजम्भते प्रसरति । अहं सदा सर्वदा । तस्मात्कमण प्रयक् यदि वा तथा चैतन्यात् तत्कमै प्रवक् । तत्रापि मयि । तत्कमै ।

रक्षा करना और दुष्टको दण्ड देना, यह न्यायप्रिय राजाका कर्तव्य होता है ॥ २० ॥ आधि (मानसिक कष्ट ), व्याधि (शारीरिक कष्ट ) जरा और यृत्यु आदि शरीरसे सम्बाध रखनेवाले हैं । में भगवान् आत्मा उस शरीरसे भिन्न हू, अत एव उस शरीर सम्बाधी वे जड आधि-व्याधि आदि मेरा क्या कर सकते हैं १ अर्थात् ये आत्माका कुछ भी विगाड़ नहीं कर सकते । ठीक भी है— प्रत्यक्षमें अनेक आकारों और विकारों-को करनेवाले ये बादल आकाशमण्डलमें रहकर भी आकाशके स्वरूपमें कुछ भी अन्तर नहीं करते हैं ॥ २१ ॥ जिस प्रकार जलके सूख जानेपर स्थलमें स्थित हुआ मत्स्य मनमें अतिशय कष्ट पाता है उसी प्रकार संसार रूप धामसे जलनेवाले शरीरको घारण करता हुआ यहा स्थित होकर में भी अतिशय कष्ट पा रहा हू । है देव ! जब तक में दयाक्रप अमृतके सम्बन्धसे अतिशय कीतलताको प्राप्त हुए तुम्हारे चरण-कमलोंमें अवने ह्याको समर्पित करता हू तव तक अतिशय सुलका अनुभव करता हूं ॥ २२ ॥ हे गुद्ध आत्मन् । इन्द्रिय समृहके साथ यह मन चूकि बाध पदार्थोंसे सम्बन्ध रखता है, अत एव उससे कर्म बढ़ता है। में उस कर्मसे सदा और सब प्रकारसे भिन्न हू अथवा तुम्हारे चेतन्यसे यह कर्म सर्वथा मिक्स है । यहां भी वही पूर्वोक्त (चेतन्यसेता के कारण है । हे देव । मेरी स्थिति निकायसे यहां तुम्हारे विकायमें ही है ॥ २३ ॥

रै का प्रतिकृत्मते । २ का सर्वेदा । १ का नानासारकारिण । ४ का पंथा नाहित । ५ का यस बाबार्य ।

- 538) कि लोकेन किमाअवेण किमुत इन्येण कायेन कि कि वाग्मिः किमुतेन्द्रिये किमसुक्तिः कि तैनिकस्पैरिप । सर्वे पुद्रलपर्यया वत परे त्यसः प्रमस्तो भव बात्मक्रेमिरमिश्चयस्यति तरामाखेन कि वन्धनम् ॥ २४ ॥
- 539) धर्माधर्मनभासि काल इति में नैवाहितं कुवैते चत्वारोऽ पि सहायतामुणगतास्तिष्ठित गस्यादिषु। एक पुत्रल पद्म सनिधिगतो नोकर्मकर्माकृति वैरी ब धकृदेव संप्रति मया मेदासिना खण्डित ॥ २५॥
- 540) रागद्वेषकृतैर्यथा परिणमेद्रूपान्तरैः पुद्रलो नाकाशादिचतुष्टय विरहितं मूर्त्या तथा प्राणिनाम् । ताभ्या कर्मघन भवेद्विरत तस्माद्यिं संस्ति स्तस्या दु खपरपरेति विदुषा त्याज्यौ प्रयक्तेन तौ ॥ २६ ॥
- 541) कि बाह्येषु परेषु वस्तुषु मन कृ वा विक पान् बहुन् रागद्वेषमयान् मुधैव कुरुषे दुःखाय कर्माग्रुभम्। आनन्दामृतसागरे यदि वसस्यासाद्य गुद्धाः मनि स्फीत तत्सुखमेकतामुपगत वं यासि रे निश्चितम्॥ २७॥

कारणम् । सम निश्चयापुन इह त्विय एव स्थिति ॥ २३ ॥ उत अहो । भो आत्मन् । लोकेन किम् । आश्रयेण किम् । द्रव्येण किम्। कार्येन किम्। वास्मि वचनै किम्। उत अहो। इन्द्रियै किम्। अधिम किं प्राणे किम्। किं तै विकल्पै अपि । न किमपि। सर्वे पुद्रलपयया । बत इति खेदे। त्वत्त परे भिक्षा । प्रमत्त भवन्। एभि पूर्वेकै विकल्पे । अतितराम् अतिशयेन । आलेन वृधैव । बाअनं किम् अभिश्रयसि आश्रयसि ॥ २४ ॥ धर्म-अधर्म काल-आकाश इति चत्वारोऽपि । मे सम । अहित कष्टम् । नैव कुर्वते । गलादिषु सहायताम् उपगता प्राप्ता तिष्ठन्ति । एक पुत्रल एव वैरी सम संनिधिगतः नोकर्म कर्माकृति व धकृत् । संप्रति इदानीम् । स शत्रु मया । भदासिना मेदज्ञानखड्रेन । खण्डित पीडित ॥ २५ ॥ यदा पुद्रल रूपान्तरै परिणमेत् । किलक्षण रूपान्तरै । रागद्वेषकृतै । तथा आकाशादि बतुष्टयं न परिणमेत् । किलक्षणमाकाशादि चतुष्टयम् । मूर्त्या विरहितम् । ताभ्यां रागद्वेषाभ्या प्राणिनाम् अविरतं घन कर्म भवेत् । तस्मात् कर्मधनात् इयं संस्रति । तस्या संसती । दु सपरंपरा । इति हेतो । विदुषा पण्डितेन । ती रागद्वेषी प्रयक्षेन खाउयी ॥ २६ ॥ रे मन । बाह्येषु परेषु वस्तुष हे आत्मन् ! तुम्हें लोकसे आश्रयसे द्रायसे शरीरसे वचनोंसे इदियोंसे, प्राणोसे और उन विकल्पोंसे भी क्या प्रयोजन है 2 अर्थात् इनसे तुम्हारा कुछ भी प्रयोजन नहीं है । कारण यह कि ये सब पुद्रस्की पर्यायें हैं जो तुमसे भिन्न हैं। खेद है कि तुम प्रमादी होकर इनके द्वारा व्यर्थमें ही क्यो व धनको प्राप्त होते हो ।। २४ ॥ धर्म, अधर्म आकाश और काल ये चारों द्रव्य मेरा कुछ भी अहित नहीं करते हैं। वे चारों तो गति आदि (स्थिति अवकाश और वर्तना ) में सहायक होकर स्थित हैं। किन्तु कर्म एव नोकर्मके स्वरूपसे परिणत हुआ यह एक पुद्रल्रूप शत्रु ही मेरे सान्निध्यको प्राप्त होकर ब धका कारण होता है। सो मैंने उसे इस समय मेद (विवेक) रूप तल्वारसे खण्डित कर दिया है ॥ २५ ॥ जिस प्रकार राग और देशके द्वारा किये गये परिणामान्तरोंसे पुद्रल द्रव्य परिणत होता है उस प्रकार वे अमृतिक आकाशादि चार द्रव्य उक्त परिणामान्तरोंसे परिणत नहीं होते हैं। उक्त राग और द्वेषसे निरन्तर प्राणियोके सदा कठोर कर्मका कन्ध होता है, उससे ( कर्मबन्धसे ) यह संसार होता है, और उस संसारमें दु सोंकी परम्परा प्राप्त होती है। इस कारण विद्वान् पुरुषको प्रयत्नपूर्वक उक्त राग और द्वेषका परित्याग करना चाहिये।। २६ ॥ रे मन ! तू

१ इस प्राणे कि विकल्पैरपि कि । २ इस एख ।

- 542) इत्यास्तार्यं इदि स्थिरं जिन भवत्यावृत्रसावृत्त्सती-मध्यात्मैकतुरुामयं जन इतः शुक्तधर्यमारोहितः । » एतं कर्तुममी च दोविणसितः कर्मारयो दुर्धरा स्तिष्ठन्ति प्रसमं तदत्र भगवन् मध्यस्यसाक्षी भवान् ॥ २८॥
- 543) द्वैतं संस्तिरेव निश्चयवशादद्वैतमेवामृतं संक्षेपादुभयत्र जहिपतिमेदं पर्यन्तकाष्ठामतम् । निर्मत्यादिपदाच्छनैः शबिकतादम्यत्समास्त्रम्वते य सो ऽसंह्र इति स्कटं व्यवहतेक्रेह्मादिनामेति च ॥ २९॥
- 544) चारित्रं यदभाषि केवल्डका देव त्वया मुक्तये पुंसा तत्वलु माडरोन विषमे काले कली दुर्घरम्। भक्तियां समभूदिह त्वयि इडा पुण्ये पुरोपार्जितैः ससाराणंवतारणे जिन तत सैवास्त् पोतो मम॥ ३०॥

विकल्पान् कृत्वा दु स्वाय अञ्चर्भ कर्म मुधैव किं कुरुषे। किलक्षणान् विकल्पान्। बहून् रागद्वेषमयान्। यदि वा भेदक्षानम् आसाद्य प्रायाः। आनन्दामृतसागरे शुद्धात्मनि वससि तदा निश्चितं त्वम् एकताम् उपगतं सुसं स्फीतं यासि ॥ १० ॥ भो जिन। हृदि इति आस्थाय आरोप्य। स्थिरम् अयं जन लोक । भन पादप्रसादात् शुद्धार्थम्। इत एकस्मिन् पक्षे। अध्यास्मैकन् तुलां सतीम् आरोहति चटति। इत द्वितीयपक्षे। अमी कर्मशत्रवः। एनं जनं लोकम्। दोषिण कर्तुम् तिष्ठन्ति । प्रसर्भं वलात्कारेण। दुर्घरा । तत्तस्मात्कारणात्। अत्र याये। भो भगवन्। तम्म् । मध्यस्थसाक्षी ॥ २८ ॥ निश्चयवद्यात् द्वैतं संखति एव। अद्वैतम् अमृतम् एव। संक्षेणात् उभयत्र संसारमोक्षयो। इतं जल्पतम्। पर्यन्तकाष्ट्रणतम्। य भव्य । दाने मन्दं मन्दम्। आदिपदात् द्वैतपदात्। निर्मत्य शवलितात् एकिभूतात् निर्मत्य । अन्यत् निश्चयपदम्। समालम्वते । इति हेतो । स निश्चयेन । असंक् नामरहितः। स्पुटं व्यक्तम्। च पुनः। व्यवहते व्यवहारातः। ब्रह्मादि नाम वर्तते ॥ २९ ॥ भो वेव । त्वया मुक्तये यत् चरित्रम् अभाणि कथितम्। केर्नः। केवल्दाा केवलक्षाननेत्रेणै। तत् चरित्रम्। स्त्व निश्वतम् । कले कर्के कर्के पश्चमकाछे। माहदोन पुंसा धर्तुं दुर्घरम्।। किल पश्चमकाछे। त्विय विषये।। पुरा पूर्वम्। उपार्जिते पुण्ये कृत्वा। या मिकः समभूत्। हवा बहुला। हे जिन। ततः कारणात्। संसारसमुद्रतार्णे। सा एव भक्ति मम पोतः प्रोहणसमानम्। अस्तु ॥ ३ ॥

नाम पर पदार्थों में बहुत-से राग-द्वेषरूप विकल्पोंको करके व्यर्थ ही दु सके कारणीभूत अशुम कर्मको क्यों करता है । यदि तू एकत्व (अद्वेतमाव) को प्राप्त होकर आन-दरूप अग्रतके समुद्रभूत शुद्ध आत्मामें निवास करे तो निम्भयसे ही महान् मुसको प्राप्त हो सकेगा ॥ २०॥ हे जिन ! इदयमें इस प्रकारका स्थिर बिचार करके यह जन शुद्धिके लिये आपके चरणोंके प्रसादसे निवोंष अध्यात्मरूपी अद्वितीय तराजू (काटा) पर एक ओर चवता है। और दूसरी ओर उसे सदोव करनेके लिये ये दुर्जेय कर्मरूपी शत्रु बस्त्रत स्थित होते हैं। इसल्विये हे भगवन् ! इस विषयमें आप मध्यस्य (निष्पक्ष) साक्षी है ॥ २८॥ निम्भयसे द्वैत (आत्म-परका मेद) ही संसार तथा अद्वेत ही मोक्ष है। यह इन दोनोंके विषयमें संक्षेपसे कथन है जो चरम सीमाको प्राप्त है। जो मन्य जीव धीरे धीरे इस विचित्र प्रथम (हैत) पदसे निकल कर दूसरे (अद्वेत) पवका आश्रय करता है वह यथि निम्भयत बाच्य-वाचकमानका अभाव हो जानेके कारण संक्षा (नाम) से रहित हो जाता है, किर भी व्यवहारसे वह कथा आदि (परक्रक, परमात्मा) नामको प्राप्त करता है। ३९॥ हे जिन देव! केवल्कानी आपने जो मुक्तिके लिये चारित्र बतलाया है उसे निम्भयसे मुक्त जैसा पुरुष इस विचम पचम कार्कों धारण नहीं कर सकता है। इसल्किने पूर्वोपार्जित महान्त्र करता है । इसल्किने पूर्वोपार्जित महान्त्र स्वता से मुक्त जैसा पुरुष इस विचम पचम कार्कों धारण नहीं कर सकता है। इसल्किने पूर्वोपार्जित महान्त्र

र श्रा इंत्याच्याय । २ श्रा आरोहति इत । ३ श्रा कर्तुं तिष्ठति प्रसमं क कर्तुं प्रसर्थ । ४ श्रा सगवन् सवान् स्वन् । ५ श्रा श्रीतः श्रीतः । ६ श्रा कामाणि केन । ७ श्रा केवळनेत्रेण ।

- 545) इन्द्रत्वं च निगोदतां च चडुचा मध्ये तथा योजयः संसारे भ्रमता चिर चव्तिकाः भासा मयानन्तशः । तक्षापूर्वमिहास्ति किचिव्पि मे हित्वा विमुक्तिप्रवृां सन्यग्वर्शनवोषवत्तिपदवीं तां देव पूर्णो कुरु ॥ ३१ ॥
- 546) श्रीवीरेण मम प्रसम्भनसा तर्तिकचितुचै पद प्राप्त्यर्थे परमोपदेशवचनं चित्ते समारोपितम् । येनास्तामिदमेकभूतलमतं राज्यं क्षणभ्वंसि यत् त्रैलोक्यस्य च तदा मे प्रियमिष्ठ श्रीमिक्तिनेश प्रभो ॥ ३२ ॥
- 547) स्रेः पङ्कजनिद्दनः कृतिमिमामालोचनामर्हता

  मग्ने य पठित त्रिसंध्यममलश्रदानताङ्गो नर ।

  योगीन्द्रैश्चिरकालक्रदतपसा यक्तेन यन्मृग्यते

  तत्प्रागोति पर पदं स मितमानानन्दसम् ध्रवम् ॥ ३३ ॥

ययस्मात्कारणात्। इन्द्रत्वं च निगोदतां च तथा मध्ये बहुधा अखिला योनय मया संसारे चिरं अमता अन तश वारान् प्राप्ता । तक्तसात्। मे मम सम्यरदर्शनवोधवृत्तिपदवी हित्वा। वह संसारे। किंचिदिप अपूर्वं न अस्ति। तां विमुक्तिप्रदां हगादित्रयीम्। भो देव। पूर्णां कुरु ॥ ३१॥ भो श्रीमज्जिनेश। हे प्रभो। श्रीवीरेण गुरुणा। उच्चे पदप्राप्त्यर्थं मम चित्ते तिकंचित्परमोपदेश वचनं समारोपितम्। किलक्षणेन वीरेण। प्रसक्तमनसा आन द्युक्तेन। येन धर्मोपदेशेन। इदम् एकभूतलगतं राज्यम्। आस्ता दूरे तिष्ठतु। किलक्षणं राज्यम्। क्षणव्यंसि विनश्वरम्। इह लोकं। तन्मे त्रेलोक्यस्य राज्यं प्रियं न ॥ ३२॥ य भव्य नर । अर्हताम् अप्रे इमां आलोचनां त्रिसध्य पठति। किलक्षण भव्य। अमलश्रद्धानतः श्रद्धया नम्रशरीरः। किलक्षणम् इमाम् अलोचनाम्। सूरे पङ्कजनन्दन कृतिम्। स मतिमान् त परं पद प्राप्नोति यत्यद योगीन्द्रे चिरकालक्रवतपसा यक्तेन। मृत्यते अवलोक्यते। किलक्षणं पदम्। आनन्दसद्धा। ध्रुव निश्चितम्॥। ३३॥ इल्यालोचना समाप्ता॥ ९॥

पुण्यसे यहा जो मेरी आपके विषयमें दृढ मिक हुई है वही मुझे इस संसाररूपी समुद्रसे पार होनेके लिये जहाज के समान होवे ॥ ३ ॥ हे देव ! मैने चिर कालसे ससारमें परिभ्रमण करते हुए बहुत वार इन्द्र पद निगोद पर्याय तथा बीचमें और भी जो समस्त अनन्त भव प्राप्त किये हैं उनमें मुक्तिको प्रदान करनेवाली सम्यन्दर्शन, सम्यन्द्रान और सम्यक्चारित्ररूप परिणितको छोड़कर और कोई भी अपूर्व नहीं है । इसलिये रत्नत्रयस्वरूप जिस पदवीको अभी तक मैने कभी नहीं प्राप्त किया है उस अपूर्व पदवीको पूर्ण कीजिये ॥ ३१ ॥ हे जिनेन्द्र प्रमो ! श्री वीर भगवान् (अथवा श्री वीरनन्दी गुरु) ने प्रसन्नचित्त हो करके उच्च पद (मोक्ष) की प्राप्तिके लिये जो मेरे चित्तमें थोडे-से उत्तम उपदेशरूप वचनका आरोपण किया है उसके प्रभावसे क्षणनश्वर जो एक प्रथिवीतलका राज्य है वह तो दूर रहे किन्तु मुझे वह तीनो लोकोंका भी राज्य यहा प्रिय नहीं है ॥ ३२ ॥ जो बुद्धिमान् मनुष्य निर्मल श्रद्धासे अपने शरीरको नशीमृत करके तीनों सच्या कालोंमें अरहन्त भगवान्के आगे श्री पद्मनन्दी स्रिके द्वारा विरचित इस आलोचनारूप प्रकरणको पहता है वह निश्चसंसे भानन्दके स्थानभूत उस उत्कृष्ट पदको प्राप्त करता है जिसे योगिश्वर सप्रश्नरणके द्वारा प्रयक्तपूर्वक चिर कालसे लोजा करते हैं ॥ ३३ ॥ इस प्रकार आलोचना अधिकार समास हुआ ॥ ९ ॥

१ शा नर इमां अईता आलोचना । २ शा नम्रदेह ।

## [१० सदोपचन्द्रीतवः] •

548) यसानकवि दुक्तिमानवि गुरः शको न बकुं विरा प्रोक्षं चेत्र तथावि चैत्रसि सुर्गा संमासि व्यक्तश्रवत् । यत्र साञ्चभवस्तिते ऽवि विरक्षा सक्षं क्रमन्ते विरा-क्षम्योश्रेकनिवन्धनं विजयते चिक्तस्यमस्यकृतस् ॥ १॥

549) नित्यानित्यतया महत्तनुतयानेकैककपत्यवत् वित्यस्वं सदसत्तया च गहनं पूर्णे च शून्यं च यत्। तत्तीयाद्विलधुताभवशुत्तिज्ञानप्रभामासुरी यस्तिन वस्तविवारमार्गचतुरी य सो ऽपि संमुद्धति॥२॥

550) सर्वसिद्धविमादिपङ्कजवने रम्ये ऽपि हित्वा शर्ते यो दृष्टि ग्रुचिमुक्तिहंसवनितां प्रस्वादराह्मवान् । चेतोवृक्तिनिरोधलन्धपरमब्रह्मप्रमोदाम्बुस्त् सम्यकुलाम्यसरोवरस्थितिजुवे हंसाय तसी नमः ॥ ३॥

तिवात्त्वम् अल्यद्वतं मोक्षेकानिव धनं विजयते । यत् वैतन्यतत्त्वम् । गिरा वाण्या । वक्तं कवितुम् । गुरु बृहस्पतिः । शक्तः समर्थं न । किलक्षण गुरु । जानकपि बृद्धिमानपि । व पुन । नेत् यदि । चतन्यतत्त्व प्रोक्तं तथापि नृणां चेति व संमाति आकाशवत् । यत्र तत्त्वे खातुभवस्थितेऽपि विरला नरा । लक्ष्य प्राह्मम् । लभ ते । विरात् वीर्वकालेन ॥ १ ॥ तिवत्त्वं जीयात् । यत्तत्व नित्य-अनित्यतया । च पुन । महत्तनुतया प्रदेशापेक्षया वीर्यल्युतया । अनेक-एकस्पत्वतः । सत् असत्तया गहनं पूर्णं श्रूपं तत्त्व वर्तते । यस्मिन् तत्त्वे । सोऽपि संमुद्यति । स क । य भव्य अखिलक्षुतं आश्रय-आधार-श्रविज्ञानप्रभाषापुर । पुन वस्तुविचारमार्गचतुर । सोऽपि संमुद्यति ॥ २ ॥ तस्मै हंसाय नम । किलक्षणाय हसाय । चेतो

जिस नेतन तत्त्वको जानता हुआ मी और बुद्धिमान् भी गुरु वाणिक द्वारा कहनेके किये समर्थ नहीं है तथा यदि कहा भी जाय तो भी जो आकाशके समान मनुष्योंके हृदयमें समाता नहीं है, तथा जिसके स्वानुभवमें स्थित होनेपर भी किरले ही मनुष्य चिर कालमें लक्ष्य (मोक्ष) को प्राप्त कर पाते हैं, वह मोक्षक अद्वितीय कारणमूत आकार्यजनक चेतन तत्त्व जयवन्त होने ।। १ ।। जो चेतन तत्त्व नित्य और व्यन्तिय स्वरूपसे, स्थू और क्ष्रा स्वरूपसे, अनेक और एक स्वरूपसे, सत् और असत् स्वरूपसे, तथा वर्ष और शून्य स्वरूपसे महन है तथा जिसके विषयमें समस्त श्रुतको विषय करनेवाली ऐसी निर्मक श्राक्तप अमेतिसे देदीप्यमान एव तत्त्वके विचारमें चतुर ऐसा मनुष्य भी मोहको प्राप्त होता है वह चेतन तत्त्व जीवित रहे ।। विशेषार्थ—वह चिद्रप तत्त्व वडा दुरुह है, कारण कि मिक्र मिक्र अपेका स्वरूप अनेक प्रकारका है । यथा—उक्त चिद्रप तत्त्व यदि द्व्यार्थिक नयकी अपेका नित्य है तो पूर्विसे रहित होनेके कारण सूक्ष्म भी है, यदि वह सामान्यस्वरूपसे एक है तो विशेषस्वरूपसे अनेक भी है, मिद्र वह सक्क्षिय द्वव्यादिचतुह्यकी अपेका सत्त् में है, तथा यदि वह सामान्यस्वरूपसे एक है तो विशेषस्वरूपसे अनेक भी है, सदि वह सामान्यस्वरूपसे एक है तो विशेषस्वरूपसे अनेक भी है, सदि वह सामान्यस्वरूपसे एक है तो विशेषस्वरूपसे अनेक भी है, सदि वह स्वरूप उपयोदिचतुह्यकी अपेका असत् मी है, सदि वह सामान्यस्वरूपसे रहित होनेके कारण शून्य मी है, हमा मिद्र वह स्वरूप अपका स्वरूप गर्मीर होनेते कभी कभी समस्त श्रुतके चारगानी भी उसके विषयों मोहको प्राप्त हो जाते हैं।। २ ॥ अणिमा-महिमा आदि आठ अप्रदियाँक्षण रमणीय समस्त क्ष्मक्ष्यनके रहनेपर भी जो

र क दुक्तिमानाप चेत्। प्रधान । २२

- 551) सर्वभाषविलये विभाति यत् सत्समाधिभरनिर्भरात्मनः । चित्स्वरूपमितः प्रकाशकं शर्मधाम नमसाद्धतं महः ॥ ४ ॥
- 552) विश्ववस्तुविधृतिसमं स्वस्तासमन्तपरिवर्तितं विदाम् । अस्तमेत्यविस्तमेक्देस्या यत्र तकायति विन्मयं महः॥ ५॥
- 553) नो विकल्परहितं चिदात्मकं वस्तु जातु मनसो ऽपि गोचरम्। कर्मजाश्रितविकल्पकपिण का कथा तु वपुषो जडात्मनः ॥ ६॥
- 554) चेतस्रो न वचसो ऽपि गोचरस्ति । सित भविता खपुष्पवत्। शक्कान्यस्ति । शक्कान्यस

इतिनिरोधेन मनोन्यापारिनरोधेन रून्धं प्राप्तं यत् परमबद्धाप्रमोद तदेव अम्बु जरूं तं विभित्तं इति सृत्। सम्यक् साम्यसमता सरोबरं तस्य सरोवर्षय स्थितिसेवकाय युषप्रीतिसेवनयो । य आत्मह्स । स्थित्विक्तं प्रस्यादरात् दृष्टिं दत्तवान् । किं कृत्वा । सर्वस्मिन् अणिमादिपङ्कजवने रम्येऽि । रितम् अगुराग हित्वा त्यक्त्वा ॥ ३ ॥ चित्तक्ष्य मह नमते । यन्मह सत्समाधिभरेण निभरात्मन सत्समाधिना पूर्णयोगिनं सुने । सर्वभाविक्ये सति विभाति समस्तरागादिपरिणामितनाशे सित शोभते । पुन किंलक्षण मह । अभित सर्वत । प्रमाशकम् । पुन किंलक्षण मह । अस्तुतम् । शर्मधाम सुक्षनि धानम् ॥ ४ ॥ तत् चिन्मयं मह जयति । किंलक्षण मह । विश्वक्तुविद्यतिक्षम समस्तवस्तुप्रकाशकम् । पुन लसत् उद्योतकम् । पुन अन्तपरिवर्णित विनाशरहितम् । यत्र महित । अखिलं समस्तम् । गिरा वाणीनाम् । जालं समूहम् । एकहेलया अस्तम् एति अस्तं ग छित ॥ ५ ॥ चिदात्मकं वस्तु जातु मनस अपि गोचरं न । किंलक्षणं चिनात्मकम् । विकल्परहितम् । कर्मजाश्रितविक पर्विण वपुष शरीरस्य का कथा । पुन किंलक्षणस्य शरीरस्य । जडात्मन ॥ ६ ॥ तत् ज्योति । चेतस गोचरं न । वचसोऽपि गोचरं न । तिहं भिवता न अस्ति । खपुष्पवत् आकाशपुष्पवत् । अत्र शामिन । इदं नो

आत्मारूप हस उसके विषयमें अनुरक्त न होकर आदरसे मुक्तिरूप हसीके उपर ही अपनी दृष्टि रखता है तथा जो चिचवृत्तिके निरोधसे प्राप्त हुए परब्रह्मस्कर्ण आनन्दरूपी जरूसे परिपूर्ण ऐसे समीचीन समतामावरूप सरोवरमें निवास करता है उस आत्मारूप हसके लिय नमस्कार हो ॥ ३ ॥ जो आश्चर्यजनक चित्स्वरूप तेज राग-द्रोपादिरूप विभाव परिणामोंके नष्ट हो जानेपर समीचीन समाधिके भारको धारण करनेवाले योगीके शोभायमान होता है जो सब पदार्थोंका प्रकाशक है तथा जो सुस्का कारण है उस चित्सरूप तेजको नमस्कार करो ॥ ४ ॥ जो चित्रप तेज समस्त वस्तुओंको प्रकाशित करनेमें समर्थ है, दैदीप्यमान है अन्तसे रहित अर्थात् वाविनश्चर है, तथा जिसके विषयमें समस्त वचनोका समूह कीड़ा मात्रसे ही नाशको प्राप्त होता है अर्थात् जो वचनका अविषय है, वह चित्रप तेज जयवन्त होवे ॥ ५ ॥ वह चैतन्यरूप तत्त्व सब प्रकारके विकर्त्यांसे रहित है और उधर वह मन कर्मजनित राग-द्रेपके आश्चयसे होनेवाले विकरपस्त्र है । इसील्ये जब वह चैत य तत्त्व उस मनका भी विषय नहीं है तब फिर जड स्वरूप (अचेतन) शरीरकी तो बात ही क्या है— उसका तो विषय वह कभी हो ही नहीं सकता है ॥ ६ ॥ जब वह चैतन्य रूप तेज मनका और वचनका भी विषय नहीं है तब तो वह आकाशकुस्त्रमके समान असत् हो जावेगा, ऐसी मी यहां आश्चका नहीं करनी चाहिये, क्योंकि, वह स्वानुमवका विषय है । इसील्यि

१ आ क चेतोष्ट्रतिन्यापार । २ क जल विसर्ति । १ का समता सरोवरस्य । ४ क नमतातः । ५ क पूर्णयोगीन । ६ क्स समूर्षः नास्ति । ७ का जातः ।

- 555) नुवस्य परमामानि स्थितं स्थानसम्बद्धप्रयस्ति सङ्ग्रहः । तं विष्कृप सततं आस्पादः को विमेति सरमास सुराते ॥ ८॥
- 556) तस्त्रमात्मगतमेव निकातं यो अववंशनिहितं समीकृते । वस्तु सुद्विविश्वतं अवकृतः कामने सुगयते स मृद्यीः ॥ ९ ॥
- 557) तत्त्वरः परमयोगसंपदां पात्रमत्र न पुनर्वहिर्गतः। नापरेण चल्लि छ तो ययेप्सितः स्थानलामविमयो विमाध्यते ॥ १०॥
- 558) साबुलक्षमनबाष्य विन्यवे यत्र सुद्धं गहने तपस्निनः। अप्रतीतिश्रुवसाधिता जवा जान्ति नात्रवगतपात्रसंनिमा ॥ ११ ॥
- 559) भूरिधर्मयुतमध्यषुद्धिमानन्धइस्तिविधिनावबुध्य यत्। भ्रान्यति प्रसुरजन्मसंकटे पातु वस्तवतिशायि चिन्मह ॥ १२॥

शह्ननीयम्। यतं सकाशात्। स्वानुभृतिविषयः गोचर । ततं कारणात्। खपुष्पवत् नास्ति इति न ॥ ७ ॥ नृनं निश्चितम्। स्वानं मन । अत्र परमात्मनि । स्वितम् । अन्तं विनाशम् उपयाति । तत्तस्मात्कारणात् । तं परमात्मानम् । विहाय स्वक्त्वा । अद् मन । सततं निरन्तरम् । बहि वाह्य । अमति । भृतके मरणात् क न विमेति ॥ ८॥ य आत्मगतं तत्त्वम् अन्यदेशनिहितं निष्ठितं स्विधाते । सः । मृत्वधी मूर्व । मृष्टिविष्तं वस्तु । कानने वने । प्रयत्नतः । मृग्यते अवलोक्यति ॥ ९॥ अत्र परमात्मनि । तत्परं सावधाने भव्य । परमयोगसंपदां पात्र भवेत् । पुनः वहिगतं न भवेत् । आत्मरहित आत्मपात्रं न भवेत् । अपरेण यथा च-लि [ल ] तः सामान्यमार्गविलतः । इत्सितः स्थानलामविभवः । न विभाव्यते न प्राप्यते ॥ १ ॥ यत्र विन्यये । तपस्तिन मृनीश्वरा । साधु स्वस्यं समीचीनस्वभावम् । अनवाप्य अप्राप्य । अप्रतीतिभुवम् आप्रिताः मृनीश्वराः । जडा मृर्काः । मान्ति । के इव । नात्यगतपात्रसंनिभा सहशा शोभाते ॥ ११ ॥ तत् विन्यहः । व युष्पान् । पातु रक्षतु । किस्रक्षणं महः । अतिशायि अतिशययुक्तम् । यत् वैतन्यतत्त्वम् । भृरिवर्भयुत्तम् अपि । अवुद्धिमान् मृर्वः । अन्यहितिधिता । आत्मानम् ।

वह सत् ही है न कि असत् ॥ ७॥ यहां परमात्मामें स्थित हुआ मन निश्चयसे मरणको प्राप्त हो जाता है। इसीक्षिये वह उसे (परमात्माको) छोड़कर निरन्तर बाब पदार्थोमें विचरता है। ठीक है— इस पृथिवी तलपर मृत्युसे कौन नहीं हरता है। अर्थात् उससे सब ही हरते हैं ॥ ८॥ चैतन्य तत्त्व निश्चयसे अपने आपमें ही स्थित है, उस चैतन्यरूप तत्त्वको जो अन्य स्थानमें स्थित समझता है वह मूर्ल मुद्दीमें रखी हुई वस्तुको मानों प्रयक्तपूर्वक वनमें लोजता है।। ९॥ जो मन्य जीव इस परमात्मतत्त्वमें तल्लीन होता है वह समाधिरूप सम्पत्तियोंका पात्र होता है, किन्तु जो बाब पदार्थोंमें मुग्ध रहता है वह उनका पात्र नहीं होता है। ठीक है— जो दूसरे मार्गसे चल रहा है उसे इच्छानुसार स्थानकी प्राप्तिरूप सम्पत्ति नहीं प्राप्त हो सकती है।। १०॥ जो तपस्वी अतिशय गहन उस चैतन्यलरूप तत्त्वके विषयमें लक्ष्य (वेच्य ) को न पाकर अतत्त्वश्रद्धान (मिध्याल ) रूप यूमिकाका आश्रय लेते हैं वे मृदबुद्धि नाटकके पात्रोंके समान प्रतित हैं॥ विशेषार्थ— जिस प्रकार नाटकके पात्र राजा, रंक एव साधु आदिके मेचको प्रहण करके और तदनुसार ही उनके चिरत्रको दिखला करके दर्शक जनोंको यद्यपि मुग्ध कर लेते हैं, फिर भी वे यथार्थ राजा आदि नहीं होते। ठीक इसी प्रकारसे जो बाब तपस्वरणादि तो करते हैं, किन्तु सम्यन्दर्शनसे रहित होनेके कारण उस चैतन्य तत्त्वका अनुमय नहीं कर पाते हैं वे योगीका मेष ले करके भी वास्तविक योगी नहीं हो सकती॥ ११॥ अञ्चानी प्राणी बहुत धर्मोवाले जिस चैतन तत्त्वको जन्य-हसी न्यायसे जान करके अनेक जन्य-सर्वोस महानद इस संसारमें परित्रमण करता है वह अनुपम चेतन तत्त्वक्र सैज आप सबकी रक्षा

रे का वा निकितं। २ का 'सावनाना' शास्ति।

- 560) कर्नेक्ष्मधकिसी प्रव्यक्ति राजदेषमिकी 5वि निर्मकः । देहवानिक च देहवर्जितक्रियमेतद्विकं किलासमा ॥ १३॥
- 561) निर्विनाशमपि नाशमाभितं शून्यमप्यतिशकेन संस्तुतम्। एकमेव गतमप्यनेकतां तस्वमीदगपि नो विरुध्यते ॥ १४ ॥
- 562) विस्युतार्थपरिमार्थणं यथा यसाथा सहज्ञचेतनाश्चितः। स क्रमेण परमेकता गतः स्वस्यक्रपरमाभ्येकुवम् ॥ १५॥
- 563) यद्यदेव मनसि स्थित भवेत् तत्तदेव सहसा परित्यजेत्। इत्युपाधिपरिहारपूर्णता सा यदा भवति तत्पदे तदा ॥ १६॥

स्ववृद्ध्य झात्वा। प्रचुरजन्मसकटे भ्राम्यति ॥ १२ ॥ किल इति सत्ये। आत्ममः एतत् । विश्रम् अखिलम् सार्थ्यम् । तिकम् । कर्मन घकित व्याप्तः अपि आमा। अव घन व घरिहत । रागद्वेषमस्निः आत्मा अपि निर्मेल । च पुन । देहवानिष आत्मा देहवर्जित । एतत्वर्वे विश्रम् ॥ १३ ॥ इटक् अपि तत्त्व नो विरुध्यते । मह निर्विनाशमपि नाशम् आश्रितम् । ग्रून्यम् अपि अतिश्येन संस्तम् । एकमपि आत्मतत्त्वम् अनेकतां मतम् । ईहग अपि तत्त्वं नो विरुध्यते ॥ १४ ॥ स भव्यः । क्रमेण खासक्यपदम् आश्र्येत् । किलक्षण सं भव्यः । धुवं परम् एकतां मत य भव्यः । तथा सहजचेतनाश्रित यथा विरुग्तार्थं परिमार्गण विरुग्त-अर्थं—अवलोकतं विचारण वा ॥ १५ ॥ यत् यत् विकस्य मनसि स्थितं भवेत् तत्त्वदेव विकस्य सहसा क्षेत्रिण परिस्थवेत् । इति उपाधिपरिहारपूर्णता सक्त्यविकस्यपरिहार त्याग सदा भवति तदा तत्यदं सोक्षपर्वं भवति ॥ १६ ॥

करें ॥ विशेषार्थ- जिस प्रकार आचा मनुष्य हाथीके यथार्थ आकारको न जानकर उसके जिस अवसव ( पांव सा सुड आदि ) का स्पर्श करता है उसको ही हाभी समझ बैठता है उसी प्रकार मिण्यादृष्टि जीव अनेक धर्म युक्त उस चेतन तत्त्वको यथार्थ स्वरूपसे न जानकर एकान्तत किसी एक ही धर्मस्वरूप समझ बैठता है। इसी कारण वह जन्म-मरण स्वरूप इस संसारमें ही परिम्रमण करके दुस्त सहता है ॥ १२ ॥ यह आत्मा कर्मब पसे सहित होकर भी ब धनसे रहित है, राग द्वेषसे मलिन होकर भी निर्मेख है, सथा शरीरसे सम्बद्ध होकर भी उस शरीरसे रहित है। इस प्रकार यह सब आत्माका स्वरूप आवर्षजनक है ॥ विशेषार्थ- अभिप्राय यह है कि शुद्ध निश्चयनयसे इस आत्माके न राग-द्वेष परिणाम हैं, न कर्मीका ब घ है, और न शरीर ही है। वह वास्तवमें वीतराग स्वाधीन एव अशरीर होकर सिद्धके समान है। परन्तु पर्यायस्वरूपसे वह कर्मब धसे सहित होकर राग द्वेषसे मल्टिन एव शरीरसे सहित माना जाता है ॥ १३ ॥ वह आत्मतत्त्व विनाशसे रहित होकर भी नाशको प्राप्त है, शून्य होकर भी अतिशयसे परिपूर्ण है तथा एक होकर भी अनेकताको प्राप्त है। इस प्रकार नयविवक्षांसे ऐसा माननेमें कुछ भी विरोध नहीं आता है ॥ १४ ॥ जिस प्रकार मुर्जित मनुष्य स्वामाविक चेतनाको पाकर (होशमें आकर) अफनी भूली हुई वस्तुकी खोज करने छगता है उसी प्रकार जो मञ्ज प्राणी अपने स्वामाविक वैसन्यका आश्रव लेसा है वह कमसे एकत्वको प्राप्त होकर अपने खामाबिक उत्कृष्ट पद (मोक्ष ) को निश्चित ही प्राप्त कह लेता है।। १५॥ जो जो विकल्प आकर मनमें स्थित होता है उस उसकी कीन ही छोड़ देना चाहिसे। इस प्रकार जब वह विकल्पोका त्याग परिपूर्ण हो जाता है तब वह मोखपद भी प्राप्त हो जाता है ॥ १६ ॥

१ क चित्रं भाश्चर्यं अखिलः। २ कः अपि नास्ति । २ का स नास्ति । ४ का सथा ।

- 504) संबर्धेषु वेशको उनिकेषु चन्नवित सरकारकारकारः परम् । सन्नर्त वरंगनिसरक्षामक्रिया वृद्ध सन्यकारके अन्तर ॥
- 565) जुना इसाचि स वार्षेत्राक्षमाः वर्षेत्राक्षमानिकोः अविदेशियाः । विश्वितकाषावर्षामुपाकायन् सीवार्ति कि समाने परं पाकाः ॥ १८॥
- 566) कर्न बाहसित च इवे सति देशकेतदिह बन्यसाहबाद । एक इसकि कतिः सती न यत्सन्युकाविरविता तदश्चत् ॥ १९ ॥
- 567) संविद्युक्तपरमात्मभावना संविद्युक्तपन्तरणं भनेत् । सेतरेतरकृते सुवर्णतो कोतृतसः विकृतीसादाभिते'॥ २०॥
- 568) कर्स भिष्यमनिशं स्वतो ऽसिछं पश्यतो विश्ववयोषनश्चवा । तत्कृते ऽपि परमार्थविदिनो योगिनो व सुखबु-सकस्पना ॥ २१ ॥
- 569) मानसस्य गतिरस्ति चैन्निरालम्ब एव पथि मास्वतो यथा। योगिनो दगवरोधकारकः संविधिनै तमसां कदाचन ॥ २२ ॥

खयनोऽनिकेषु इन्द्रियमन-उच्छासनि श्वासेर्षु । संहतेषु संकोचितेषु । यत् । परम् उत्कृष्टम् । अमलात्मन तत्त्वम् । माति श्रोमते । तरपरमनिस्तरहतो गतं विकल्परहितं तस्त्व विद्धि । तत्तर्यम् इह जन्मकानने वने उग्र आमि ॥ १७ ॥ अहं क्रमेंबालकवित इत्यपि भोक योगी न करोति । अञ्जसा सामस्येन । अह कर्मजालरहित मुक्त इति हुएँ न कार्ये करणीयम् । संयभी निर्विकाय पदवीम उपाध्रयन् । हि यर्त । परं पद लभते प्राप्नोति ॥ १८ ॥ कर्म च पुन अहम् एतिबन्तने हुये सति । इह होके । एतत्र दैतम् । अहमेव कमं इति बुद्धि चिन्तन संसारकारणम् । कमं एव अहम् इति मति सती न । अन्नमृत् जीव । तस्य जीवस्य । इति मति सापि उपाधिरचिता ॥ १९ ॥ संविद्यद्वपरमात्मभावना संविद्यदपदकारणं भवेत् । सा भावना इतरा अञ्चदा । इतरकृते अञ्चपदकारणाय भवेत् । लोहत विकृति लोहमयी मवेत् । च पुन । सुवर्णत विकृति सुवर्णमयी मवेत् । लोहाश्रिता लोहसयी । सुवर्णाश्रिता सुवर्णसयी ॥ २ ॥ विशदबोधनस्थवा निर्मलज्ञामनेत्रेर्ण । अखिले समस्तम् । कर्म । अनिशस्य । खत भारमन सकाशात्। मिर्श पश्यत योगिन मुने । सुखदु सकल्पना न भवेत्। क सति । तत्कृतेऽपि तैः रागादिमि सुने वा दुःखे की इन्देर्पि । किंत्रक्षणस्य सुने । परवार्ववेदिन ॥ २१ ॥ चेस्रवि । वोशिनः सुने । मानसस्य सहिः विकासको इन्द्रिय मन एव श्वासोच्छ्रासके नष्ट हो जानेपर जो निर्मेष्ठ आत्माका उत्कृष्ट स्वरूप प्रतिकाशित होता है वह अतिश्रय स्थिरताको प्राप्त होकर वहां जन्म (संसार) रूप वनको जलानेके लिये तीवज अभिके समान होता है ॥ १७ ॥ बास्तवमें 'में मुक्त ह' इस प्रकारका भी विकस्प नहीं करना चाहिके तमा 'में कर्मोंके समूहसे सम्बद्ध हु' ऐसा भी विकल्प नहीं करना चाहिये। कारण यह है कि संयमी प्रक निर्विकस्य पदनीको प्राप्त होकर ही निश्चयसे उत्कृष्ट मोक्षयदको प्राप्त करता है ॥ १८ ॥ हे प्राणी ! कमें और मैं" इस प्रकार दो पदार्थोंकी करूपनाके होनेपर जो यहां द्वेतकांद्व होती है वह संसारका कारण है। तथा 'मैं एक हैं' इस प्रकारका भी विकल्प गोग्य नहीं है, क्योंकि, वह भी उपाधिसे निर्मित होनेके कारण संसारका ही कारण होता है ।। १९ ।। अतिदाय विश्वद परमारमतत्त्वकी जो भावना है वह अतिशय निर्मेरु गोधापककी कारण होती है। तथा इससे विपरीत को माजना है वह संसारका कारण होती है। ठीक है- सुकांसे को पर्योच उत्पन्न होती है वह सुवर्णमय तथा छोड़से जो पर्याय उत्पन्न होती है वह खोड़मय ही हुन्छ। कस्ती है ॥ २०॥ समसा कर्न गुज़से निक हैं, इस प्रकार निरूत्तर निर्माठ ज्ञानकर नेक्से देखनेवाले एव यथार्थ समस्पत्रे वेचा योगीके कर्महत सुरू-दुरुके होनेवर श्री उसके उच्छ सुरू-दुरुकी करकता नहीं होती है ॥ २१ ॥ वदि मौगीक मनकी गति सूर्वके समान निराधार मार्थमें ही हो तो उसके देखनेमें साथा

२ वह तम् । २ वह तदक्षणतः । ३ वह विद्वतिसादानिता । ४ वह वह वार्थनित । ५ वह वह । ६ वह वह । ७ वह कीवह तस्य संपुर्वित हे जीव वहि । ८ वह सा उपाचि । ९ वह वह्ना हो स्वित ।

- 570) क्वजरादिविक्वतिने मे ऽससा सा तनोरहमितः सदा पृथक् । मीलिते ऽपि सति से विकारिता जायते न जलदैर्विकारिमिः ॥ २३ ॥
- 571) ब्याधिनाङ्गमिभूयते परं तहतो ऽपि न पुनिधदात्मकः। उत्थितेने गृहमेव दहाते वहिना न गगन तदाश्चितम्॥ २४॥
- 572) बोधरूपमिक्छिरपाधिभिविजितं किमपि यस्तदेव नः । नान्यदृश्यमपि तस्त्रमीदशं मोक्षदेतुरिति बोगनिस्थयः॥ २५॥
- 573) योगतो हि लगते विवन्धनं योगतो ऽपि किल मुख्यते नर । योगवर्त्म विवमं गुरोर्गिरा बोध्यमेतदक्तिलं मुमुक्कुणा ॥ २६ ॥
- 574) शुद्धबोधमयमस्ति वस्तु यद् रामणीयकपदं तदेव न । स प्रमाद इह मोहज कचित्कस्त्र्यते वद परो[रे]ऽपि रम्यता ॥ २७ ॥

पिश्व मार्गे संचरित गतिरस्ति तदा कराचन। तमसाम् अज्ञानानाम्। सनिधिनैकटप न भवेत्। किलक्षण तमसां संनिधि। 
हग्-दर्शन अवरोधकारक। तत्र दृष्टा तमाह। यथा भाश्वत सूर्यस्य। मार्गे संचरत जनस्य अध्काराणां नैकटपं न भवेत्॥ २२॥
रम्जरादिविद्यति। अज्ञसा सामस्येन। मे मम न। सा विद्यति। तनो शरीरस्य अस्ति। इत शरीरात्। अह सदा पृथक्
भिन्न। खे आकाशे। विकारिमि जल्दै विकारकरणशीलै मेथे। मीलिते ऽपि एकीमृतेऽपि सितै आकाशद्रव्यस्य विकारिता
न जायते॥ २३॥ व्याधिना अङ्गम्। परं केवलम्। अभिभूयते पीक्यते। पुन चिदात्मक न अभिभूयते। किलक्षणः
चिदात्मक। तद्गत तिस्मन् शरीरे गत प्राप्त। उत्थितेन [बिह्नना] अमिना। गृहमेव दृष्यते। तद्गिष्ठत गृहाश्चितम्।
गगनम् आकाशम्। न दृष्यते॥ २४॥ यिकमपि बोधक्षम् अक्षिलै उपाधिमि वर्जित तदेव। न अस्माकम्। तत्त्वम्।
अन्यत् अपम् अपि न। ईदृश तत्त्व मोक्षहेतु इति योगनिश्चय ॥ २५॥ हि यत। योगत नर विवाधनं लभते।
योगतोऽपि। किल इति सत्ये। नर मुच्यते। योगवर्म विषमम्। मुमुक्षुणा मुनिना। एतत् योगमार्गम्। गुरो निरा वाण्या
कृत्वा। बोध्य ज्ञातन्यम्॥ २६॥ यत् वस्तु गुद्धबोधमयमस्ति तदेव। न अस्माकं रामणीयकपदं रम्यपदम् । इह जगति।

पहुचानेवाली अन्धकार (अज्ञान) की समीपता कभी भी नहीं हो सकती है ॥ विशेषार्थ—जिस प्रकार निराधार आकाशमार्गमें गमन करनेवाले सूर्यके रहनेपर अधकार किसी प्रकारसे बाधा नहीं पहुचा सकता है उसी प्रकार समस्त मानसिक विकल्पोसे रहित आत्मतस्वमें संचार करनेवाले योगीके तस्वदर्शनमें अज्ञान-अधकार मी बाधा नहीं पहुचा सकता है ॥ २२ ॥ रोग एव जरा आदि रूप विकार वास्तवमें मेरा नहीं है वह तो शरीरका विकार है और मैं उस शरीरसे सम्बद्ध होकर भी वस्तुत उससे सर्वदा भिन्न हूं । ठीक है—विकारको उत्पन्न करनेवाले मेधोके साथ आकाशका मिलाप होनेपर भी उसमें किसी प्रकारका विकारमाव नहीं उदित होता ॥ २३ ॥ रोग केवल शरीरका अभिभव करता है, किन्तु वह उसमें स्थित होनेपर भी चेतन आत्माका अभिभव नहीं करता । ठीक है—उत्पन्न हुई अधि केवल घरको ही जलाती है किन्तु उसके आश्रयमूत आकाशको नहीं जलाती है ॥ २४ ॥ समस्त उपाधियोंसे रहित जो कुछ भी ज्ञानरूप है वही हमारा स्वरूप है उससे मिन्न थोबा-सा भी तस्य हमारा नहीं है इस प्रकारका योगका निश्चय मोक्षका कारण होता है ॥ २५ ॥ मनुष्य योगके निमित्तसे विशेष व धनको प्राप्त करता है तथा योगके निमित्तसे ही वह उससे मुक्त भी होता है । इस प्रकार योगका मार्ग विवम है । मोक्षामिलाणी भव्य जीवको इस समस्त योगमार्गका ज्ञान गुरुके उपदेशसे प्राप्त करना चाहिये ॥ २६ ॥ जो गुद्ध ज्ञानस्वरूप वस्तु है वही हमारा रमणीय पद है । इसके विपरीत जो अन्य वाहिये ॥ २६ ॥ जो गुद्ध ज्ञानस्वरूप वस्तु है वही हमारा रमणीय पद है । इसके विपरीत जो अन्य

१ आ शा उच्छितेन । २ शा विकारिभिमेंचै विकारकरणशीलै जल्दै । संगीलिते । १ शा सति नास्ति । ४ शा तदाकितं नास्ति । ५ शा निवधन । ६ शा अतोऽप्रे रम्यता कल्प्यते पर्यन्त पाठ स्वलित जात ।

- 575) सात्ययोषञ्जवितीर्वसङ्घतं साममञ्ज कुरतोषमं सुनाः । यस वात्यपत्तीर्वकोटिमिः साञ्चरति मेले तंत्रान्तरम्'॥ २८॥
- 576) जिल्लासुद्दतदम्बस्तेवया जायते विद्धु न रक्तसंचर्यः । दुःखद्रेतुरसुतस्तु दुर्गतिः किं न विद्वसुपैति योगिन ॥ २९॥
- 577) निश्चयावगमनस्थितित्रय रत्तसंचितिरियं परात्मनि । योगद्रष्टिचिवयीमयजसौ निश्चयेन पुनरेक एव हि ॥ ३० ॥

स मोहज मोह-उत्पन्ध । प्रमाद । यत्र प्रमादे । कवित् समये । अपरेऽपि वस्तुनि रम्यता कल्यते सा मोहशक्ति ॥ २० ॥ आस्मकोश आत्मकानम् । श्रुचितीर्थम् अञ्चलम् उक्तमम् अस्ति । मो हुषा पण्डिता । अत्र आस्मतीर्थे । कार्न कुरत । यन्मलम् अपरतीर्थकोटिमि न याति । त-मलं अन्तरक्षमल्यम् । आत्मतीर्थकानेन कृत्वा याति ॥ २० ॥ चित्समुद्रतटबद्धसेवया चैतन्यसमुद्रसेवया कृत्वा । योगिन रक्संचय किमु न जायते । अपि तु दर्शनादिरक्रसचये आयते । तु पुन । अमुत दर्शनादिरक्रसंचयार्ते । दुर्गति । विष्ठदं विनाशम् । कि न उपति । अपि तु विनाशम् उपति । किलक्षणा दुर्गति । दु सहेतुः ॥ २९ ॥ परात्मनि विषये निक्षय अवगमन स्थितिदर्शनशानचारित्रत्रयं रक्संचिति इयं कथ्यते । पुन । असी रक्संचिति ।

किसी बाह्य जड़ वस्त्रमें भी रमणीयताकी करूपना की जाती है वह केवल मोहजनित प्रमाद है ॥ २७ ॥ आत्मज्ञानरूप पवित्र तीर्थ आश्चर्यजनक है । हे विद्वानो ! आप इसमें उत्तम रीतिसे स्नान करें। जो अम्यन्तर मरू दूसरे करोड़ों तीर्थोंसे भी नहीं जाता है उसे भी यह तीर्थ घो डाळता है ॥ २८ ॥ चैतन्य रूप समुद्रके तटसे सम्बन्धित सेवाके द्वारा क्या रह्मोंका संचय नहीं होता है । अवस्य होता है । तथा उससे दुसकी कारणीभूत योगीकी दुर्गति क्या नाशको नहीं प्राप्त होती है ' अर्थात अवस्य ही वह नाशको प्राप्त होती है ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार समुद्रके तटपर रहनेवाले मनुष्यके पास कुछ बहुमुख्य रकोंका संचय हो जाता है तथा इससे उसकी दुर्गति ( निर्धनता ) नष्ट हो जाती है । उसी प्रकार चैतन्य रूप समुद्रके तटकी आराधना करनेबाले योगीके भी अमूल्य रहीं (सम्यम्दर्शन, ज्ञान और चारित्र आदि) का संचय हो जाता है और इससे उसकी दुर्गति (नारक पर्याय आदि) भी नष्ट हो जाती है। इस प्रकार उसे नारकादि पर्यायजनित दुसके नष्ट हो जानेसे अपूर्व शान्तिका लाभ होता है ॥२९॥ परमात्माके विषयमें जो निश्चय, ज्ञान और स्थिरता होती है, इन तीनोका नाम ही रक्संचय है। वह परमात्मा योगरूप नेत्रका विषय है। निश्चिय नयकी अपेक्षा वह रत्नत्रयस्वरूप आत्मा एक ही है. उसमें सम्यन्दर्शनादिका मेद मी दृष्टिगोचर नहीं होता ।। विशेषार्थ- सम्बन्दर्शनादिके स्वरूपका विचार निश्चय और व्यवहारकी अपेक्षा दो प्रकारसे किया जाता है। यथा- जीवादि सात तत्त्वोंका यथार्थ श्रद्धान करना. यह व्यवहार सम्यादर्शन है। उक्त जीवादि तत्त्वोका जो यथार्थ ज्ञान होता है. इसे व्यवहार सम्यन्ज्ञान कहते हैं। पापरूप कियाओंक परित्यागको व्यवहार सम्यक्त्यारित्र कहा जाता है। यह व्यवहारकी अपेक्षा उनके स्वरूपका विचार हुआ। निश्चय नयकी अपेक्षा उनका स्वरूप इस प्रकार है- गुद्ध आत्माके विषयमें रुचि उत्पन्न होना निश्चय सुन्य मर्शन, उसी आत्माके स्वरूपका जानना निश्चय सम्बद्धान, और उक्त आत्मामें ही लीन होना यह निश्चय चारित्र कहा जाता है। इनमें व्यवहार जहा तक निश्चयका साथक है वहां तक ही वह उपादेय है, वस्तुत वह जसत्यार्थ होनेसे हेय ही है। उपादेव केवल निवास ही है, क्योंकि, वह समार्थ है। यहां निवास स्वक्रयके

९ क संबन्तर । ए का का बहराबेद । ए का रक्षकासंचयो । ४ का रक्षकासंच्याद ।

- 578) प्रेरिसाः भुतत्तुणेन शेखुणीकार्यकेण शारकष् प्रणावयः । बाह्यकेर्यविषये सुराधमाधित्ये श्राप्तकर्मकार्ययः ॥ ३१ ॥
- 579) चित्रवाच्यकरणीयवर्तिता निकायेन सुनिवृत्तिरीहशी । अन्यथा अवति कर्मगीरवात् सा प्रमादपदवीसुपेयुषः ॥ ३२ ॥
- 580) सत्समाधिशशलाम्छनोदयादुल्लस्त्यमखबोधवारिषि । योगिनो ऽणुसदृशं विमान्यते यत्र मग्नमखिळं चराचरम् ॥ ३३॥
- 581) कर्मशुष्कतृणराशिरकातो ऽप्युक्तते शुचिसमाधिमारुतात् । मेरबोधरहने हृदि स्थिते योगिनो झटिति असासाङ्गवेत् ॥ ३४ ॥
- 582) चित्तमत्तकरिणा न चेहतो तुष्टबोधयमयहिनाथवा । योगकस्पतकरेष निश्चित चाञ्छित फलति मोक्ससत्कलम् ॥ ३५ ॥

योगहाहि विषेधी अवन् निश्चयेन एक आत्मा ॥ ३ ॥ शेमुणीकार्मुकेण श्रेष्ठबुद्धिषतुषा । श्रुतगुणेन श्रुतपण्चेन (१) वर्षान्मानचारित्रवारा । प्रेरिता । क । बाह्यवेष्यविषये परपदार्थे । विद्रणे नैतन्यरणे । कृतश्रमा प्रहृतकर्मश्रव जाता कर्मश्रव हता ॥ ३९ ॥ निश्चयेन मुनिवृत्तिरीह्ही । किलक्षणा । चित्तवा सकरणीयवर्जिता मनो-इन्द्रिय हिहताः । प्रमादपद्वीम् उपयुष्प प्राप्तवत । मुने कर्मगौरनात् । सा वृत्ति अन्यया भवति सा मुनिवृत्ति विपरीता सकत् ॥ ३२ ॥ सत्समाधिकाकान्छनोदयात् उपशमचन्द्रोदयात् । सोगिन मुने । अमलकोधवाणिष्व घोधसमुद्र । उद्यसित । यत्र ज्ञानसमुद्र । ममम् असिल वराचरम् अणुसहश विभाव्यते ॥ ३३ ॥ योगिन कर्मशुष्कतृणराद्यि । झटिति विद्रिण । अस्मसात् असीभावर्म् । भवेत् । क्ष सति । श्रुनिसमाधिमाकतात् । उद्गतऽपि मेदबोधदहने हृदि स्थिते सति । किलक्षणा तृणराशि । स्थात ॥ ३४ ॥ योगकल्पतक वृक्ष । निश्चत वाञ्चितं मोक्षफलं फलति । चेग्रदि । चित्तमत्तकरिणा मनोहित्तिमा । स्र इतः म पीडित । अथ । चेग्रदि । दुष्टबोध-सुज्ञान-बहिना-अपिना न भसीष्टतः । तदा वाञ्चित फलति ॥ ३५ ॥

सक्ष्यका ही दिग्दर्शन कराया गया है। वह निर्मेल ध्यानकी अपेक्षा रखता है।। ३०॥ आगमरूप डोरीसे संयुक्त ऐसे बुद्धिरूप घनुषसे प्रेरित सम्यन्दर्शनादिरूप वाण चैतन्यरूप रणके भीतर बाह्य पदार्थरूप लक्ष्यके विषयमें परिश्रम करके कर्मरूप शत्रुओंको नष्ट कर देते हैं।। विशेषार्थ— अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार रणभूमिमें डोरीसे मुसज्जित घनुषके द्वारा छोड़े गये वाण लक्ष्यभूत शत्रुओंको वेधकर उन्हें नष्ट कर देते हैं उसी प्रकार यहा चैतन्यरूपी रणभूमिमें आगमाभ्यासरूपी डोरीसे बुद्धिरूपी धनुषको सुसज्जित कर उसकी प्रेरणासे प्राप्त हुए सम्यन्दर्शनादिरूपी वाणोंक द्वारा कर्मरूपी शत्रु मी नष्ट कर दिये जाते हैं।। ३१॥ निश्चयसे मिनकी वृत्ति मन, वचन एव कायकी प्रवृत्तिसे रहित ऐसी होती है। तात्पर्य यह कि वह मनोगुप्ति, वचनगुप्ति एव कायगुप्तिसे सहित होती है। परन्तु प्रमाद अवस्थाको प्राप्त हुए मुनिके कर्मकी अधिकताके कारण वह (मुनिवृत्ति) इससे विपरीत अर्थात् उपर्युक्त तीन गुप्तियोसे रहित होती है।। ३२॥ समीचीन समाधिरूप चन्द्रमाके उदयसे हिंत होकर योगीका निर्मल ज्ञानरूप समुद्र वृद्धिको प्राप्त होता है, जिसमें द्वा हुआ यह समस्त चराचर विश्व अणुके समान प्रतिमासित होता है।। ३३॥ पवित्र समाधिरूप वायुक्ते द्वारा योगिक इदयमें स्थित मेदज्ञानरूपी अभिके प्रज्वित होनेपर उसमें ऊचा भी कर्मरूपी सुखे तुणोंका ढेर सीत्र ही भस हो जाता है।। ३४॥ यदि यह योगरूपी करपहुस उनमत्त हार्थोंके द्वारा

१ का केब। २ का ब सगिति। १ का दृष्टि । ४ का विश्ये परार्थे। ५ का सगिति। ६ का अस्तआवं। ७ का कोबाहि। विस्तानस्तानिण मनोहस्तिना। न इत न पीडित । अथवा। चेबादि। दुष्टबोध-कुज्ञानविक्षना अग्निना न मस्पीकृत । तदा एषः थोगकस्पतक इस निश्चितं बंक्तिं मोक्षफळं फळति॥ १५॥

- 588) सामरेवं मसिवाहिनी सदा भावति श्रुतगता पुरः पुरः । यावदात परमारमसंविदा मिसते न हदयं मनीविका ॥ ३६॥
- 584) य कवायपवनैर्श्वस्थितो बोधविद्यस्मिकोञ्जसङ्ग्रीकः।
  किं न मोहतिर्मिरं विखण्डयन् भासते जगति विस्मरीपकः॥ ३७॥
- 585) बाह्यशास्त्रगहने विद्यारिणी या मतिर्वद्वविकस्पधारिणी। चित्स्वकपकुरूसचानिर्गता सा सती न सदशी क्रयोगिता॥ ३८॥
- 586) यस्तु हेयमितरश्च माथयनाद्यतो हि परमानुमीहते। तस्य बुद्धिरुपरेशतो गुरोराश्चयैत्स्वपदमेव निश्चलम् ॥ ३९॥
- 587) सुप्त एव बहुमोहैनिज्ञया छद्दित स्वमबलादि पश्यति। जामतोश्ववचसा गुरोगंतं सगतं सकलमेव दृश्यते॥ ४०॥

अत्र लोके । मनीषिणः मतिवाहिनी पण्डितस्य दुद्धिनधी । तावदेव तावरकालम् । श्रुतगता सिद्धान्ते प्राप्ता । पुरः पुरः अत्रे अत्रे । सदा भावति । यावरकालम् । परमात्मसिदा परमात्मज्ञानेन । हृदयं न भिद्यते ॥ ३६ ॥ चित्रवीपक मोहतिसिरं विखण्डवन् जगति विषये कि न भासते । अपि तु भासते । य चैतन्यदीपकः कवायपवने अनुम्बतः । किलक्षणः चैतन्यदीपकः । बोभवहि । अमल-निर्मल-उष्ठसद्दशं अचलयोगवर्ति ॥ ३७॥ या मति बाह्यशाक्षगहने वने । विद्वारिणी खेच्छान्यरणशीला । किलक्षणा मति । बहुविकल्पधारिणी । पुन चित्रवस्पकुलसद्यनिर्मता । सा मति सती साध्वी म । कुयोषिता सहन्ती सा मति ॥३८॥ य भव्य । हेय त्याज्यम् । तु पुन । इतरत् अहेयम् उपादेयम् । द्वयम् । भावयन् विचारयन् । आग्रतः हेयात् । परम् उपादेयम् । आतुं प्राप्तुम् । ईहते वाष्ट्यति । तस्य दुद्धिः गुरो उपदेशते । निश्चलं स्वपदम् आश्रयेत् ॥ ३९ ॥ एवं जीव सुप्त बहुमोहनिद्रया लक्षित । अवलादि स्वं पश्चित कलत्रादि आत्मीयं पश्चित । गुरो उन्धवस्ती उन्धवस्तेन । जानता

अथवा मिथ्याज्ञानरूपी अभिके द्वारा नष्ट नहीं किया जाता है तो वह निश्चयसे अमीष्ट मोक्षरूपी उत्तम फलको उत्पन्न करता है।। ३५ ॥ यहा विद्वान् साधुकी बुद्धिरूपी नदी आगममें स्थित होकर निरन्तर तब तक ही आगे आगे दौड़ती है जब तक कि उसका हृदय उत्कृष्ट आत्मतत्त्वके ज्ञानसे मेदा नहीं जाता ॥ विशेषार्थ— इसका अभिप्राय यह है कि विद्वान् साधुके लिये जब उत्कृष्ट आत्माका स्वरूप समझमें आ जाता है तब उसे श्रुतके परिज्ञीलकी विशेष आवश्यकता नहीं रहती । कारण यह कि आत्मतत्त्वका परिज्ञान मास करना यही तो आगमके अभ्यासका फल है, सो वह उसे प्राप्त हो ही जुका है । अब उसके लिये मोक्षपद कुछ दूर नहीं है ॥ ३६ ॥ जो नैतन्यरूपी दीपक कषायरूपी वायुसे नहीं छुआ गया है, ज्ञानरूपी अभिसे सहित है, तथा प्रकाशमान निर्मल दशाओ (द्रव्यपर्यायो) रूप दशा (बत्ती) से शुशोमित है, वह क्या संसारमें मोहरूपी अन्यकारको नष्ट करता हुआ नहीं प्रतिमासित होता है । अर्थात् अवश्य ही प्रतिमासित होता है ॥ ३७ ॥ जो बुद्धिरूपी सी बाह्य शास्त्ररूपी वनमें घूमनेवाली है, बहुतसे विकल्पोंको भारण करती है, तथा नैतन्यरूपी कुलीन घरसे निकल चुकी है वह पतित्रताके समान समीचीन नहीं है, किन्द्र दुराचारिणी सीके समान है ॥ ३८ ॥ जो अध्य जीव हेय और उपादेवका विचार करता हुआ पहले (हेय) की अधिका क्या क्या करती है । ३९ ॥ मोहरूपी गाव निदाके वशीमृत होकर सोवा हुआ यह प्राणी सी पुकादि वास वस्तुओंको अपनी समझता है । वह जब गुरुके अंचे वचन अर्थात् उपदेशसे ज्ञाग उठता है तब संक्रीयको प्राप्त हुए उन

रै की के सहिरा । २ के विषयन्, के विदम्मनम् । दे के द्वार पताविक् मोह०। ४ के वर्ति । ५ के खांड्यं सिक्षाः १ के पार्ट सिक्षाः ५ के वर्ति । ५ के खांड्यं सिक्षाः १ के पार्ट सिक्षाः ५ के वर्ति । ५ के खांड्यं सिक्षाः । ५ के पार्ट सिक्षाः । ५ के

- 588) जिन्द्यतेन बहुना किमाश्चयेद् बुद्धिमानमल्योगलिक्चये । साम्यमेव सकलैरपाधिभिः कर्मजालजनितर्यिवर्जितम् ॥ ४१॥
- 589) नाममात्रकथया परात्मनो भूरिजन्मकृतपापसञ्जय । बोधवृत्तरुचयस्तु तद्गताः कुर्वते हि जगतां पति नरम् ॥ ४२ ॥
- 590) चित्स्बरूपपदलीनमानसो य सदा स किल योगिनायक। जीवराशिरखिलश्चिदात्मको दशनीय इति चामसनिभ ॥ ४३॥
- 591) अन्तरक्रबहिरक्रयोगत कायसिद्धिरखिलेति योगिना। आसितव्यमनिश प्रयक्तत स्व पर सदशमव पश्यता॥ ४४॥

मुख्येण सकल सगत मिलितं वस्तु । गत विनश्वरम् । दश्यते ॥४ ॥ बहुना जल्पितेन किम् । बुद्धिमान् अमलयोगसिद्धये साम्यमेव आश्रयेत् । किलक्षण माम्यम् । सकलै कर्मजालजनितै उपाधिमि । वर्जितं रहितम् ॥ ४९ ॥ परमामन नाममात्रकथया इत्वा भूरिज मक्कतपापसभय विनाश भवति । बोधवृत्तरुचय दर्शनज्ञानचारित्राणि । तद्गता तस्मिन्नात्मनि गता । नरं जगतां पति कुर्वते ॥ ४२ ॥ य मुनि । सदा चि स्वरुपपदलीनमानस । किल इति सत्ये । स योगिनायकं भवेत् । च पुन । स्विल्ल जीवराशि चित्रतमक आत्मानिम । दशनीय अवलोकनीय ॥ ४३ ॥ अ तरक्रविहरक्षणयोगतः अखिला कायसिद्धि अस्ति इति हेतो । योगिना मुनिना । अनिशम् । प्रयक्षत । आसितव्य स्थातव्यम् । किलक्षणेन मुनिना । खंपरम् । सदर्ग सदर्ग

सब ही बाह्य पदार्थोंको नश्चर समझने लगता है ॥ ४ ॥ बहुत कहनेसे क्या १ बुद्धिमान् मनुष्यको निर्मल योगकी सिद्धिके लिय कर्मसमृहसे उत्पन्न हुई समम्त उपाधियोसे रहित एक मात्र समताभावका ही आश्रय करना बाहिये ॥ ४१ ॥ परमात्माके नाम मात्रकी कथासे ही अनेक जन्मोंमें संचित किये हुए पापोका नाश होता है तथा उक्त परमात्मामें स्थित ज्ञान, चारित्र और सम्यग्दर्शन मनुष्यको जगत्का अविश्वर बना देता है ॥ ४२ ॥ जिस मुनिका मन चैतन्य स्वरूपमं लीन होता है वह योगियोमें श्रेष्ठ हो जाता है । चूकि समस्त जीवराशि चैतन्यस्वरूप है अतएव उसे अपने समान ही देखना चाहिये ॥ ४३ ॥ सब कार्योकी सिद्धि अन्तरग और बहिरग योगसे होती है । इसलिये योगीको निरन्तर प्रयक्तपूर्वक स्व और परको समहिष्टेसे देखते हुए रहना चाहिय ॥ विशेषार्थ-योग शब्दके दो अर्थ हैं—मन, वचन एवं कायकी प्रवृत्ति और समावि । इनमें मन, वचन और कायकी प्रवृत्तिरूप जो योग है वह दो प्रकारका है—शुम और अश्रम । इनमें शुम योगसे पुण्य तथा अशुम योगसे पापका आवव होता है और तदनुसार ही जीवको सांसारिक मुख व दुसकी प्राप्ति होती है । यह दोनों ही प्रकारका योग शरीरसे सम्बद्ध होनेक कारण बहिरंग कहा जाता है । अतरंग योग समावि है । इससे जीवको अविनश्वर पदकी प्राप्ति होती है । यह दोनों ही प्रकारका योग शरीरसे सम्बद्ध होनेक कारण बहिरंग कहा जाता है । आतरंग योग समावि है । इससे जीवको अविनश्वर पदकी प्राप्ति होती है । यह वोनों ही प्रकारका योग शरीरसे सम्बद्ध होनेक कारण बहिरंग कहा जाता है । आतरंग योग समावि है । इससे जीवको अविनश्वर पदकी प्राप्ति होती है । यह

- 592) ख्रीक एव बहुआवजरवितः स्वाजितेन चिनियेन कर्मणा। एस्यतो ऽस्य विद्यतीर्जवात्मनः श्रोममेसि हृदयं न योगिनः॥ ४५॥
- 593) सुप्त यत्र बहुमोत्तविद्या दीर्घकाळमविरामया जनः। शास्त्रमेतद्भिगम्य सांप्रतं सुप्रवोध इह जायतामिति॥ ४६॥
- 594) चित्स्यक्रपगगने जयत्यसा वेकदेशविषयापि रम्यता। इंषडुइतयंचं करैः परै <sup>१</sup> पद्मनन्दियदनेन्द्रना छता॥ ४७॥
- 595) त्यक्ताशेषपरिष्रह शमधनो गुतित्रयाखंद्यतः शुद्धात्मानमुपाश्चितो भवति यो योगी निराशस्तत । मोस्रो हस्तगतो ऽस्य निर्मलमतेरेतावतैव ध्रुव प्रायूह कुरुते स्वभावविषमो मोहो न वैरी यदि ॥ ४८ ॥

समानम् । पश्यता ॥ ४४ ॥ एष लोक खार्जितेन । विविधेन नानारूपेण । कमेणा । बहुमावमावित संकरपविकरपयुक्तः । अस्य जडात्मन लोकस्य । विकृती विकारान् । पश्यत । योगिन मुने । हृदयं सोम न एति व्याकुलं न मच्छिति ॥ ४५ ॥ एष जन वीर्धकालं बहुमोहनिदया सुप्त । किलक्षणया निद्रया । अविरामया अतरिहितया । इति हैतो । इह जगित विषये । साप्तम् एतत् शास्त्रम् । अधिगम्य ज्ञान्या । भो लोक । सुप्रवोधः जायता जागरूकः जायताम् ॥ ४६ ॥ वित्वस्पगमने विताय आकाशे । असौ रम्यता जयित । किलक्षणा रम्यता । एकदेशविषया । पद्मनिद्वदनेन्दुना बदनचन्द्रेण । ईषत् उद्मत्यव करे परे कृता ॥ ४७ ॥ य योगी त्यक्ताशेषपरिमह भवति । पुन किलक्षण योगी । श्रमधन समाधनः । ततः कारणात् । गुप्तित्रयालंकृत । पुन किलक्षण योगी । श्रद्धात्मानम् समाधनः । ततः कारणात् । गुप्तित्रयालंकृत । पुन किलक्षण योगी । श्रद्धात्मानम् स्पाधितः । निराश आखारिहेत । सस्य निर्मेकमतेः योगिन । एतावता हेतुना । श्रुव निश्चितम् । मोक्ष इस्तगत प्राप्त मवेत् । यदि चेत् मोह वैरी समावविषम । प्रत्युद्दं विकृत् ।

प्रन्थकर्ताने स्व और परमें समबुद्धि रखते हुए योगीको इस अन्तरंग योगमें स्थित रहनेकी और संकेत किया है ॥ ४४ ॥ यह जनसमुदाय अपने कमाये हुए अनेक प्रकारके कर्मके अनुसार बहुत अवस्थाओं को भात होता है । उस अज्ञानीके विकारोको देखकर योगीका मन क्षोभको नहीं प्राप्त होता ॥ ४५ ॥ यह माणी निरन्तर रहनेवाली मोहरूप गाढ निद्रासे बहुत काल तक सोया है । अब उसे यहां इस शासका अभ्यास करके जागृत (सम्यम्ज्ञानी) हो जाना चाहिये ॥ ४६ ॥ पद्मनन्दी मुनिके मुलक्षप चन्द्रमाके द्वारा किचित् उद्यको प्राप्त हुई उत्कृष्ट वचनक्षप किरणोंसे की गई वह रमणीयता एक देशको विषय करती हुई मी चैत यरूप आकाशमें जयवन्त होने ॥ ४७ ॥ जिस योगीने समस्त परिमहका परित्याग कर दिया है, जो शान्तिक्ष्य सम्पत्तिसे सहित है, तीन ग्रसियोंसे अलक्कत है, तथा शुद्ध आकाशमें जयवन्त होने ॥ ४७ ॥ जिस योगीने समस्त परिमहका परित्याग कर दिया है, जो शान्तिक्ष्य सम्पत्तिसे सहित है, तीन ग्रसियोंसे अलक्कत है, तथा शुद्ध आत्माक्स हुष्ट वह मोहरूपी शुच्च यदि विक्र नहीं करता है तो इतने मात्रसे ही मोक्ष इस निर्मलखद्धि योगीके सम्मावसे हुष्ट वह मोहरूपी शुच्च यदि विक्र नहीं करता है तो इतने मात्रसे ही मोक्ष इस निर्मलखद्धि योगीके

- 596) बैछोक्ये किमिहास्ति को उपि स सुरः किं वा तर किं फणी यसाद्वीमेन यानि कातरतया यसाध्यं चापदि। उक्तं यत्परमेश्वरेण गुरुणा निःशेषवाच्छाभयं भ्रान्तिक्षेशहरं हृदि स्फुरति चेत्तत्त्वेमस्यद्भुतम्॥ ४९॥
- 597) तत्त्वज्ञानसुधार्णव लहिरिभिर्दूरं समुहासयन् तृष्णापत्रविचित्रचित्तकमले सकोचमुद्रा वधत्। सद्विद्याभितम यकैरवकुले कुवैन् विकासभिय योगी दोद्यभूधरे विजयते सद्वोधच दोद्य ॥ ५०॥

न कुरते ॥ ४८ ॥ यत्तरवम् । परमेश्वरेण गुरुणा उक्तम् । चेत् यदि । तत्त्वम् असद्भुतं मे इदि स्फुरति तदा इह त्रेलोक्ये स कोऽपि । सुर देव । किम् अस्ति । वा अथवा । स नर किम् अस्ति । अथ स फणी होषनाग । किम् अस्ति । यसात् मम की भय भवति । च पुन । आपदि सत्यां कातरतया यस्य आश्रय यामि । किलक्षण तत्त्वम् । नि होषयाण्याभयश्चाति केशहरम् ॥ ४९ ॥ योगीन्द्रोत्यमूषरे योगी द्र एव उदयम्बर उदयावल तस्मिन् योगीन्द्रोदयमूषरे । सद्घोषचन्द्रोदय विजयते । चन्द्रोदय किं कुर्वेत् । तत्त्वज्ञानमुधार्णवं तत्त्वज्ञानमुधासमुद्रम् । लहरिभि । दूरम् अतिशयेन । समुल्लासयन् आनन्दयन् । पुन तृष्णापत्रविचित्रचित्रकमले संकोचमुद्रा द्धत् । सद्विद्याश्चितमध्यकैरवकुले विकाशिश्चरं कुर्वेन् विजयते ॥ ५ ॥ इति सद्द्रोधचन्द्रोदय ॥ ९ ॥

हाथमें ही स्थित समझना चाहिये ॥ ४८ ॥ महान् परमेश्वरके द्वारा कहा हुआ जो चैतन्य तत्त्व समस्त इच्छा भय, आन्ति और क्वेशको दर करता है वह आश्चर्यजनक चैतन्य तत्त्व यदि हृदयमें प्रकाशमान है तो फिर तीनों लोकोमें यहा क्या ऐसा कोई दव है एमा काई मनुष्य है, अथवा ऐसा कोई सर्प है जिससे मुझे भय उत्पन्न हो अथवा आपित्तके आनेपर मै कानर होकर जिसकी शरणमें जाऊ १ अर्थात् उपर्युक्त चैतन्य स्वरूपके हृदयमें स्थित रहनेपर कभी किसीसे भय नहीं हो सकता है और इसीलिये किसीकी शरणमें भी जानेकी आवश्यकता नहीं होती है ॥ ४९ ॥ जो सद्बोधचन्द्रोदय (सन्यय्ज्ञानरूपी चन्द्रका उदय) तत्त्वज्ञानरूपी अमृतके समुद्रको तत्त्वविचाररूप लहरोके द्वारा दूरसे ही प्रगट करता है तृष्णारूपी पर्वासे विचित्र ऐसे चितरूपी कमलको संकुचित करता है तथा सन्यय्ज्ञानके आश्चित हुए मन्यजीवोंरूप कुमुवोंके समूहको विकसित करता है वह सद्बोधच द्रोदय (यह प्रकरण ) मुनीन्द्ररूपी उदयाचल पर्वतपर जयकन्त होता है ॥ ५० ॥ इस प्रकार सद्बोधच द्रोदय अधिकार समाप्त हुआ ॥ १० ॥

## [११ निश्चयपद्याशत्]

ķ

- 598) बुर्छक्यं जयति परं ज्योतिर्वाचां गणः कवीन्द्राणाम् । जलमिव वज्रे यक्तिकरूथमध्यो वहिर्जुरुति ॥ १॥
- 599) मनसो ऽचिन्त्यं वाचामगोचरं यन्मइस्तनोर्भिषम्। स्मात्रमबमात्रमम्यं चित्रुपममूर्तमञ्जाहः॥ २॥
- 600) बपुरादिपरित्यक्ते मज्जत्वानन्यसागरे मनसि । प्रतिभाति यक्तदेक जयति पर चिन्मयं ज्योतिः ॥ ३ ॥
- 601) स जयति गुर्कारीयान् यस्यामछवचनरिमिमश्चैणिति । नश्यति तन्मोहतमो यद्विषयो दिनकरादीनाम् ॥ ४॥
- 602) आस्ता जरादिदुःख सुखमपि विषयोद्भवं सतां दुःसम्। दैर्मन्यते सुख यत्तनमुकी सा च दुःसाध्या ॥ ५॥
- 603) श्रुतपरिचितातुभूत सर्वे सर्वस्य जन्मने सुचिरम् । न तु मुक्तये ऽत्र सुखमा श्रुद्धात्मज्योतिवपळिष्यः ॥ ६॥

तैत् परं वुर्लक्ष्यं ज्योतिर्जयति । यसिन् ज्योतिषि । कनीन्द्राणां वाचां गणः समूह । वहिः वाह्य छठति । किल्क्षणः वाचां गण । अलब्धमध्य । कस्मिन् कमिन । वज्रे जलमिन । वहिश्केठित ॥ १ ॥ चिद्र्यं महः । व युष्मान् । अध्यात् रक्षतः । यन्मह । मनस अचिन्त्यम् अगम्यम् । यन्मह वाचाम् अगोचरं तनोर्मिषम् । यन्मह खानुस्वमात्रगम्यम् । यन्महः अमृत्तेम् । तज्योति रक्षतः ॥ २ ॥ तदेकं चिन्मयं परं ज्योति जयति । यत् ज्योति प्रतिभाति आनन्दसागरे मनि मज्यति । किलक्षणे आनन्दसागरे । वपुरादिपरित्यक्ते शरीरादिरहिते ॥ ३ ॥ स गरीयान् गरिष्ठः गुरं जयति यस्म गुरो अमलन्यन-रिमिन्न तामोहतम सगिति नश्यति यन्मोहतम दिनकरादीनां अविषय अगोचरः ॥ ४ ॥ जरादिद् खम् आसा दूरै तिष्ठतः । विषयोद्भम् अपि सुलम् । सतौ साधूनाम् । द सम् । ते साधुमि यत्सुखम् । अमिळ्व्यते तत्सुक्षम् । मुक्तो मोहो । मन्यते । च पुन । सा मुक्ति । द साध्या ॥ ५ ॥ अत्र संसारे । सर्वस्य जीवस्य । सर्व वस्तु सर्व विषयादिवस्तु । सुन्दरं विरक्तकम् ।

रे का सनिति । २ का मही परिविधा दीका वर्षते—सत्परं स्थोतिः जयति । यदारं स्थोतिः कंगीन्त्राणी वानां वुकैशं आर्थरं स्थोति वार्था गंगा यक्तिम् सम्बः रूपका मुस्किति महित पंत्रे जरुतित ॥ २ ॥ ३ का समृति । ४ का स्थोतिःपरं सपति ।

- 604) बोधो ऽपि यत्र विरखो वृत्तिर्वाचांमगोचरे वाहम्। अनुभृतिस्तत्र पुनर्तुर्कस्यात्मनि परं गहनम् ॥ ७॥
- 605) ज्यवहतिरबोधजनबोधनाय कर्मक्षयाय शुद्धनयः। स्वार्थे मुमुक्षरहमिति वश्ये तदाश्रितं किंचित्॥८॥
- 606) ज्यवहारो ऽभूतार्थी भूतार्थी देशितस्तु शुक्रनयः। शुक्रनयमाभिता ये प्राप्तवन्ति यतय पर्द परमम् ॥९॥
- 607) तस्य वागतिवर्ति व्यवहृतिमासाद्य जायते वाच्यम् । गुणपर्ययादिविवृते प्रसरति तस्त्रापि शतशाखम् ॥ १०॥
- 608) मुख्योपचारविवृतिं व्यवहारोपायतो यत सन्तः। श्रात्वा श्रयन्ति शुक्रं तस्वमिति व्यवहृतिः पुज्या ॥ ११ ॥
- 609) आत्मनि निश्चयबोधस्थित्यो रक्षत्रय भवक्षत्ये । भूतार्थपथप्रस्थितबुद्धेरात्मेव तत्त्रितयम् ॥ १२॥

श्चरं परिचितम् अनुभूतम् अस्ति । कस्ते हेतवे । जामने ससाराय । तु पुन । मुक्तये मोक्षाय । या शुद्धात्मज्योतिकपळिष्य सा उपलब्धि सुलमा न ॥ ६ ॥ तत् ज्योति परं गहनम् । यत्र आत्मनि । बोघोऽपि विरल अप्राप्य । अत्र आमनि दृत्ति विवरणम् । बाढम् अतिशयेन । वार्चा वाणीनाम् । अगोचर । तत्र आत्मनि । अनुभृति दुर्छक्या ॥ ७ ॥ व्यवहृति स्यवहृार । शबोषजनबोधनाय मूर्कजनप्रतिबोधनाय भवति । शुद्धनय कर्मक्षयाय भवति । अह मुमुख्य । इति हेतो । किंचित् तदाश्रितं धकनसाश्चितम् । स्त्राचैम् भारमार्थम् । किंचित् वक्ष्ये कथिष्यामि ॥ ८ ॥ यवहार भूतार्थं भूतानां प्राणिनाम् अर्थं भूतार्थं (१) स्यवहार देशित कवित । ग्रुदनय भूतार्थं सत्यार्थं देशित कवित । ये यत्तय मुनय ग्रुद्धनयम् आश्रिताः ते मुनय । परमं पदं प्राप्नुवर्न्ति ॥ ९ ॥ तस्व वाक्-अतिवर्ति वचनरहितम् । तस्वम् । व्यवहर्ति व्यवहारम् । आसाद्य प्राप्य । वाच्य वसनगोत्ररम् । जागते । च पुनः । तत्तत्त्वम् । गुणपययादिविवृते व्यवहारात् शतशास्त्र प्रसरति ॥ १ ॥ यत यस्माद्धतो । सम्त साधव । व्यवहार-उपायत मुख्य-उपचारविवृतिं शुद्धनिश्चय यवहरण शा वा । शुद्ध तत्त्वम् आश्रयम्ति । इति हेतो । क्ष्यवहति पूज्या व्यवहारनय पूज्य ॥ ११ ॥ आ<sup>-</sup>मनि विषये । निश्चयको रस्थितय दर्शनज्ञानकारित्राणि रक्षत्रयम् । भवक्षतये जन्म-मरणरूप संसारकी कारणीभूत वस्तुओके विषयमें सुना है परिचय प्राप्त किया है, तथा अनुभव भी किया है। किन्तु जो गुद्ध आत्माकी ज्योति मुक्तिकी कारणमूत है उसकी उपलब्धि उ हैं मुल्म नहीं हुई ॥ ६ ॥ जो आत्मा वचनोंके अगोचर है- विकल्पातीत है- उस आत्मतत्त्वके विषयमें प्राय ज्ञान ही नहीं होता है, उसके विषयमें स्थिति और भी कठिन है, तथा उसका अनुभव तो दुर्रुभ ही है। वह **भारमतत्त्व अत्यन्त दुर्गम** है ॥ ७ ॥ व्यवहारनय अज्ञानी जनको प्रतिबोधित करनेके लिये है, किन्तु शुद्ध निव्ययनय कर्मोंके नाशका कारण है। इसीलिये मोक्षकी अभिलाषा रखनेवाला में (पद्मनन्दी) खके निमित्त युद्ध निश्चयनयके आश्रयसे प्रयोजनीमृत आत्मस्वरूपका वर्णन करता हू ॥ ८ ॥ व्यवहारनय असत्य पदार्थको विषय करनेवाला तथा निश्चयनय यथार्थ वस्तुको विषय करनेवाला कहा गया है। जो मुनि शुद्ध निश्चयनयका आअय होते हैं वे उत्कृष्ट पद (मोक्ष ) को प्राप्त करते हैं ॥ ९ ॥ वस्तुका यथार्थ स्वरूप वचनके अगोचर है अर्थात् वह वचनके द्वारा कहा नहीं जा सकता है। वह व्यवहारका आश्रय के करके ही वचनके द्वारा कहनेके बोम्य होता है। वह मी गुणों और पर्यायों आदिके विवरणसे सैकडों शासाओं में विस्तारको प्राप्त होता है॥ १०॥ चूकि सज्जन मनुष्य व्यवहारनयके आश्रयसे ही मुख्य ओर उपचारभूत कथनको जानकर शुद्ध स्वस्थका आअय सेते हैं, अतएव वह व्यवहार पूज्य (माझ) है ॥ ११ ॥ आत्माके विषयमें दृढता (सम्यम्दर्शन ),

रै का विद्वतिर्वांना । २ का मगोनरो । ३ का परमं पदम् । ४ का विद्वतिर्विनरणं । ५ का के । ६ का देशित ये मुनय- परमं पर्व प्राप्तुवन्ति ।

- 610) सम्बद्धसंत्रीभरणां त्रितयमसन्त्रे वरातानी संपर्ध । तत्त्रत्र तत्त्वरो यः सः एव तक्कविसंस्तरस्थः ॥ १३ ॥
- 611) अञ्चानियोग्णभावः सम्यन्योथो ऽस्ति वर्शनं शुद्धम् । शातं प्रतीतैमाभ्यां सत्स्वास्थ्यं भवति चारित्रम् ॥ १४॥
- 612) बिहिताञ्यासा बहिरवंबिध्यसंबन्धिनो दगादिशराः । सफलाः शुद्धात्मरणे छिन्दितकर्मारिसंघाताः ॥ १५॥
- 613) हिंसोज्झित यकाकी सर्वीयद्रवसही बनस्यो ऽपि । तहरिव नरो न सिष्यति सम्यग्वोधावते जातु ॥ १६ ॥

ससारनाशाय भवति । भूतार्थपथप्रस्थितबुद्धः निश्वयमागवित्तबुद्धं मुने । आसीव तिलित्यम् ॥ १२ ॥ सम्यक्ष्यकोषस्यां दर्शनद्यानवारित्राणाम् । त्रितयं परात्मन रूपम् । असण्डं परिपूर्णम् । तत्तसारकारणात् । य भन्यः । तत्र आस्तिन निषये तत्पर स एव भन्यः । तत्र आस्तिन निषये तत्पर स एव भन्यः तत्रिनिष्ठस्तकृतः तस्य आस्मन छन्यिना इतकृत्यः ॥ १३ ॥ शुद्धं दर्शनं झात प्रतितम् अस्ति । असीविषये यथा छण्णभाव तथा सम्यग्भावकोषोऽस्ति । आभ्यां द्वाभ्याम् । स्वास्थ्यं सत् चारित्रं भवति ॥ १४ ॥ द्याविष्याः दर्शनादिवाणा । शुद्धात्मरणे संप्रामे सफला भवति । किलक्षणा शराः । छिन्दितकमे अरिसंधाताः छिन्दितक्रमेशकुन समूहा । पुन किलक्षणा वाणा । वहिर्यवेष्यसंविष्यः विदित—अभ्यासा ॥ १५ ॥ वर सम्यक्षोवातः ऋते रहितः । आज्ञातु कदाचित् । न सिष्यति । स नर तर इव । किलक्षण नर । हिसोज्ञितः हिसारहितः । पुनः एकाकी । पुन किलक्षणः

ज्ञान और स्थिति ( चारित्र ) रूप रत्नत्रय संसारके नाशका कारण है । किन्तु जिसकी वृद्धि राह्य निश्चक नयके मार्गमें प्रवृत्त हो चुकी है उसके लिये वे तीनो (सम्यादर्शनादि) एक आत्मसम्बद्ध ही है- उससे भिन्न नहीं हैं ॥ १२ ॥ समीचीन सुख ( चारित्र ), ज्ञान और दशन इन तीनोकी एकता परमात्माका असण्ड स्वरूप है। इसीलिये जो जीव उपर्यक्त परमात्मस्वरूपमें लीन होता है वही उनकी प्राप्तिसे क्रतालय होता है ॥ १३ ॥ जिस प्रकार अमेदस्वरूपसे अग्निमें उष्णता रहती है उसी प्रकारसे आत्मामें ज्ञान है. इस प्रकारकी प्रतीतिका नाम शुद्ध सम्यन्दर्शन और उसी प्रकारसे जाननेका नाम सम्यन्तान है। इन दोनोके साथ उक्त आत्माके स्वरूपमें स्थित होनेका नाम सम्यक्चारित्र है ॥ १४ ॥ जो सम्यक्केन आदिरूप नाण नाहा वस्त्ररूप वेध्य ( लक्ष्य ) से सम्बाध रखते हैं तथा जिन्होंने इस कार्यका अभ्यास सी किसा है वे सम्यन्दर्शनादिरूप बाण राद्ध आत्मारूप रणमें कर्मरूप शत्रुओके समृहको नष्ट करके सफल होते हैं ॥ १५ ॥ जो मनुष्य दुसके समान हिंसाकर्मसे रहित है, अकेला है अर्थात् किसी सहायककी अपेका नहीं करता है, समस्त उपद्ववोंको सहन करनेवाला है, तथा वनमें स्थित भी है, फिर भी वह सम्याद्यानके विका कमी मी सिद्ध नहीं हो सकता है।। विशेषार्थ- वनमें अकेला स्थित जो बृक्ष शैत्य एव गर्मी आदिके उप-द्रवींको सहता है तथा स्थावर होनेके कारण हिंसाकर्मसे भी रहित है. फिर भी सम्बन्धानसे रहित होनेके कारण जिस अकार वह कभी सक्ति नहीं पा सकता है उसी प्रकार जो मनुष्य साध हो करके सब मकारके उपद्रवों एव परीपहोंकी सहन करता है. घरकी छोडकर बनमें एकाकी रह रहा है. तथा प्राणि बातते निरत है, फिर भी यदि उसने सन्यम्हानको नहीं प्राप्त किया है तो वह भी कभी सक्त महीं हो

- 614) श्रस्पृष्टमबर्धमनम्यमयुतमविशेषमञ्जमोपेतः। यः पश्यत्यातमत्तं स पुमान् सञ्ज शुद्धसयनिष्ठः॥ १७॥
- 615) शुद्धाच्छुद्धमशुद्धं ध्यायनामोत्यशुद्धमेव स्वम् । जनयति हेस्रो हैमं लोहाल्लो[ली]हं नर कटकम् ॥ १८ ॥
- 616) सानुष्ठानविद्युद्धे हण्बोधे जुम्मिते कुतो जन्म । उदिते गभस्तिमालिनि किं न विनद्दयति तमो नेदाम् ॥ १९ ॥
- 617) आत्मभुषि कर्मबीजाश्चित्तरुर्यत्फलं फलति जन्म। मुत्तर्याधना स दाह्यो भेदकानोप्रदावेन॥ २०॥
- 618) अमहात्मजल समल करोति मम कर्मकर्दमस्तद्यि। का भीति सति निश्चितमेदकरङ्गानकतकफले॥ २१॥

नर । सर्व-उपद्रवसह सहनशील । पुन वनस्थ वने तिष्ठति इति वनस्थ ॥ १६ ॥ खलु इति निश्चतम् । स पुमान् शुद्ध नविष्ठः । य भव्यः । आत्मानम् अस्पृष्टं पश्यति । किवत् । कमलिनीदलवत् । कस्मातः । नीरातः कमलिनीदल भिकम् । किलक्षणम् आत्मानम् । अवद्यः व धनरहितम् । पुन किलक्षणम् आत्मानम् । अनन्यम् अद्वितीयम् । पुन किलक्षणम् आत्मानम् । अविशेषं पूर्णम् । किलक्षणः भयः । अत्रमोपेतः त्रमरहितः ॥ १० ॥ शुद्धातः शुक्कादिभ्यानातः । त्यम् आत्मानम् । यायन् । शुद्धः तत्त्वम् आग्नोति । अशुद्धः प्यायन् अशुद्धं तत्त्वम् आग्नोति । मरः हेल सुवर्णातः । हैमं सुवर्णमयम् । कटक जनयति उत्पादयति । लोहात् लोहमय कटकम् उत्पान्यति ॥ १८ ॥ हरकोषे । शृत्मिते सित प्रसरिते सित । कृतो जन्म संसारः कृतः । किलक्षणे हरकोषे । सानुष्ठानेन चारितेण विशुद्धे पवित्रे । तत्र दृष्टान्तम् आह् । गमितिमालिनि सूर्ये उदिते सित । नशः तमः रात्रिसविधतमः । किं न विनश्यति । अपि तु नश्यति ॥ १९ ॥ आत्ममुवि आत्मभूमौ । कर्मबीजात् चित्ततः वृक्षः । जन्मससारफल पलित । मुक्यर्थिना स चिततः । मेदकानोप्रदावेन । सार्वः दहनीयः ॥ १ ॥ मम अमलम् आत्मजलं कर्मकर्दमः । समल मलगुक्तम् । करोति । तदि निश्चितमेदकरहानकत्वकरुक्ष

सकता है।। १६ ॥जो भव्य जीव भ्रमसे रहित होकर अपनेको वर्मसे अस्पृष्ट, व धसे रहित एक परके संयोगसे रहित तथा पर्यायके सम्ब धसे रहित शुद्ध द्रव्यस्वरूप देखता है उसे निश्चयसे शुद्ध नयपर निष्ठा रखनेवाला समझना चाहिये।।१७॥ जीव शुद्ध निश्चयनयसे शुद्ध आत्माका ध्यान करता हुआ शुद्ध ही आत्मस्वरूपको प्राप्त करता है तथा व्यवहारनयका अवलम्बन लेकर अशुद्ध आत्माका विचार करता हुआ अशुद्ध ही आत्मस्वरूपको प्राप्त करता है। ठीक है— मनुष्य सुवर्णसे सुवर्णमय कडेको तथा लोहसे लोहमय ही कडेको उत्पन्न करता है।।१८॥ चारित्रसहित विशुद्ध सम्यग्दर्शन और सम्यग्ज्ञानके शृद्धिगत होनपर मला जन्म-मरणस्य संसार कहांसे रह सकता है। अर्थात न है। है सकता। ठीक है— सूर्यके उदित होनपर मला ग्राप्तिका अधकार नष्ट नहीं होता है। अवश्य ही वह नष्ट हो जाता है।। १९॥ आत्मारूप पृथिवीके ऊपर कर्मरूप बीजसे आविर्मृत हुआ यह चित्रस्य शुक्ष जिस ससाररूप फलको उत्पन्न करता है उसे मोक्षामिलापी जीवको मेदज्ञानरूप तीक्ष्य तीव अग्निके द्वारा जला देना चाहिये।। २०॥ यद्यपि कर्मरूपी कीचइ मेरे निर्मल आत्मारूप जलको मिलन करता है तो भी निश्चित मेदको प्रगट करनेवाले ज्ञान (भेदज्ञान) रूप निर्मली फलको होनेपर मुझे उससे क्या मय है। अर्थात कुळ भी भय नहीं है।। विशेषार्थ—जिस प्रकार कीचइसे मिलन किया गया पानी निर्मली फल्को डाल देनेपर खच्छ हो जाता है उसी प्रकार करके उद्यनसे उत्पन्न दुष्ट कोचादि विकारोके द्वारा मिलनताको प्राप्त हुई आत्मा स्व परभेदज्ञानके द्वारा निश्चयसे निर्मल हो जाती है। इसीलिये विवेकी (भेदज्ञानी) जीवको कर्मकृत उस मिलनताको कुछ भी भय नहीं रहता है।। २१॥ श

१ इत सबध । २ इत कलात् नीरात् । कि लक्षणं । १ इत सबंध । ४ इत स दाखा विशालक ।

- 619) अन्तो अस्यायस्थानस्थानिर्वाति विः पूर्वति महिर्द्धाः । स्वभित्राति यत्र सुरुक्तत्र विसर्पयः स्वकीशाः स्तृते ॥ २२॥
- 620) ज्याधिस्तुवृति द्वारीरं न माममूर्ते विद्युखवोधामयम् । अग्निर्वृद्वति कुठीरं न कुठीरासक्तमाकादाम् ॥ २३ ॥
- 621) बपुराश्चितमिदमिकं 'श्चुचादिमिर्मचित किमिय यदसातम्। जो निक्षयेन तन्मे यद्दं बाजाविनिर्मुकः॥ २४॥
- 622) नैवात्मनो विकारः क्रोधादिः किंतु कर्मसंबन्धात्। स्फटिकमणेरिव रकत्वमाश्चितात्पुष्पतो रकात्॥ २५॥
- 623) **कुर्योत्कर्म विकल्प कि मम तेनातिशुद्धकपस्य ।** मुस्सस्योगजविकृतेन विकारी दर्पणो भवति ॥ २६॥
- 624) बास्तां बहिरुपिचयस्तनुबचनविद्यस्पजालमप्यपरम्। कर्मकृतत्वान्मसः कुतो विद्युद्धस्य मम किंचित्॥ २७॥

सित । मम का मीतिः भयं किम् । किमिप भयं न ॥ २९ ॥ अहम् अन्य । एतत् शरीरम् अपि अन्यत् । पुन वहिर्धाः वाह्यपदार्थाः । अन्यानि [न्ये] किं न सन्ति । अपि तु अन्यानि [न्ये] सन्ति । यम मिष । सुतः पुतः । म्यभिवारी अविति । तत्र व्यक्तिया आत्मीयाः । अर्थ दात्रवः । किं स्यु भवेषु । अपि तु आत्मीया न भवेषुः ॥ २२ ॥ म्याधि वरीरं तुद्दि न्यथयि पीडयति । माम् अमूर्तं विद्युद्धवोधमयं न पीडयति । यथाः अप्ति कुटीरं दहति । कुटीरासक्तम् आकाश न दहति ॥ २३ ॥ बिक्मिष । असातं दुःसम् । खुदादिभिभवति । इदम् अखिलम् । वपु आश्रितं शरीराश्रितम् । तह्यु । निव्यवन । मे ममें । वो । मत् अहं वाधाविनिर्मुक्तः ॥ २४ ॥ कोधादि आत्मनो विकार नेव । किंतु कर्मसंव चार्तः कर्मण संवन्धात् कोधादिविकारः भवेत् । रक्तात् पुष्पतः आधितात् यया स्कटिकमणे रक्तत्व तथा कोधादि ॥ २५ ॥ कर्म विकल्प कुमात् । अतिश्रुद्धकप्ताः मम । तेन कर्मणा किं प्रयोजनम् । न किमिष । यथा मुखसंयोगजविकृते मुखसंयोगजात् विकारात् । वर्षण आदर्शः । विकारी । भवति ॥ २६ ॥ विकल्प विकारतः । वर्षण आदर्शः । विकारी । भवति ॥ २६ ॥ विकल्पि वर्षः । वस्मात् ।

जब में अन्य हूं और यह शरीर भी अन्य है तब क्या प्रत्यक्षमें भिन्न दिलनेवाले बाह्य पदार्थ (की-पुत्र आदि) मुझसे भिन्न नहीं हैं! अर्थात् वे तो अवश्य ही भिन्न हैं। ठीक है—जहा अपना पुत्र ही व्यभिचारी हो अर्थात् अपने अनुकूछ न हो वहां क्या शत्रु अपने अनुकूछ हो सकते हैं! अर्थात् नहीं हो सकते ॥ २२ ॥ रोग शरीरको पीवित करता है, वह अमूर्त एव निर्मल शानस्कर मुझको (आत्माको) पीवित नहीं करता है। ठीक है—आग शोपवीको ही जलाती है, न कि शोपवीसे संयुक्त आकाशको भी ॥ २३ ॥ मूल-प्यास आदिके द्वारा जो कुछ भी दुल होता है वह सब शरीरके आश्रित है। निश्चयसे वह (दुल) मेरे किये नहीं होता है, क्योंकि में स्वमावत वाषासे रहित हूं ॥ २५ ॥ कोष आदि विकास आलाके नहीं हैं, किन्तु वे कर्मसे सम्बद्ध होनेके कारण उससे भिन्न हैं । जैसे—हाल पुणके आकाशके स्वतिक माल करता है, किन्तु वे कर्मसे सम्बद्ध होनेके कारण उससे भिन्न हैं । जैसे—हाल पुणके आकाशके स्वतिक पुद्ध स्वत्यको करता है, व्यवस्थ होनेक प्राप्त होता है ॥ २५ ॥ कर्म विकारको करता हो, व्यक्ति होता है ॥ २५ ॥ कर्म विकारको करता हो, व्यक्ति अर्थक विकारको कारण इसके होता है । ते दे । यह से विकारको कारण इसके संयोगने उसके हारा क्या हानि हो सकती है। २५ ॥ बाहिरी उपाविकारको संयोगने अर्थक विकारको कारण इसके होता है। सन्ति है । २६ ॥ बाहिरी उपाविकार संयोगने अर्थक विकारको कारण हुछ दर्पण विकारपुक्त नहीं हो जाता है ॥ २६ ॥ बाहिरी उपाविकार संयोगने कारण हुछ सी स्वता है। स्वता है।

के व्याप्तिकारेर [सम्पदेशकारीर"]। २ के श्वराविकि । १ के नया मास्ति । ४ के लविने । ५ के नय' मास्ति । ६ के व्यक्तिकार्यं मास्ति । ७ के रक्तकविन तथा । ८ के वर्षां मास्ति ।

- 625) कर्म परं तत्कार्ये सुखमसुखं वा सवैष परमेव । तस्मिन् हर्षविषादौ मोही विद्धाति खलु नान्यः ॥ २८ ॥
- 626) कर्म न यथा स्वरूपं न तथा तत्कार्यकल्पनाजालम्। तत्रात्ममतिविद्यीनो मुसुश्चरात्मा सुखी भवति ॥ २९ ॥
- 627) कर्मकृतकार्यजाते कर्मैय विधी तथा निषेधे स । नाहमतिशुद्धवोधो विधृतविश्वोपधिर्नित्यम् ॥ ३०॥
- 628) बाह्यायामपि विरुतौ मोही जागर्ति सर्वदात्मेति । किं नोपभुक्तहेमो 'हेम प्रावाणमपि मनुते ॥ ३१ ॥
- 629) सित द्वितीये चिन्ता कर्म ततस्तेन वर्तते जन्म। एको ऽस्मि सकलचि तारहितो ऽस्मि सुमुक्षुरिति नियतम्॥ ३२॥

कर्मकृत वात्। सस विशुद्धस्य किंचित् अपि कृत ॥ २०॥ कर्म परं भिष्मम्। तत्कार्यं तस्य कर्मण कार्यं परं भिष्मम्। सुखम्। वा अथवा। असुखं दु खम्। तदेव परं भिष्मम्। तस्मिन् सुखदु खे। मोही जीव हुषंविषादौ वित्धाति करोति। खलु निश्चि तम्। अन्य न भाय हुषंविषादौ न करोति॥ २८॥ यथा कर्मखरूपं समेद न तथा तत्कार्यकल्पनाजालं तस्य कर्मण कार्यं कल्पनाजालम्। समेद न। रागद्धवादिविकाप सम न। तत्र कर्मकार्ये आत्ममतिविद्धीन समावरहित । सुमुख्न आत्मा सुखी अवित ॥ २९॥ कर्मकृतकाय रागद्धपादि तयो रागत्ययो जाते उपने कारणविष्यौ कर्मेव। तथा कर्म कार्यनिषेधविधौ कर्मेव। कम्मण वाधास्ययो कारणं निश्चयेन अहम् न। किल्सलोऽहम्। अतिशुद्धवोध। निल्यं सदैव। विश्वतिश्व उपिष स्फेटितैउपिष ॥ ३॥ मोही जीव सर्वदा बाह्यायामिप विकृतौ आत्मा इति विचार्य जागर्ति। तत्र दृष्टान्तमाह। उपभुक्तहेम धक्तरमक्षक हेमफलभक्षक नर। प्रावाण पाषाणम्। अपि। हेम सुवणम्। किं न मनुते। अपि तु मनुते॥ ३१॥ द्वितीये वस्तुनि सिंति चिन्ता भवेत्। तत चिताया सकाशान् कर्म। तेन कर्मणा कृत्वा जाम ससार वर्तते। इति हेतो । नियतं निश्चतम्।

नहीं हो सकता है।। २०॥ कर्म भिन्न हे तथा उसके कायम्त जो सुल और दुल हैं वे भी भिन्न हैं। कर्मके कार्यभूत उन सुल और दुलमें निश्चयसे अज्ञानी जीव ही हर्ष और विषाद करता है, न कि ज्ञानी जीव।। २८॥ जिस प्रकार कर्म आत्माका म्वरूप नहीं है उसी प्रकार उसके कार्यम्त विकरणेका समृह भी आत्माका म्वरूप नहीं है। इसीलिये उनमें आत्माति अथात् ममत्वबुद्धिसे रहित हुआ मोक्षामिलाषी जीव सुली होता है।। २९॥ कर्मकृत कार्यसमृह (राग द्वेषादि) व उसकी विधि और निषेधमें कर्म ही कारण है में (आत्मा) नहीं हू। मे तो सदा अतिशय निर्मल ज्ञानसरूप होकर समस्त उपाधिसे रहित हूं।। ३०॥ अज्ञानी जीव कर्मकृत बाह्य भी विकारमें निर तर 'आत्मा' ऐसा मानता है। ठीक है—जिसने धत्रेक फलको खाया है वह क्या पत्थरको भी सुवर्ण नहीं मानता है शमानता है है। विशेषार्थ—जिस प्रकार धत्रेक फलको खाया है वह क्या पत्थरको भी सुवर्ण मानता है उसी प्रकार मिध्याकानी जीव मिध्यात्वके प्रमावसे जो बाह्य विकार (राग-द्वेष की, पुत्र एव धन आदि) कर्मजनित होकर आत्मासे भिन्न किसी दूसरे पदार्थके होनेवर उसके किने बिन्ता उत्पन्न होती है, उससे कर्मका बाध होता है, तथा उस कर्मब धसे फिर जन्मपरम्परा चलती है। पत्न में निश्चयसे एक ह और इसीलिये समस्त चिन्ताओंसे रहित होता हुआ मोक्षका अभिक्सवी ह ॥ ३२॥ पत्न मिस्त केसी का बाध की किसी है। ३१ मानता है । १० सक्त किने विन्ता उत्पन्न होती है, उससे कर्मका बाध होता है, तथा उस कर्मब धसे फिर जन्मपरम्परा चलती है। पत्न सिंता उसके होती है, उससे कर्मका बाध होता है, तथा उस कर्मब धसे फिर जन्मपरम्परा चलती है।

१ क हेम । २ वा तत्कार्थ नास्ति । २ वा कार्य नास्ति । ४ क उत्पन्न । ५ वा करण । ६ वा स्फोटित ।

- 650) बाइएयपि सारक्षपि परस्थित्या करोति बाह्य बन्धन्। विं सम सवा मुनुकोः परेण विं सर्वदेशस्य ॥ ३६॥
- 681) सबि चेतः परजातं तच परं कर्म विद्यतिहेतुरतः। किं तेन निर्विकारः केवळमहममळकोषात्मा ॥ ३४ ॥
- 632) स्वाज्या सर्वा चिन्तेति बुद्धिराविष्करोति तत्तरसम्। त्रमहोदयायते वसीतन्यमहोदसी झगिति'॥३५॥
- 638) वैतन्यमसंवृक्तं कर्मविकारेण यसदेवाहम् । तस्य च संस्तिजन्मप्रभृति न किवित्कृतश्चिन्ता ॥ ३६ ॥
- 634) चित्तेन कर्मणा त्व बद्धो यदि बध्यते त्वया तदतः। प्रतिबन्दीकृतमा मन् मोचयति त्वां न संदेह ॥ ३७॥
- 635) मृत्वतरोर्विषयसुखच्छायालामेन कि मन पान्य। भवतु खस्रुत्पिडित तुष्टो ऽसि ग्रहाण फलमसृतम्॥ ३८॥

अहम । एकोऽस्मि सकलिन्तारहितोऽस्मि । अह मुमुख <sup>१</sup> मुक्तिबाञ्छक ॥ ३२ ॥ बाहशी अपि ताहशी अपि । परत परस्मात । चिन्ता । सञ्च इति निधितम् । बन्ध करोति । सम तया चिन्तया कि प्रयोजनम् । किमपि कार्यं न । एकस्य सस मुसुक्षो परेण बस्तुना कि प्रयोजनम् । किसपि प्रयोजनं ने ॥ ३३ ॥ मयि विषये चेत परजातं परोत्पक्षम् । च पुन । तिवर्त्तं परम् । तत् कर्म परम । अत कारणात । तिकत कर्म च । विकृतिहेत विकारसयम् । तेन चित्तन तेन कर्मणा कि प्रयोजनम् । किमपि प्रयोजनं न । श्रद्दं केवल निर्विकार अमलकोधातमा ॥ ३४ ॥ सर्वा चिन्ता त्याज्या । इति हेतो । बुद्धि तनास्वम् । आवि इस्तोति प्रकटी करोति । यत्तस्य चैनन्यमहोदधी चैत यसमुद्रे । झगिति शीव्रण । चन्द्रोदयायते चन्द्रोदय इवाचरति ॥ ३५ ॥ यत चैतन्य कर्मविकारेण । अस्यक्तम् अभिक्तिम् । तदेव अहम् । च पुन । तस्य मम चैतन्यस्य । संस्तिजन्मप्रमृति किचित् म । सस क्रतिबन्ता ॥ ३६ ॥ भो आत्मन् । चित्तेन कर्मणा त्वं बद्ध । अत कारणात् यदि चेत् । तत् सन त्वया बन्धते तदा भी आत्मन । प्रतिबन्दीकृतं त्वा मोचयति न संदेह ।। ३७ ॥ भी मन पान्य भी भवद सञ्चत्पीकित । कृत्वतरो मनुष्यपद अन्य पदार्थके निमित्तसे जिस किसी भी प्रकारकी चिन्ता होती है वह निश्चयसे कर्मब घको करती है। मोक्षके इच्छक मुझको उस चिन्तासे तथा पर वस्तुओसे भी क्या प्रयोजन है ' अर्थात् इनसे मुझे कुछ भी प्रयोजन नहीं है। कारण यह कि मैं इनसे भिन्न होकर सर्वदा एकखरूप हू ॥ ३३ ॥ सुझमें जो चित्त है वह परसे उत्पन्न हुआ है और वह पर (जिससे चित्त उत्पन्न हुआ है) कर्म है जो कि विकारका कारण है । इसलिये मुझे उससे क्या प्रयोजन है ' कुछ भी नहीं । कारण कि मैं विकारसे रहित, एक और निर्मक ज्ञान स्वरूप हू ॥ ३४ ॥ सब चिन्ता त्यागनेके योग्य है, इस प्रकारकी बुद्धि उस तस्वको प्रगट करती है जो कि चैतन्यरूप महासमुद्रकी चुद्धिमें शीव ही चन्द्रमाका काम करता है ।। विशेषार्थ-अभि प्राय यह है कि जिस प्रकार चन्द्रमाका उदय होनेपर समुद्र इदिको प्राप्त होता है उसी प्रकार 'सब प्रकारकी चिन्ता हैव है ' इस भावनासे चैतन्य स्वरूप भी दृद्धिको प्राप्त होता है ॥ ३५॥ जो चेतन तस्य कर्मकृत विकारके संसर्गसे रहित है वही में हू । उसके ( नैतन्यस्वरूप आत्माके ) संसार पूर्व जन्म मरणादि कुछ मी नहीं है । फिर भटा मुझे (आत्माके) चिन्ता कहां से हो सकती है ' अर्थात् नहीं हो सकती है ॥ ३६ ॥ हे आत्मन् । तुम मनके द्वारा कर्मसे बाघे गये हो । यदि तुम उस मनको बांध देते ही अर्थात उसे क्य़में कर लेते हो तो इससे वह प्रतिवन्दीखरूप होकर तुमको छुडा देगा, इसमें सन्देह नहीं है ॥ ३० ॥ हे सांसारिक दुक्तरूप शुधासे पीड़ित मनरूप पश्चिक ! तू प्रमुख्य पर्यायरूप इक्षकी विषयस्करूप स्थापनी आसिसे ही क्यों सन्द्रह होता है ! उससे त् अयुत्रूप फलको महण कर ॥ विशेषार्थ-

१ का परेण मिं प्रयोजनं सः। २ का सदिति । १ का प्रमुख सास्ति । ४ का परमुख कि प्रयोजनं सः।

- 636 ) स्वान्तं ध्वान्तमधेर्षं दोषोजिसतमर्वविक्वनिव मार्गे । विनिहन्ति निरालको संवरदनिशं यतीशानाम्॥ ३९॥
- 637) संविध्यिसिना गलिते ततुमूषाकर्ममदनमयवपुषि। स्वमिव स्वं चिद्रुपं पश्यन् योगी भवति सिद्ध् ॥ ४० ॥
- 638) अहमेच चित्स्वरूपश्चिद्रपस्याश्रयो मम स एव। नान्यत किमपि जडत्वात्मीतिः सहशेष कल्याची ॥ ४१ ॥
- 639) खपरविभागावगमे जाते सम्यक्त परे परित्यके । सहजैकवोधकपे तिष्ठत्यात्मा स्वयं सिद्धः॥ ४२॥

बक्षस्य । विषयमुखच्छायालामेन कि तुष्टोऽसि । अमृतफल गृहाण मोक्षफलं गृहाण ॥ ३८ ॥ यतीशानां स्वान्तं मनः । निरालम्बे मार्गे अनिशं संवरत्। अशेषं समस्तम्। ध्वान्तम् अधकारम्। विनिहृति स्फेटयति । किलक्षणं मनः। दोषोज्झितम् । अर्कविम्बिमव सूर्यविम्बिमव ॥ ३९ ॥ योगी खं चिद्रपं पश्यन् सिद्धः भवति । क सिति । ततु शरीर मुवा-मुसि (१)। कर्ममदनमयवपुषि कर्ममयणमयैशरीरे । संवि छिखिना शानामिना । गलिते सति योगी सिद्ध भवति ॥ ४ ॥ भई चित्रूप एव चित्सास्य । सम चित्रूपस्य । स एव चित्सास्य आश्रम । कस्मिप अन्यत् न । कस्मात् । जहस्वात् । प्रौति सहशेषु करमाणी ॥ ४९ ॥ स्वपर्विभाग अनगमे मेदज्ञाने जाते सति उत्पन्ने सति । परवस्तुनि परिस्वका सति । जिस प्रकार सूर्यके तापसे सन्तप्त कोई पथिक मार्गमें छायायुक्त वृक्षको पाकर उसकी केवल छायासे ही सन्तुष्ट हो जाता है, यदि वह उसमें लगे हुए फलोको ग्रहण करनेका प्रयत्न करता तो उसे इससे भी कहीं अभिक सुख प्राप्त हो सकता था। ठीक इसी प्रकारसे यह जीव मनुष्य पर्यायको पाकर उससे प्राप्त होने-वाले विषयसुखका अनुभव करता हुआ इतने मात्रसे ही सन्तुष्ट हो जाता है। परन्तु वह अज्ञानतावश यह नहीं सोचता कि इस मनुष्य पर्यायसे तो वह अजर अमर पद (मोक्ष ) प्राप्त किया जा सकता है जो कि अन्य देवादि पर्यायसे दुर्लम है । इसीलिय यहा मनको सम्बोधित करके यह उपदेश दिया गया है कि तू इस दर्रुभ मनुष्य पर्यायको पाकर उस अस्थिर विषयसुखर्मे ही सन्दुष्ट न हो, किन्दु स्थिर मोक्ससुल को प्राप्त करनेका उद्यम कर ॥ ३८ ॥ मुनियोंका मन सूर्यविम्बके समान आलम्बन रहित मार्गमें निरन्तर संचार करता हुआ दोषोसे रहित होकर समस्त अज्ञानरूप अधकारको नष्ट करता है ॥ विशेषार्थ- जिस प्रकार सूर्यका विन्व निराधार आकाशमार्गमें गमन करता हुआ दोषा (रात्रि) के सम्बन्धसे रहित होकर समस्त अधकारको नष्ट कर देता है उसी प्रकार मुनियोंका मन अनेक प्रकारके सकल्प-विकल्पोरूप आश्रयसे रहित मोक्षमार्गमें प्रवृत्त होकर दोषोके संसर्गसे रहित होता हुआ समस्त अज्ञानको नष्ट कर देता है।। ३९॥ सम्यन्ज्ञानरूप अमिके निमित्तसे शरीररूप सांचिमेसे कर्मरूप मैनमय शरीरके गल जानेपर आकाशके समान अपने चैतन्य खरूपको देखनेवाका योगी सिद्ध हो जाता है ।। विशषार्थ-जिस प्रकार अग्निके सम्ब धसे सांचेके मीतर स्थित मैनेके गरू आनेपर वहा शुद्ध आकाश ही शेष रह जाता है उसी प्रकार सम्यन्ज्ञानके द्वारा शरीरमेंसे कार्मण निण्डके निर्जीर्ण हो जानेपर अपना शुद्ध चैतन्य स्वरूप प्रगट हो जाता है । उसका अवछोकन करता हुआ बोबी सिद्ध अवस्थाको प्राप्त हो जाता है ॥ ४ ॥ मै ही चित्त्वरूप हूं, और चित्त्वरूप जो मैं हूं सो मेरा आश्रय भी वही चित्त्वरूप है। उसको छोडकर जड़ होनेसे और कोई दूसरा मेरा आश्रय नहीं हो सकता है। यह ठीक भी है, क्योंकि, समान व्यक्तियोंमें जो प्रेम होता है वही करुयाणकारक होता है ॥ ४९ ॥ स्व और परके बिमाग (मेट) का ज्ञान हो जानेपर यह आत्मा मछी भांति परको छोडकर स्वयं सिद्ध

१ दा स्फोटवति । ४ दा कर्मभव व-प्रतिपाठोऽयम् ।

- 640) हेवोचावेचनिश्चागधावनावस्थात्रमणि सत्रमा । हेवोचावेचनिश्मागभावनावर्थितं विदि ॥ ४२ ॥ 🚁
- 641) प्रतिपद्ममानमपि च खुताहिशुर्व परात्मवस्तरसम्। वररीकरोतु चेतस्तवपि न तचेतसो गम्यम्॥ ४४॥
- 642) बहमेकाक्यवैसे वैसमहं कर्मकारित इति बुवे । आध्यमवाणि मुकेदितरविकर्म' भक्षम पर्म् ॥ ४५॥
- 643) बड़ो सुको ऽहमश दैते सति जायते बत्त दैतम्। मोशावित्युमयमनोविकवपरहितो भवति सुकः॥ ४६॥
- 644) गतमाविभवद्भावामावप्रतिभावभावितं चित्तम् । अभ्यासाचिद्र्पं परमानन्दान्वितं कुदते ॥ ४७ ॥

स्वयं सिद्धः भारमा सहजैकनोथरूपे तिष्ठति ॥ ४२ ॥ हेयं त्यान्यम् उपादेयं प्रहणीयं तयो द्वयोः हेनोपादेययोः द्वयो विभागभावनया मेदभावनया करवा कथ्यमानम् अपि । तस्वं हेयोपादेयमेदभावनया वर्जितम्। तस्वं निद्धि ॥ ४३ ॥ च पुनः। परात्मन विद्धद्व तस्वम् । धुतात् शासात्। प्रतिपयमानमपि कथ्यमानमपि। चेतः उररीकरोतु अजीकरोतु । तस्वपि तस्वम् । चेतस गम्यं गोचरं न ॥ ४४ ॥ अहम् एकाकी इति बुद्धे सकाशात् अद्धैतम् । अदं कमैकित इति बुद्धेतम् । आयं मुक्ते अनपायि विद्यरहितम् । इतरत् देतं परं भवस्य संसारस्य कारणं विकल्पम् ॥ ४५ ॥ आहं यदः अथे अह मुक्त देते सति ननु देतं जायते । इति हेतो । मोक्षाय उभयमनोविकलपरहित मुक्त भवति ॥ ४६ ॥ गतमाविन्मवद्भावा तिवाम् अभावः अतीतभविन्यद्वर्तमाना भावा तेवाम् अभाव तस्य प्रतिभाव संभावनं तेन भावतं वितं मेदः

होता हुआ एक अपने स्वाभाविक ज्ञानस्वरूपमें स्थित हो जाता है ॥ ४२ ॥ हेय और उपादेसके विभागकी भावनासे कहा जानेवाला भी तत्त्व उस हेय उपादेयविभागकी भावनासे रहित है, ऐसा जानना चाहिये ॥ विशेषार्थ-पर पदार्थ हेय हैं और चैतन्यमय आत्माका स्वरूप उपादेय है, इस प्रकार व्यवहारनयकी अपेक्षा हैय उपादेयविभागकी भावनासे ही यद्यपि आत्मतत्त्वका वर्णन किया जाता है, फिर भी निश्चयनयकी अपेक्षा वह समदा विकल्पोंसे रहित होनेके कारण उक्त हेय-उपादेयविभागकी भावनासे भी रहित है।। ४३॥ यद्यपि मन आगमकी सहायतासे विश्वद्ध परमात्माके स्वरूपको जानकर ही उसे स्वीकार करता है. फिर भी बहु आत्मतत्त्व वास्तवमें उस मनका विवय नहीं है।। विशेषार्थ - अभिप्राय यह है कि आत्मतत्त्वका यदिहान आगमके द्वारा होता है और उस आगमके विचारमें मन कारण है, क्योंकि, मनके विना किसी प्रकारका भी विचार सम्भव नहीं है। इस प्रकार उस आत्मतत्त्वके स्वीकार करनेमें यद्यपि मन कारण होता है, फिर सी निश्चयनयकी अपेक्षा वह आत्मतत्त्व केवल खानुभवके द्वारा ही गम्य है, न कि अन्य मन आदिके हारा ॥ ४४ ॥ 'मैं अकेला हु' इस प्रकारकी बुद्धिसे अद्वेत तथा 'मैं कमेंसे संयक्त हु' इस प्रकारकी इदिसे द्वेत होता है। इन बोनोंमेंसे प्रथम विकल्प (अद्वेत ) अविनश्वर मुक्तिका कारण और द्वितीय (हैत ) विकल्प केवड संसारका कारण है ॥ ६५ ॥ मैं वद ह अथवा सक्त ह. इस प्रकार दिलक्किके होनेपर निकारसे हैत होता है। इसलिये जो योगी मोक्षके निमित्त इन दोनों विकल्पोंसे रहित हो गया है बह प्रक हो जाता है ॥ ४६ ॥ भूत, अविष्यत एवं वर्तमान पदार्थीके अभावकी माबनासे परिपूर्ण चित्र भभ्गासके करते नैतन्य सक्त्यको उत्क्रष्ट मानन्दसे एक कर देता है ।। विशेषार्थ-निवायसे में शब

<sup>ें</sup> का क्षेत्रेसरविश्वानं, का का क्षुत्रेसरविश्वानं । २ का 'अक्षीकरोतु' मास्ति । २ का का कुत्तः । ४ का सारणविश्वानं । का अर्थ कृति मास्ति ।

- 645) बद्धं पद्धन् बद्धो सुक्तं सुक्तो सबेत्सदात्सावम् । वाति वदीयेन पथा तवेष पुरसञ्चते पान्यः ॥ ४८ ॥
- 646) मा गा बहिरन्तर्वा साम्यसुधापानवर्षितानन्द । आस्स्व यथैव तथैव च विकारपरिवर्षितः सततम् ॥ ४९ ॥
- 647) तज्जयित यत्र लब्धे श्रुतभुवि मत्यापगातिषावन्ती। विनिवृत्ता दुराद्यि झगिति सम्यानमाश्रयित ॥ ५०॥
- 648) तन्नमत गृहीताखिलकाळत्रयगतजगन्नयञ्चाति । यत्रास्तमेति सहसा सकलो ऽपि हि चाक्परिस्पन्द ॥ ५१॥

भान<sup>1</sup>-अभ्यासात् चिद्रूपं परमानन्दान्वितं कुठते ॥ ४७ ॥ सदा सर्वदा आत्मानं बद्ध पत्यन् बद्ध भवेत् । मुक्तं पत्र्यन् सुक

649) तक्षमत विनष्टाखिलविकल्पजालहुमाणि परिकलिते । यत्र वहन्ति विदग्धा दग्धवनानीय हृदयानि ॥ ५२॥

भवेत् । पान्य पथिक । यदीयेन पथा मार्गेण साति तदेव पुरं नगरम् । अश्रुते प्राप्नीति ॥ ४८ ॥ बहि बाह्यम् । अन्त अभ्य तरम् । मा गा मा गा छ । भो साम्यसुषापानवर्षितानन्द । तथा आस्ख तिष्ठ । तथा कथम् । यथा विकारपरिवर्जित सततं भवति ॥ ४९ ॥ तत्तरव जयति । यत्र तत्त्वे ल घे सति । मलापगा मतिनैवी । श्रुतभूवि आगमभूमी । अतिधाव ती ब्रादिप विनिश्ता याष्ट्रिता । झिगिति वेगेन । खस्थानम् आश्रयति ॥ ५ ॥ तत् आरमञ्चोति भी लोका यय नमत । यत्र आत्मज्योतिषि । सक्लोऽपि वाक्परिस्पाद वचनसम्ह । सहसा असाम एति अस्तं गाछति । किलक्षण ज्योति । गृहीत अखिलकालत्रयगतजगन्नयस्य व्याप्ति यस्मिन् तत् व्याप्ति ॥ ५९ ॥ भो भव्या । तत्तत्त्वम् । य्य नमत । यत्र आत्मिन तत्त्वे परिकलिते सति ज्ञाते सति । विदय्धा पण्डिता । दग्धवनानि इव हृदयानि वहन्ति धारयन्ति । कथंभूतानि हृदयवनानि । वैतन्यस्वरूप हु. उसके सिवाय दूसरा कोई भी पदार्थ मेरा न तो मृत कालमें था. न वर्तमानमें है. और न भविष्यमें होगा, इस प्रकार जब यह मन अद्वैतकी भावनासे इढताको प्राप्त हो जाता है तब जीवको परमानन्दस्वरूप पद प्राप्त होता है ॥ ४७ ॥ जो जीव आत्माको निरन्तर कर्मसे बद्ध देखता है वह कर्मबद्ध ही रहता है, किन्तु जो उसे मुक्त देखता है वह मुक्त हो जाता है। ठीक है-पियक जिस नगरके मार्गसे जाता है उसी नगरको वह प्राप्त होता है।। ४८।। हे समतारूप अमृतके पानसे वृद्धिगत आनन्दको शाप्त भारमन् ! तू नाह्य तत्त्व अथवा अ तस्तत्त्वमें मत जा। तू जिस प्रकारसे भी निरन्तर विकारोंसे रहित होता है उसी प्रकारसे स्थित हो जा ॥ ४९ ॥ जिस चैतन्यस्वरूपके प्राप्त होनेपर आगमरूप प्रथिवीके कपर नेगसे दौडनेनाली बुद्धिरूपी नदी दूरसे लैटकर शीघ्र ही अपने स्थानका आश्रय लेती है वह चैतन्य स्करप जयवन्त रहे ।। विशेषार्थ- अभिप्राय यह है कि जब तक चैतन्य स्वरूपकी उपलब्धि नहीं होती है तभी तक बुद्धि आगमके अभ्यासमें प्रवृत्त होती है। किन्तु जैसे ही उक्त चैतन्य स्वरूपका अनुमव प्राप्त होता है वैसे ही वह बुद्धि आगमकी ओरसे विमुख होकर उस चैतन्य स्वरूपमें ही रम जाती है। इसीसे जीवको शाश्वतिक मुलकी माप्ति होती है।। ५०॥ जिस आलज्योतिमें तीनों काळ और तीनों लोकोंके सब ही पदार्थ प्रतिमासित होते हैं तथा जिसके प्रगट हानेपर समस्त ही वचनप्रवृत्ति सहसा बष्ट हो जाती है उस आत्मज्योतिको नमस्कार करो ॥ ५१ ॥ जिस आत्मतेजके जान लेनेपर चतुर जन जले हुए बर्नोंके समान विनाशको प्राप्त हुए समस्त विकल्पसमूहरूप वृक्षोंसे युक्त हृदयोंको घारण करते हैं उस आत्मतेजके लिये नमस्कार करो ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार वनमें अभिके लग जानेपर सब वृक्ष जलकर नष्ट

१ शा मुक्तो । २ शा शटिति । २ शा मेदज्ञान इति नास्ति । ४ शा मति नास्ति । ५ शा भरते नास्ति । ६ शा शा कार्यं कार्यं भूतानि श्रवादि संदर्भी नास्ति ।

- 650) बदी वा बुको वा विश्वरो नयविधारविधिरेकः । सर्वेजययसरहितो भवति हि सामात्समयसारः ॥ १५३॥
- 651) सवनिसेपप्रमितिवस्तिविकस्पेन्सितं परं शान्तम् । शुक्कातुभृतिगोचरमहमेकं भाग चिद्रपम् ॥ ५४ ॥
- 652) इति इतिमशेष रहे रहं च शुक्रविद्वेष । मि शेषकेश्यविषयी स्कोधी यस तक्षिकी ॥ ५५ ॥
- 608) भावे मनोहरे ऽपि च काचिकियता च जायते मीतिः। अपि सर्वा परमात्मनि इष्टे तु स्वयं समाप्यन्ते॥ ५६॥
- 654) सञ्जयसन्तिव विदां जनसामान्यो ऽपि कर्मणो योगः। तरणपट्टनामुखः पविकानामिव सरित्पूर ॥ ५७॥
- 655) मृगयमाणेन सुचिरं रोहणभुवि रक्षमीप्सितं प्राप्य। हेयाहेयभुतिरपि विलोक्यते स्रव्यतस्वेन ॥ ५८॥

विनष्टाखिलविकल्पजालक्कमाणि ॥ ५२॥ चिद्रप बद्ध वा मुक्त वै। एव नयविचारविधि । हि यतः । साक्षारसमयसार सबैनयपक्षरहित भवति ॥ ५३ ॥ अहम् एकं विद्रुपम् । धाम गृहम् । किलक्षण विद्रुपम् । नयनिक्षेपप्रमिति-प्रमाणप्रसृति-आदिविकल्पोजिसतं रहितम्। पुन किलक्षणं चिद्रपम्। शान्तम्। परं श्रेष्ठम्। पुन श्रुद्धानुभृतिगोचरम्॥ ५४॥ श्रुद्धचिद्रपै आते सति अशेष ज्ञातम् । च पुन । शुद्धचिद्वपे दृष्टे सति अशेषं दृष्टम् । ययसारकारणात् । दृग्वोधी । तद्भिनी न तस्मत् चिद्रपात् भिन्नी न । किलक्षणी दाबोधी । ति शेषबोध्यविषयी नि शेषह्रेयगोवरी ॥ ५५ ॥ च पुन । मनोहरैडपि मार्वे सिंदि । काचित् नियता निश्चिता । प्रीति । जायते उत्पद्यते । अपि । स्वयम् आत्मना परमात्मनि दृष्टे सति सर्वा प्रीतय समाप्यन्ते । यस्मिन परमात्मिन दृष्टे सति सर्वेपदाया दृत्याते । सर्वो मोहो विनाश गच्छति ॥ ५६ ॥ विदो पण्डितानाम् । कर्मणो भीगः सन् अपि असन् इतः। तरणपदनां पश्चिकानाः सरित्परः इतः। किलक्षणः सरित्परः । जनसामान्योऽपि जनतुल्यः अपि । सस्बद्धः ॥ ५७ ॥ लब्धतस्वेन मुनिना । ह्रेय-अहेयश्रुति अपि विज्ञेक्यते । रोहणभुवि रोहणायले । सुन्तिरं विरकालम् । सनयमाणेन हो जाते हैं उसी प्रकार विवेकी जनके हृदयमें आत्मतेजके प्रगट हो जानेपर समस्त विकरपसमूह नष्ट हो जाते हैं। ऐसे आत्मतेजको नमस्कार करना चाहिये ॥ ५२ ॥ चैतन्यस्वरूप बद्ध है अथवा मुक्त है, यह तो नयोके आश्रित विचारका विधान है । वास्तवमें समयसार (आत्मस्वरूप) साक्षात् इन सब नयपश्चोंसे रहित है ॥ ५३ ॥ जो चैतन्यरूप तेज नय. निक्षेप और प्रमाण आदि विकल्पोंसे रहित उत्कृष्ट, शान्त, एक एव शुद्ध अनुभवका विषय है वही में हू ॥ ५४ ॥ शुद्ध चैतन्यस्वरूपके ज्ञात हो जानेपर सब कुछ ज्ञात हो जाता है तथा उसके देख लेनेपर सब कुछ देखनेमें आ जाता है। कारण यह कि समस्य होय पदार्थोंको विषय करनेवाले दर्शन और ज्ञान उक्त बैतन्य स्वरूपसे भिन्न नहीं हैं ॥ ५५ ॥ मनोहर सी पदार्थके विषयमें कुछ नियमित ही प्रीति उत्पन्न होती है। परन्तु परमात्माका दर्शन होनेपर सब ही प्रकारकी मीति स्वयमेब नष्ट हो जाती है।। ५६।। जिस प्रकार तैरनेमें निपुण पथिकोंके लिये वृद्धिगत नदीका प्रवाह हो करके भी नहींके समान होता है- उसे वे कुछ भी बाधक नहीं मानते हैं- उसी प्रकार विद्वजानीके किये जनसाधारणमें रहनेवाला कर्मका सम्बाध विद्यमान होकर भी अविध्यमानके समान प्रतीत होता है।। ५७॥ जिस प्रकार चिर कालसे रोहण पर्वतकी मूमिमें हच्छित रत्नको सोजनेवाला मनुष्य उसे प्राप्त करके हेय और उपादेशकी श्रुतिका भी अवलोकन करता है-यह महण करनेके योग्य है या त्वागनेके बोग्य, इस प्रकारका विचार करता है—उसी प्रकार तत्त्वज्ञ पुरुष आत्मारूप रोहणमूर्मिने बिर काकते प्रक्रित आकातस्वरूप रत्नको सोजता हुआ उसे प्राप्त करके हेय-उपादेय श्रुतिका मी

- 656) समैकतितो ऽपि सुक्षः सधीको दुर्गतो ऽप्यहमतीय । तपसा पुःक्यपि च सुकी अशिक्याद्यसम्बद्धेन ॥ ५९ ॥
- 657) बोबादस्ति म किवित्कार्ये यहुदवते मसाचन्ये । आकृष्टयंत्रसद्वाद्दादनरः स्कुरति नटकानाम् ॥ ६० ॥
- 658) निश्चयपञ्चारात् पद्मनन्दिन स्रीमाश्चिम केस्यत् । शब्दैः स्वैशकिस्वितवस्तुगुणैर्विरश्चितेयमिति ॥ ६१ ॥
- 659) तुर्ण मुपक्षीः किसु विभा तस्यां न कार्यमासण्डलस्यदो ऽपि । अशेषवाञ्चावितवेकक्षं तस्त्रं परं चेतसि चेन्ममास्ते ॥ ६२ ॥

अवस्तिक्यमानेन । ईप्सितं रक्षं प्राप्य विस्तिक्यते ॥ ५८ ॥ श्रीगुरुपादप्रसादेन अह कर्मकिलितोऽपि मुक्त । श्रीगुरुपादप्रसादेन अहं वुर्गतोऽपि दिखोऽपि अतीव सश्रीकः श्रीमाच् । च पुन । तपसा दु बी अपि श्रीगुरुपादप्रसादेन अहं युव्वी ॥ ५९ ॥ मे मम बोधात ज्ञानात् । किनित अपरम् । कार्यं न अस्ति । वत दस्यते तत् । मलात् कर्ममलात् दर्यते । नटकानाम् । दारुनरः काष्ठपुत्तिका । आकृष्टें यन्त्रस्त्रात् आकर्षितस्त्रात् । नटित तृत्यति ॥ ६ ॥ इति असुना प्रकारेण । इय निश्चयपश्चारात्
केश्चित् शब्दे । विरिचता कृता । किलक्षणे शब्दे । पद्मानन्दिनम् । सूरिम् आचार्यम् । आश्रिमे आश्रिते । पुनः किलक्षणे शब्देः । 'खश्चिक्तस्तुगुण ॥ ६९ ॥ चेदादि । मम चेतित । परम्' आन्मतत्त्वम् । आस्ते तिष्ठति । किलक्षणे परं तत्त्वम् । अश्चेषवाष्ट्याविलयेकल्पं सर्ववाष्ट्यारितम् । नृपश्री तृणम् । तस्या राजलक्ष्म्याम् । किमु विस्त कि कथवामि । मम आखाण्डलस्वपदोऽपि न कार्यम् ॥ ६२ ॥ इति निश्चयपश्चारात् समाप्ता ॥ १९ ॥

**अवलोकन क**रता है।। ५८ ॥ मैं कर्मसे संयुक्त हो करके भी श्रीगुरुदेवके चरणोके प्रसादसे मुक्त जैसा ही हू, अत्यन्त दरिद्र होकर भी लक्ष्मी गत् हू तथा तपसे द खी होकर भी ख़खी हू ॥ विशेषार्थ-तस्वज्ञ जीव विचार करता है कि यद्यपि मै पर्यायकी अपेक्षा कर्मसे सम्बद्ध हू दरिद्री हू और तपसे द स्ती भी हू तथापि गुरुने जो मुझे शुद्ध आत्मस्वरूपका बोध कराया है उससे मै यह जान सुकाह कि बास्तवमें न मे कर्मसे सम्बद्ध हूं न दरिद्री हू और न तपसे दुसी ही हू। कारण यह कि निश्चयसे में कर्मबन्बसे रहित अनन्तचतुष्टयरूप लक्ष्मीसे सहित एव परमानन्दसे परिपूर्ण हू । ये पर पदार्थ शुद्ध भारमखरूपपर कुछ भी प्रभाव नहीं डाल सकते हैं ॥ ५९ ॥ मुझे ज्ञानके सिवाय अन्य कुछ भी कार्य नहीं है। अन्य जो कुछ भी दिखता है वह कर्ममलसे दिखता है। जैसे-नटोंका काष्ट्रमय पुरुष (कठपुतली) यत्रकी डोरीके सींचनेसे नाचता है।। विशेषार्थ-जिस प्रकार नटके द्वारा कठपुतलीके यत्रकी डोरीके सीचे जानेपर वह कठपुतली नाचा करती है उसी प्रकार प्राणी कर्मरूप डोरीसे प्रेरित होकर **चतुर्गितिस्वरूप संसारमें परिभ्रमण किया करता है निश्चयसे देखा जाय तो जीव कर्मबन्धसे रहित छुद्ध** श्वाता दृष्टा है उसका किसी भी बाह्य पर पटार्थसे प्रयोजन नहीं है ॥ ६० ॥ पद्मनन्दी स्रिका आवय हैकर अपनी शक्ति (वाचक शक्ति) से वस्तुके गुणोको सूचित करनेवाहे कुछ शक्**ंकि द्वारा यह** 'निश्चयपचाशत्' प्रकरण रचा गया है ॥ ६१ ॥ यदि मेरे मनमें समस्त इच्छाओंके अभावस्य अनुपम स्वरूपवाला उत्कृष्ट आत्मतत्त्व स्थित है तो फिर राजलक्ष्मी तृणके समान तुच्छ है । उसके विषयमें तो क्या कडू, किन्तु मुझे तो तब इन्द्रकी सम्पत्तिसे भी कुछ प्रयोजन नहीं है ॥ ६२ ॥ इस प्रकार निश्चयपचाश्चत् मिकार समाप्त हुआ ॥ ११ ॥

१ के आकृष्टियत्र वे आकृत्रयत्र । २ शा स्वमक्ति । ३ क कैम्ममाक्ति । ४ के माकृष्टि । ५ क कैतकि मम असाव्यये पर्द । के किसा ।

## [१२ वदाचर्यरक्षावर्तिः]

Ĺ

660) ज्ञूबेपेन जयन्ति ये रिपुकुर्छ छोकाचिया केवन द्राद्ध तेवामपि येन वक्षसि दर्द रोपः समारोपितः । सो ऽपि प्रोद्धतिकमः सरभट शान्तास्ममिर्ळीस्था ये- शक्तप्रद्ववर्जितैरपि जितस्तेन्यो यनिन्यो नमः॥ १॥

ı

- 661) जातमा ब्रह्म विविक्तवोधनिखयो यश्चन वर्षे परं स्वाक्षासंगतिवर्जितैकमनसस्तद्रक्षचये मुनेः। एवं सत्यवद्याः स्वमात्मगिनीपुत्रीसमा प्रेक्षते वृद्धाचा विजितेन्द्रियो यदि तदा स ब्रह्मचादी मनेत्॥२॥
- 662) स्वप्ने स्यादतिचारिता यदि तदा तत्रापि शास्त्रोदितं प्रायक्रिक्वविधि करोति रजनीभागानुगत्या सुनि ।

तेभ्य यतिभ्य । नम नमस्कारोऽस्तु । यै यतिभि । सोऽपि । प्रोद्गतिकम उत्पन्नविक्रम । स्मरभट लीलया जित । किं लक्षणैयीतिभ । शान्तात्मभि क्षमायुक्ते । पुन किंलक्षणे । शक्षप्रहर्षार्जते । अपि कामो जित । येन कामेन । तेषां राज्ञाम् । अपि । वक्षसि हृदये । दृष्ठं किंतनं रोप बाण । समारोपित स्थापित । तेषां केषाम् । ये केचन राजान । भूक्षेपेण रिपुकुलं जयित । किंलक्षणा राजान लोकाधिपा ॥ ९ ॥ आ मा ब्रह्म विविक्तवोद्यन्तिलय । तत्र आत्मिन । यमुने । चर्य प्रवर्तनम् । तत्परं ब्रह्मचर्यम् । किंलक्षणस्य मुने । स्व अङ्गस्य शरीरस्य । आसंगात् निकटात् । विवर्जितेकम्मनस । एव सति अबला बृद्धाया यदि स्वमातृभिगिनीपुत्रीसमा प्रेक्षते तदा स मुनि ब्रह्मचरी भवेत् । किंलक्षण मुनि विजितेदिय ॥ २ ॥ तत्र ब्रह्मचर्ये । यदि स्वप्नेऽपि अतिचारिता । स्वाद्भवेत् । तदा मुनि । रजनीभागानुगत्सा रात्रिप्रहर्-अनुसारेण शास्त्रोदित प्रायक्षिक्तविर्धि करोति । पुन । यदि चेत् । जाप्रतोऽपि हि रागोदेकनया हुराश्मतवा

जो कितने ही राजा भक्किटिकी कुटिलतासे ही शत्रुसमृहको जीत लेते हैं उनके भी वस स्मरूमें जिसने हदतासे बाणका आधात किया है ऐसे उस पराक्रमी कामदेवरूप सुभटको जिन शान्त सुनियोंने विना शक्कि ही अनायास जीत लिया है उन सुनियोंके लिये नमस्कार हो ॥ १ ॥ अध्य शब्दका अर्थ निर्मल ज्ञानस्वरूप आत्मा है, उस आत्मामें लीन होनेका नाम अक्षचर्य है । जिस सुनिका मन अपने शरीरके भी सम्ब धर्में निर्मणत हो चुका है उसीके वह अक्षचर्य होता है। ऐसा होनेपर यदि इन्त्रियविजयी होकर बढ़ा आदि (युवती बाला) क्षियोंको कमसे अपनी माता बहिन और पुत्रीके समान समझता है तो वह अक्षचरी होता है ॥ विशेषार्थ- व्यवहार और निक्षयकी अपेक्षा अक्षचर्यके दो मेद किये जा सकते हैं। इसमें मैधुन क्रियाके त्यागको व्यवहार अक्षचर्य कहा जाता है । वह भी अणुवत और महाजतके मेदसे दो प्रकारका है। अपनी पत्नीको छोड़ शेष सब क्षियोंको यथायोग्य माता, बहिन और पुत्रीके समान मानकर उसमें रागपूर्ण व्यवहार न करना, इसे बक्षचर्याणुकत अथवा स्वदारसन्तोष भी कहा जाता है। तथा शेष क्षियोंके समान अपनी पत्नीके विषयमें भी अनुरागबुद्धि न रखना, यह अक्षचर्यहाकत क्ष्यला है जो सुनिके होता है। अपने विश्वद्ध आत्मस्करूपमें ही रमण करनेका नाम निक्षय अक्षचर्य है। यह उन महासुनियोंके होता है जो जन्य बाध पदार्थोंक विषयमें तो क्या, किन्दु अपने शरीरके भी विषयमें निःस्पृह हो चुके हैं। इस प्रकारके अक्षचर्यका ही स्वरूप प्रस्तुत क्षोकमें निर्दिष्ट किया गया है ॥ २ ॥ यह स्वरूप मी कराचित क्षाचर्यके विषयमें अतिवार (दोष ) उरपक्ष होता है तो सुनि कसके

१ क्षं शंकासकातांकते । २ क्षा तेषां केपास् नास्ति । प्रसार क्षेप

रागोद्रेकतवा दुराशयतया सा गीरवात् कर्मणः तस्य स्याचित्र जायतो ऽपि हि पुनुसास्य महच्छोधनम् ॥ ३॥

- 663) नित्यं सादित हस्तिस्करपळं सिंहो बसी तद्रति-वेवेंगेकदिने शिळाकणचरे पारावते सा सदा। न ब्रह्मवतमेति नाशमयबा स्याप्तैव भुकेर्गुणा सद्रक्षा दृढ एक एव कुठते लाबोर्मन संबमः॥४॥
- 664) चेत स्वमन यथावद्वन मूलवताना मतं शेषाणां च यथावलं प्रभवता वाशं मुनेश्वानिन । तज्जन्यं पुनरान्तर समरसीभावेन चिच्यतसो नित्यानन्दविधायि कार्यजनकं सर्वत्र हेतुईयम्॥ ५॥
- 665) चेतोभ्रान्तिकरी नरस्य मिटरापीतिर्थथा स्नी तथा तत्संगेन कुतो मुनेर्वतिषिध स्तोको ऽपि संभा यते।

वा कर्मण गौरवात । सौ अतिवारिता । तस्य मुने । स्यात् भवेत् । तदा । तस्याम् अतिवारितायाम् । महत् शोधनम् ॥ ३ ॥ सिंहो बली निल्धं सदैव हस्तिस्करपल मांसं खादति । तद्रति तस्य सिंहस्य रित काम । वर्षेण एकदिने भवति । सा रित । पारावते कपोतयुगले सदा । किलक्षणे पारावते । बिलावणचरे पाषाणखण्डचरे । तत भुक्ते आहारस्य गुणात् ब्रह्मव्रतं नाश न एति न ग छति । अथवा अभुक्तेर्गुणात अभोजनात ब्रह्मव्रत न भवेत् । सा ग्रो मुने । एक एव मन — स्यम मनोनिरोध । तद्रक्षा तस्य कामस्य रक्षां कुरुते ॥ ४ ॥ ज्ञानिन मुने मूलव्रतानाम् । च पुन । शेषाणाम् उत्तर गुणानाम् । यथावत् यथोक्तम् अदन रक्षणम् । बाह्य चेत स्यमनं मतम् । किलक्षणानाम् उत्तरगुणानाम् । यथावक प्रभवतां यथोक्त उत्पद्यमानानाम् । पुन । चिक्षेतस समरसीभावेन एकीभावेन । भान्तरम् अभ्यन्तरम् । तज्जन्य तस्मात् मूलोक्तरगुणाम् प्रतिपालनात् । किलक्षणम् अभ्यन्तरसमरसम् । निल्यान दिवधायिकायजनकम् । सर्वत्र विधौ । हेतुर्द्रयं बाह्य-अभ्यन्तरकारणम् ॥ ५ ॥ नरस्य यथा मदिरापीति मदिरापानम् । चेतोआन्तिकरी मवेत् तथा स्री चेतोश्रान्तिकरी भवेत् । मुने । तत्समेन तस्या किया संगेन निकटेन । सोकोऽपि वतविधि कृत ममान्यते । अपि तु न संभाव्यते । तत्तस्मात्कारणात् । व्रतिभि समस्त

विषयमें भी रात्रिविभागके अनुसार विधिपूर्वक प्रायश्चित्तको करते हैं । फिर यदि कमेंदयवश रागकी प्रकलासे अथवा दुष्ट अभिप्रायसे जागृत अवस्थामें वैसा अतिचार होता है तब तो उन्हें महान् प्रायश्चित्त करना पढ़ता है ॥ ३ ॥ जो बलवान् सिंह निरन्तर हाथी और शूकरके मासको लाता है उसका अनुराग (संगोग) वर्षमें केवल एक दिनके लिये होता है । इसके विपरीत जो कबूतर ककवोंको लाता है उसका वह अनुराग निरन्तर बना रहता है । अथवा मोजनके गुणसे—गरिष्ठ मोजन या कला-सूला मोजन करने अथवा उपवास करनेसे— उस ब्रह्मचर्यका न तो नाश होता है और न रक्षा ही होती है । उसकी रक्षा तो हहतासे निम्महको प्राप्त कराया गया एक साधुका मन ही करता है ॥ ४ ॥ मूलगुणोंका तथा शक्कि अनुसार उत्पन्न होनेवाले शेष ( उत्तर ) गुणोका विधिपूर्वक रक्षण करना यह ज्ञानी मुनिका बाधा मनःसंगम कहा जाता है । इससे फिर वह अन्तरग संयम उत्पन्न होता है जो वैतन्य और चित्तके एकक्सप हो जानेसे शास्त्रिक सुलको उत्पन्न करता है । ठीक है— सर्वत्र बाह्य और आम्यन्तर ये दोनों ही कारण कार्यके जनक होते हैं ॥ ५ ॥ जिस प्रकार मचपान मनुष्यके चित्रको म्रात्रिक कर देता है उसी प्रकार की मी उसके चित्रको आन्तियुक्त कर देती है । फिर मला उसकी संगतिसे मुनिके बोहे-से भी वताचरणकी सम्मावना कहासे हो सकती है ? नहीं हो सकती है । इसलिये जिनकी बुद्धि संसारवरिश्नमणसे अथको

१ क बाह्रो। २ क कर्मजनक। ३ का सा'नास्ति। ४ क तद्रक्षां नास्ति। ५ क मतम् नास्ति। ६ का पक्रीमावेव वास्ति।

तसाल्टांस्तियासमीकमसिधः प्रातेस्तपोश्रृतिकां कर्तच्यो असिधिः समस्तयुवसिस्याने प्रयक्तो महत्त्व ॥ ६॥

- 666) मुक्तेष्ट्रीर द्वरागंका मयतरोः सेके उन्नना सारिणी मोहकाश्रविनिर्मिता नरमृगस्यायम्भने वागुरा । यत्संगेन सतामयि प्रसरति प्राणातिपातादि तत् तद्वार्तापि यतेर्यतित्वहत्तवे कुर्यास कि सा पुनः ॥ ७॥
- 667) तावत्यूज्यपदस्थितिः परिलसत्तावचरो कृम्भते तावच्छुभतरा गुणाः शुचिमनस्तावत्तपो निर्मलम् । तावद्यमेकथापि राजति यतेस्तावत्स रक्ष्यो भवेद् यावक्र सारकारि हारि युवते रागान्युसं वीक्षते ॥ ८ ॥
- 668) तेजोहानिमपूततां व्रतहर्ति पापं प्रपातं पथो मुक्ते रागितयाङ्गनास्मृतिरपि क्लेश करोति भुषम्।

युवतित्यागे महान् प्रयक्त कर्तव्य । किल्क्षणे व्रतिभि । संस्तिपातेन भीतमतिभि । पुन किल्क्षणे व्रतिभि । तम्मेम्भिकां प्राप्त ॥ ६ ॥ अञ्चना क्षी । मुकेद्धारि रहार्गला । अञ्चना भवतरो संसारवृक्षस्य । सेके सिक्षने । सारिणी जलक्षोरिणी । अञ्चना । नरमृगस्य आव घने । मोहव्याधेन भिल्लन विनिर्मिता वागुरौ । यत्सगेन गस्या क्षिया संगेन । सतामि । तत् प्राणातिपाताि प्रसरित प्राणनाशोद्धवं पापं प्रसरित । तहार्तािप । यते मुने । यतित्वहतये भवेत् । पुन सा की प्रत्यक्ष गतित्वपदनाशं कि न कुर्यात् । अपि तु कुर्यात् ॥ ७ ॥ यावत् कालम् । रागात् युवते मुखं न वीक्षते । किलक्षणं मुख्यम् । स्मरकािर कामोत्पादकम् । पुन हािर मनोहरम् । तावत्कालम् । पुण्यपदिश्वति । परिलसत् वीतियुक्त यत्त तावत् जन्मते । ग्रुप्तरा गुणा तावत् सन्ति । तावत् मन शुनि । तावत् तपो निर्मलम् । तावत्वालं यते धर्मकथाि । राजते शोभते । स यति । तावत्कालम् । स्रय हर्षः योग्य भवेत् । यावत्काल युवते मुखम् । न वीक्षते न अवलोक्षयि ॥ राजते शोभते । स यति । तावत्कालम् । स्रिमरणम् । स्रिक्तम् । तेथोहानि करोति अपवित्रतां करोति । वत्वहातं करोति । तत्वत्वारं करोति । वत्वार्वारं करोति । स्राप्त करोति । स्राप्त मुकेः प्रमा

प्राप्त हुई है तथा जो तपका अनुष्ठान करनेवाले हैं उन संयमी जनोंको समस्त खीजनके त्यागमें महान् प्रयत्न करना चाहिये ॥ ६ ॥ जो खी मोक्षरूप महलके द्वारकी हद अर्गला (दोनों कपाटोंको रोकनेवाला काष्ठिविशेष—वेंदा) के समान है, जो संसाररूप वृक्षके सींचनेके लिये सारिणी (छोटी नदी या सिंचनपात्र) के सहश है, जो पुरुषरूप हिरणके बांधनेके लिये वागुरा (जाल) के समान है तथा जिसकी संगतिसे सज्जनोंके भी प्राणधातादि (हिंसादि) दोष विस्तारको प्राप्त होते हैं, उस खीका नाम लेना भी जब मुनिवरिक नाशका कारण होता है तब मला वह स्वय क्या नहीं कर सकती है । अर्थात् वह सभी वत-नियमादिको नष्ट करनेवाली है ॥ ७ ॥ जब तक कामको उदीपित करनेवाला युक्ती खीका मनोहर मुख अनुरागपूर्ण दृष्टिसे नहीं देखता है तब तक ही मुनिकी पूज्य पदमें स्थिति रह सकती है, तब तक ही उसकी मनोहर कीरिका विस्तार होता है, तब तक ही उसके निर्मल गुण विद्यमान रहते हैं, तब तक ही उसका मन पवित्र रहता है, तब तक ही जमके विनाश होता है, जोर तक ही बह दर्शनके योग्य होता है ॥ ८ ॥ राग्डुद्धिसे किया गया बीका सरण भी जब निश्चयसे मुनिके तेजकी हानि, जपवित्रता, वरका जिनाश, पाप, मोक्षमार्गसे पतन तथा हेगको करता है सब मला उसकी समीपता, दर्शन, बार्तालय खीर स्वर्श आदि क्या अन्योंकी परन्याको नहीं करते हैं । अर्थात् उसकी समीपता, दर्शन, बार्तालय खीर स्वर्श आदि क्या अन्योंकी परन्याको नहीं करते हैं । अर्थात्

र अर क्रमींच सा कि प्रशं । २ वा बाह्यरा विनिर्मिता।

तत्सांनिध्यविलोकनप्रतिवयःस्पर्शादयः कुर्वते कि नानर्थपरंपरामिति यतेस्स्याज्यावस्य दूरतः॥९॥

- 669) वेदया स्याजनसत्त्वस्ति न यतेस्येवस्ति सा स्यात् कुतो ना मीया युवितिर्थतित्समभवसस्यागतो यत्पुरा। पुंसो अन्यस्य च योषितो यदि रतिविख्यो नुपासत्पते स्यादापज्जननद्वयक्षयकरी स्याज्यैव योषा यतेः॥१०॥
- 670) दारा एव गृह न चेष्टकचित तसैर्गृहस्थो भवेत् तस्यागे यतिरादधाति नियतं स ब्रह्मचर्यं परम्। वैकल्यं किल तत्र चेस्तदपरं सर्वं विनष्टं वतं पुसस्तेन विना तदा तदुभयभ्रष्टस्यमापद्यते ॥ ११॥
- 671) संपर्धत दिनद्वयं यदि सुख नो भोजनादेस्तदा स्त्रीणामप्यतिरूपगर्धितिधयामङ्ग दावाङ्गायते।

मार्गात् प्रपात करोति । केशं करोति । तस्सानिध्यविलोकनप्रतिवच स्पर्शादय तस्या युवत्या निकटविलोकनप्रतिवचनस्पर्शादय । अन्यंपरंपरा पापपरंपराम् । किं न कुर्वते । अपि तु कुर्वते । इति हेतो । भो यते । अवला दूरत त्याज्या त्यजनीया ॥ ९ ॥ वेस्या धनत स्यात् भवेत् । तद्यं यते नास्ति । चेत् यदि । कलिप्रभावात् यतिभि धन गृहीतं तद्धन यते अस्ति तदा सा वेस्या कुत कस्मात् प्राप्यते । तस्य यते आमीया अपि युवति न । सैव त्यक्ता । यत् यस्मात् । पुरा पूर्वम् । तस्यागत श्रीत्यागत । यतित्वम् अभवत् । च पुन । अन्यस्य पुस पुरुषस्य । योषित सकाशात् । यदि । रति कीषा । स्यात् भवेत् । तदा तपते तस्या क्रिया पते [पत्यु ] वष्टभात् । अथवा नृपात् । क्रिष्ठ हस्तपादइिद्यादिछेदित । आपत् स्थात् भवेत् । तत् कारणात् । योषा जननद्रयक्षयकरी इहलोकपरलोकन्यक्षयकरी । यते त्याज्या ॥ १ ॥ दारा श्री एव गृहम् । च पुन । इष्टकचित व्याप्त गृह गृह न । लोके ईट । तत्तस्माकारणात् । ते कलत्रै कृत्वा । गृहस्थ भवेत् । तस्यागे स्रीत्यागे सिति । सं यति नियतं निश्चतम् । परं ब्रह्मचर्यम् आद्धाति आचर्ति । चेत यदि । तत्र ब्रह्मचर्ये वैकल्यम् । किल इति सत्ये । अपरं सर्वे सकल्प वतम् । विनष्टम् । तेन ब्रह्मचर्येण विना तदा पुस पुरुषस्य । तदुभयभ्रष्टत्वम् आपद्यते प्राप्यते इहलोके पर लोके भ्रष्टं भवेत् ॥ १९ ॥ यदि श्रीणाम् । भोजनादे सकाशात् । दिनद्वय सुख नो सपदेत सुखं न उपद्यते । तदा स्रीणाम्

अवस्य करते हैं। इसिलये साधुको ऐसी स्त्रीका दूरसे ही त्याग करना चाहिये।। ९।। वेक्सा धनसे प्राप्त होती है सो वह धन मुनिके पास है नहीं। यदि कदाचित् वह धन भी उसके पास हो तो भी वह प्राप्त कहासे होगी विश्वार उसकी प्राप्ति दुर्लभ है। इसके अतिरिक्त यदि अपनी ही स्त्री मुनिके पास हो, सो यह भी सम्भव नहीं है क्योंकि पूर्वमें उसका त्याग करक ही तो मुनिधर्म स्वीकार किया है। यदि किसी दूसरे पुरुषकी श्रीसे अनुराग किया जाय तो राजाके द्वारा तथा उस स्त्रीके पतिके द्वारा भी इद्रियछेदत आदिके कष्टको प्राप्त होता है। इसिलये साधुके लिये दोनों लोकोको नष्ट करनेवाली उस स्त्रीका त्याग ही करना चाहिये॥ १०॥ स्त्री ही घर है ईटोसे निर्मित घर वास्तवमें घर नहीं है। उस स्त्रीकर गृहके सम्ब धसे ही श्रावक गृहस्य होता है। और उसका त्याग करके साधु नियमित उत्कृष्ट ब्रह्मचर्यको धारण करता है। यदि उस ब्रह्मचर्यके विषयमें विकलता (दोष) हो तो फिर अन्य सब वत नष्ट हो जाता है। इस प्रकार उस ब्रह्मचर्यके विना पुरुष दोनों ही लोकोंसे स्रष्ट होता है धर्मात उसके यह लोक और परलोक दोनों ही बिगवते हैं॥ ११॥ यदि दो दिन ही भोजन आदिका सुख न प्राप्त हो तो अपने सौन्दर्यपर अधनन्त अमिगान करनेवाली उन कियोंका शरीर मृत शरीरके समान हो जाता है। स्त्रीके शरीरमें सम्बद्ध स्त्रकथ्य अमिगान करनेवाली उन कियोंका शरीर मृत शरीरके समान हो जाता है। स्त्रीके शरीरमें सम्बद्ध स्त्रकथ्य

१ शा अपि तु कुर्वते' नास्ति। २ शा भो यते नास्ति। ३ शा भवेत् 'नास्ति। ४ शा श्रष्टाः ५ वह सं'नास्ति। ६ वह 'समक्षे' नास्ति। ७ शा शहलोकपरलोकभ्रष्टाः

कारण्याचीर तक पश्चक्रमिति निर्श्य च तुम्हतीं रष्ट्रा कुडुमफक्ककादिरसर्गा मा संस्कृ मेर्डि सुते ॥ १२॥

- 672) रम्मास्तम्ममृणाखद्वेमद्दाश्वमुत्रीलोत्यलाचैः पुरा वस्य स्वीवपुषः पुरः परिगतः प्राप्ता प्रतिष्टा न हि । तत्पर्यम्तद्दाां गतं विधिवद्यात्मितं सतं पश्चिमि-स्रीतद्यादितनासिकः पितृवने दृष्टं लघु स्वस्पते ॥ १३ ॥
- 673) अक् यद्यपि योषितां प्रविस्तसत्तारुण्यस्य स्वाचत्त्वरूप प्रमोद्जनकं मृहात्मनां नो सताम्। उच्छूनैबंद्वमिः शवैरतितरां कीर्णं श्मशानस्थर्णं स्राप्ति सुच्यति सुच्यकाकनिकतो नो राजसंसम्ब
- 674) युकाधाम कचा कपालमजिनाच्छक्तं मुख योषिता तब्छिद्रे नयने कुची पलमरी बाह्र तते कीकसे।

भक्तं शरीरम्। शनाक्षायते शवस्तक-अक्षम् इव भाचरति। किलक्षणानी लीणाम्। अतिरूपणितिधियाम्। च पुन । तत्र विया अक्षे । लावण्यादि अपि चम्रलम् । निष्ठ बद्धम् । तत्र सात्कारणात् । भो मुने कुक्कुमकम् कावण्यादि अपि चम्रलम् । तद्रतां तस्यां विया गतां प्राप्ताम् । दक्क्षां मोह मा गच्छ ॥ १२ ॥ यस्या [स्य] स्नीवपुष । पुर अप्रे । रम्भास्तम्भणालहेमशश्म्यकाले त्यल्यवे पुरं परिमते प्राप्ते । प्रतिर्धां न हि प्राप्तां । तच्छरीरम् । विधिवशात् कर्मवशात् । पर्यन्तदशां यत् मरणं प्राप्तम् । पितृवने क्षिप्तम् । पितृवने क्षिप्तम् । प्रविधि क्षतः खण्डतम् । दष्टम् । जने लघु लाज्यते । किलक्षणे जने । मति छादितनालिकैः ॥ १३ ॥ योषितां स्नीणाम् अत्रं वद्यपि प्रविलसत्तारूप्यलावण्यवद्भवावत् आभरणयुक्तशरीरं मृदात्मनां प्रमोदजनकं भवति । सत्तां साधूनां प्रमोदजनकं नो । यथा श्मरानस्थल लब्धा कृष्णकानिकर तुष्यति । राजहस्त्रज नो तुष्यति । किलक्षणं स्मशानम् । उच्छ्ने बहुभि शवे मृतकैः । अतितराम् । कीर्णं व्याप्तम् ॥ १४ ॥ योषितां स्नीणाम् । कवा केशा । युक्ताधाम गृहम् । स्नीणां मुख कपालम् अजितेन आच्छकम् आच्छादितम् । नयने द्व तच्छिते तस्य मुखस्य छिते । स्नीणां कुचौ पलभरो मांसपिण्डी । बाह् तते भुजौ शवें कीकसे अस्थित्वरूपे । स्नीणां तुन्दम् उदरम् । मृत्रमलादिसद्य विष्ठागृहम् । जवन प्रसन्दि क्षरणस्वभावं

आदि भी विनश्वर हैं। इसिकिये हे मुने! उसके शरीरमें संख्य कुकुम और काजल आदिकी रचनाको देखकर तू मोहको प्राप्त मत हो।। १२ ॥ पूर्व समयमें जिस बीशरीरके आगे कदलीस्तम्भ, कमलनाल, मुक्णं, चन्द्रमा और नील कमल आदि प्रतिष्ठाको नहीं प्राप्त हो सके हैं वह शरीर जब देववश मरण अवस्थाको प्राप्त होनेपर साशानमें फेंक दिया जाता है और पक्षी उसे इधर उधर नोंचकर क्षत विक्षत कर डालते हैं तब ऐसी अवस्थामें उसे देखकर भयको प्राप्त हुए लोग नाकको वद करके शीन्न ही छोड़ देते हैं—तब उससे अनुराग करना तो दूर रहा किन्तु उस अवस्थामें वे उसे देल भी नहीं सकते हैं ॥ १३ ॥ यथि शोभायमान यौवन पर्व सीन्दर्वसे परिपूर्ण बियोंका शरीर आभूषणोंसे विभूषित है तो भी यह मूर्वजनोंके लिये ही आनन्दको उत्पन्न करता है, न कि सज्जन मनुष्योंके लिये । ठीक है—बहुत-से सडे-गले मृत शरीरोंसे अतिशय ज्यास समझानम्मिको पाकर काले की बोंका समुदाय ही सन्दृष्ट होता है, न कि राजहसोंका समुदाय ॥ १४ ॥ बियोंक बाल जुओंक वर हैं मस्तक एव मुल चमड़ेसे आच्छादित है, दोनों नेत्र उस मुलके छिद्र हैं, दोनों स्तन मांससे परिपूर्ण हैं, दोनों सुजार्य की हिन्नुया हैं, उदर मल-मूजादिका स्थान है। जवन

तुन्दं मूत्रमलादिस**च जवनं प्रस्यन्दिवर्षोगृहं** पादस्थुणमिदं **किमत्र महतां रागाय संभाज्यते** ॥ १५ ॥

- 675) कार्याकार्यविचारश्र्यमनस्रो लोकस्य कि ब्र्महे यो रागान्धतयादरेण वनितायक्त्रस्य लालां पिबेत्। स्त्राच्यास्ते कवयः शशाङ्कवदिति प्रव्यक्तवाग्डम्बरे श्चर्मानज्ञकपालमेतदपि यैरप्रे सप्ता वर्ण्यते ॥ १६॥
- 676) एष स्नीविषये चिनापि हि परप्रोक्तोपवेशं भृश रागान्धो मदनोदयादजुचितं किं किं न कुर्याज्ञनः। अप्येतत्परमार्थबोधविकेल प्रौढं करोति स्फुरत् शृङ्गारं प्रविधाय काव्यममकृञ्जोकस्य कश्चित्कवि ॥१७॥
- 677) दारार्थादिपरिग्रह कृतगृहैक्यापारसारो ऽपि सन् देव सो ऽपि गृही नरः परधनस्त्रीनिस्वृह सर्वदा।

वीर्यनि सरणस्थानम् । वर्चोगृह पुरीषगृहम् । पादस्थूणम् । अत्र क्षारीरे । महता रागाय इन कि सभाव्यते । श्रीशारीरे रागायां किमिप न संमाव्यते ॥ १५ ॥ तस्य ठोकस्य वय कि इम्महे । किलक्षणस्य ठोकस्य । कार्याकार्यविचारे श्रून्यमनस्य । य अयं ठोक । रागा धत्या आदरेण वनितावक्त्रस्य ठाठा पिवेत । ते कत्रय श्राध्या इति कोऽर्थ नि या । ये किसिभ । एतदिप कीमुखम् । सतां साधूनाम् अमे शशाङ्कवत् च द्रवर्ते इति वर्ण्यते । किलक्षण मुखम् । चमानद्धकपालम् । किलक्षणे किसिभ । प्रव्यक्तवाग्डम्यरे ॥ १६ ॥ एष जन ठोक । मन्नोदयात् कामोदयात् । मृशम् अतिशयेन । रागा ध अपि परप्रोक्त-उपदेशं विनापि हि खीविषये कि किम् अनुचितम् अयोग्यकार्यं न द्वर्यात्। अपि तु दुर्यात् । किश्वकवि एतत् स्फुरच्छुक्कारं काव्यं प्रीवम् । प्रविधाय कृत्या । असकृत् निर तरम् । ठोकस्य परमार्थवोधविक्छै करोति ॥ १७ ॥ सोऽपि गृही नर भव्य देव कथ्यते । किलक्षण भव्य । दारा स्त्री अर्थ द्रव्य परिग्रहयुक्त । पुन कृतगृह यापारमार अपि सन् स भव्य परधनपरस्त्रीनि स्पृह् । सर्वदा । तु पुन । स मुनि । देवानाम् अपि देव एव । अत्र ठोके। कर्न पुंसा पुरक्षण नो म यते । अपि तु सर्वे मन्यते । यस्य

बहते हुए मलका घर है तथा पैर स्तम्भ (धुनिया) के समान है। ऐसी अवस्थामें यह स्नीका शरीर यहा क्या महान् पुरुषों के लिये अनुरागका कारण हो सकता है। अर्थान् उनके लिये वह अनुरागका कारण कभी भी नहीं होता है॥ १ ४॥ जिसका मन कर्तव्य और अकर्तव्यके विचारसे रहित है, तथा इसीलिये जो रागमें आप होकर उत्सुकतासे स्नीके मुन्की लारको पीता है उस मनुष्यके विषयमें हम क्या कहें। किन्तु जो कविजन अपन स्पष्ट वचनोके विस्तारसे मज्जनोंके आगे चमडेसे आच्छादित इस कपाल युक्त मुक्को चद्रमाके समान सुदर बतलाते हैं वे भी प्रशसनीय समझे जाते हैं—जो वास्तवमें निन्दाके पात्र हैं॥ १६॥ यह जनममूह दूसरोके उपदेशके विना भी कामके उदीप्त होनेसे रागसे अन्या होकर स्नीके विषयमें कौन कौन-सा निन्य कार्य नहीं करता है। अर्थात् विना उपदेशके ही वह सीके साथ अनेक प्रकारकी निन्दनीय चेष्टाओंको करता है। फिर हेय-उपादेयके ज्ञानसे रहित कोई कवि निरन्तर शुगार रससे परिपूर्ण काव्यको रचकर उन लोगोंके चिक्तको और भी रागसे पुष्ट करता है॥ १७॥ जो गृहस्थ स्नी एव धन आदि परिमहसे सहित होकर घरके उक्तम व्यापार आदि कार्योंको करता हुआ भी कभी परधन और परस्तीकी इच्छा नहीं करता है वह गृहस्थ मनुष्य भी देव ( भशसनीय ) है। फिर

१ क विकलं । २ का परिमहकूनमात । १ का रागात्य । ४ का चन्द्रवत् इति नास्ति । ५ का परिमहन्सापारसार ।

यस्य की स तु सर्वयाः न च घनं रज्ञावदासङ्कृतो देखानामपि देव पन स सुनिः केंदान नो मन्यते में १८॥

- 678) कामिन्यादि जिनात्र दुःखहत्त्ये स्वीकुर्वते तक्ष ये लोकास्त्रत्र सुखं पराधिनतया तहुःखमेय ध्रुवम् । हित्वा तद्विषयोत्थमन्तविरस स्तोक यदाभ्यात्मिकं तरास्वैकहरां सुखं निरुपमं निस्यं निकं नीरक्रम् ॥ १९॥
- 679) सौमान्यादिगुणप्रमोदसदने पुण्येर्युतास्ते इदि स्त्रीणां ये सुचिरं वसन्ति विखसत्तादण्यपुण्यश्चियाम्। ज्योतिशोधमयं तदन्तरदशा कायात्पृथक् पश्यतां येषां ता न तु जातु ते ऽपि कृतिनस्तेश्यो नम कुवैते॥ २०॥
- 680) दुष्पाप बहुदु खराशिरशुचि स्तोकायुरस्पक्रता श्रातप्रान्तदिनं जराहतमतिः प्रायो नरत्वं भवे।

मुने । सर्वथा प्रकारेण । न तु श्री न च धनम् । स मुनि रक्षत्रय-अल्झूत ॥ १८ ॥ लोका कामियादि विना । अत्र लोके । दु खहतये दु खनाशाय । तत् सी आदि । ग्वीकुर्वते अष्ठीकुर्वन्ति । च पुन । तत्र स्त्रीषु र यत्युखं तत्सुखं पराश्रितत्या दुःसमेव भुवम् । तत् विवयो घ विवयोद्भवम् । अन्तविरसं स्तोकम् । हिं वा परित्यज्य । मध्य । यत्सुखम् तत्त्वैकहशाम् आध्यात्मिकं तत्सुखम् । अष्ठीकुरुते । तत्सुख तत्त्वैकहशाम् अध्यात्मिकं तत्सुखम् । अश्रीकुरुते । तत्सुख तत्त्वैकहशाम् अस्थात्मिकं तत्सुखम् । विरुपमम् । निजं स्वकीयम् । निलं शाश्वतम् । नीरजं रजोरहितम् ॥१९॥ ये नरा स्त्रीणां हृदि । सुन्ति विरकाल वमन्ति । ते नरा पुण्ये युता वर्ते ते । किलक्षणे पुण्य । सीभाग्यादिगुणप्रमोदसद्नै सीभाग्यमन्दिरै । किलक्षणानां स्त्रीणाम् । विलक्षत्तारुण्यपुण्यश्चियाम् । येवा यतीनां हृदि । ता क्रिय । जातु कदाचित् । व वसन्ति । तेऽपि यत्य । कृतिन पुण्यगुत्ता । तेभ्य नम कुर्वते । तद्वोधमय ज्योति । अन्तरहशा कायात् पृथक् पर्यतां शाननेत्रेण पर्यताम् ॥ २ ॥ मवे संसारे । नरत्वं मनुष्यपत्म् । प्राय बाहु येन । दुष्प्रपम् । इदं नरत्वम् । बहुतु सराक्षि अञ्चित । इद नरत्वं स्त्रोकायु । अल्यज्ञत्वा अञ्चातप्रान्तदेनम् अञ्चातमरणदिनम् । इद नर वम् । जराहृतमति । अस्तिन

जिसके पास सर्वधा न तो स्वी है और न धन ही है तथा जो रत्नत्रयसे विभूषित है वह मुनि तो देवोंका भी देव (देवोंसे भी पूज्य) है। वह भला यहा किसके द्वारा नहीं माना जाता है। अर्थात् उसकी सब ही पूजा करते हैं।। १८।। यहां की आदिके विना जो दु स होता है उसको नष्ट करनेके लिये लोग उक्त स्वी आदिको स्वीकार करते हैं। परन्तु उन स्वी आदिके निमित्तसे जो मुल होता है वह वास्तवमें परके अधीन होनेसे दु स ही है। इसलिये विवेकी जन परिणाममें अहितकारक एव प्रमाणमें अरूप उस विवयजन्य मुलको छोडकर तक्त्वदिश्योंके उस अनुपम मुलको स्वीकार करते हैं जो आत्माधीन, नित्य, आत्मीक (साधीन) एव पापसे रहित है।। १९॥ जो मनुष्य शोमायमान यौवनकी पवित्र शोमासे सम्पन्न ऐसी क्रियोंके हृदयमें विर काल तक निवास करते हैं वे सौमान्य आदि गुणों एव आनन्दके स्वानमृत पुण्यसे पुक्त होते हैं, अर्थात् जिन्हें उत्तम क्रिया चाहती हैं वे पुण्यात्मा पुरुष हैं। किन्तु अभ्यन्तर नेत्रसे झानम् मय ज्योतिको शरीरसे मिन्न देखनेवाले जिन साधुओंके हृदयमें वे क्रिया कभी भी निवास नहीं करती हैं उन पुण्यक्ताकी मुनियोंके लिये वे पूर्वोक्त (क्रियोंके हृदयमें वे क्रिया कभी भी निवास नहीं करती हैं उन पुण्यक्ताली मुनियोंके लिये वे पूर्वोक्त (क्रियोंके हृदयमें वे क्रिया कभी भी निवास नहीं करती हैं उन पुण्यक्ताली मुनियोंके लिये वे पूर्वोक्त (क्रियोंके हृदयमें वे क्रिया कभी भी निवास नहीं करती हैं उन पुण्यक्ताली मुनियोंके लिये वे पूर्वोक्त (क्रियोंके हृदयमें वे क्रिया कमी भी निवास नहीं करती करती हैं। २०॥ संसारमें जो मनुष्यपर्याय दुर्कभ हैं, बहुत दु सोंके समृहसे व्यास है, अपवित्र है, अक्त अन्त (मरण) का दिन अस्पन्नताके कारण झात नहीं किया जा सकता

१ क 'कीवु' नास्ति । १ क वरपुष्यम् आक्ष्मारिमनं यस्तुले ।

असिन्नेय तपस्ततः शिवपरं तत्रैय साझान्तुसं सौरुयार्थीति विचिन्स चेतसि तप कुर्यात्ररो निर्मेष्ठम् ॥ २१ ॥

681) उक्तयं सुनिपवानन्दिमिषजा द्वाभ्यां सुतायाः शुभा सद्वृत्तीषधवित्रतेरुचितवागर्थाम्मसा वर्तिता। निर्प्रन्थे परलोकदर्शनहते प्रोधक्तपोवार्धके श्रेतश्रश्चरनङ्गरोगशमनी वर्ति सदा सेन्यताम्॥ २२॥

नरत्वे। तप कायम्। तत नपस सकाशात्। शिवपदं भवेत्। तत्र शिवपदं। साक्षात् ग्रुसम्। साख्याधौ नरें । चेतके इति विचित्य निर्मेश्व तप कुयात्॥ २९॥ प्रोग्रात्पोवार्षके प्रकाशतपोष्टदे । निर्मेश्व मुनिमि । परलोकदशनकृते कारणाय। सङ्गीषपविंशते विचित्र स्थाप्त से स्थाप्त । किलक्षणाया सङ्गारित्रीषपविंशते । द्वाभ्यां युताया । सा इयं वर्ति । मुनिपद्मनिद्ध मिषजा वैश्वेन । उक्ता कथिता । शुभा श्रेष्ठा । पुन किलक्षणा वर्ति । उचितवाक् अर्थाम्भसा वर्तिता मर्दिता । पुन किलक्षणा वर्ति । चेतश्रक्षरनक्षरोगशमनी मनोनेत्रसंविधन कन्दर्पं विनाशनक्षीला ॥ २२ ॥ इति श्रीव्रक्षावर्यरक्षावर्ति समाप्ता ॥ १२ ॥

है, तथा जिसमें बृद्धावस्थाके कारण बुद्धि प्राय कुण्ठित हो जाती है उस मनुष्य पर्यायमें ही तप किया जा सकता है। तथा मोक्षपदकी प्राप्ति इस तपसे होती है और वास्तविक सुख उस मोक्षमें ही है। यह भनमें विचार करके मोक्षसुखाभिलापी मनुष्यको इस दुर्लभ मनुष्य पर्यायमें निर्मल तप करना चाहिये ॥ २१ ॥ दोसे अधिक उत्तम बीस छन्दों (पद्यों) रूप औषधि (बाईस स्होकोंमें रचित यह ब्रह्मचर्य प्रकरण ) की जो यह बत्ती मुनि पद्मनन्दीरूप वैद्यके द्वारा वतलायी गई है श्रेष्ठ है योग्य शब्द एव अर्थरूप जलसे जिसका उद्धर्तन किया गया है तथा जो चित्तरूप चक्षुके कामरूप रोगको शान्त करनेवाली है उसका सेवन तपोष्टद्ध माधुओको परलोकके टर्शनके लिये निरातर करना चाहिये॥ विशेषार्थ-महा श्री पद्मनन्दी मुनिने जो यह बाईस स्रोकमय ब्रह्मचर्य प्रकरण रचा है उसके लिये उन्होंने औषिकी बत्ती ( रुईमें ओषधिका प्रयोग कर आम्बमें लगानक लिये बनाई गई बत्ती अथवा अजन लगानेकी शलाई ) की उपमा दी है। अभिप्राय उसका यह है कि जिस प्रकार उत्तम वैद्यके द्वारा बतलाये गये श्रेष्ठ अजनको शराकाके द्वारा आखोंमें लगानेपर मनुष्यकी आखोका रोग (फुली आदि) दूर हो जाता है और तब वह दूसरे लोगोंको स्पष्ट देखने लगता है इसी प्रकार जो भन्य जीव मुनि पद्मनन्दीके द्वारा उत्तमीत्तम शब्दों ओर अर्थका आश्रय लेकर रचे गय इस ब्रह्मचर्य प्रकरणका मनन करते हैं उनके चित्तका कामरोग (विषयवाछा) नष्ट हो जाता हे और तब वे मुनिवतको धारण करके परलोक (दूसरे भव ) के देखनेमें समथ हो जाते हैं। तात्पर्य यह कि ऐसा करनेसे दुगतिका दु ल नष्ट होकर उन्हें या तो मोक्षकी प्राप्ति हो जाती है या फिर दूसरे भवमें देवादिकी उत्तम पर्याय प्राप्त होती है ॥ २२ ॥ इस प्रकार प्रश्नाचर्य रक्षावर्ती नामका अधिकार समाप्त हुआ ॥ १२ ॥

- ce

१ क मोक्षार्थीत । २ मोक्षार्थीन्तम् ।

## [१३ ऋषभस्तोत्रम्]

- 682) जब इसइ पाहिणंदण तिहुवणिलंगझदीच तित्थयर । जय संयळजीवबच्छल जिम्मलगुणरयणगिहि णाह ॥ १॥
- 683) स्वलसुरासुरमणिमउडिकरणकन्तुरियपायपीद तुर्म । धन्णा पेच्छंति धुणंति जवंति झांचति जिणणाह ॥ २॥
- 684) सम्मिर्डिका वि दिट्टे तर तर्होप क मार महहरिसी। काकस्क्रिका उको जिल ज-याणिमो कि परिप्रहर ॥३॥
- 685) तं जिण णाणमणत विसर्कयसयस्वत्थ्वित्थारं । जो थुणह सो पयासह समुद्रकहमवडसास्ट्रो ॥ ४ ॥
- 686) अम्हारिसाण तुद्द गोत्तिक्तलेण वि जिणेस सचरइ। आएसं मग्नंती पुरश्ने हियद्च्छिया रुच्छी ॥ ५॥

भो उमह भो ऋषभ । भो णाहिणदण भो नाभिनन्दन । भो त्रिभुवनिलयएकदीप त्रिभुवनगृहदीप । मो तीर्थंकर । भो सकलजीवनसल । भो निर्मलगुणरक्षनिध । भो नाध । त्वं जय ॥ १ ॥ भो जिननाथ । भो सकलसुरासुरमणिमुकुटिकरणे कर्तुरितपारपीठ । त्वां जिने घ या नरा प्रेक्षाते स्तुवन्ति जपन्ति ध्यायन्ति ॥ २ ॥ भो जिन । त्विय चर्मनेत्रणपि दृष्टे सिति महाहर्षे त्रैलोक्ये न माति । पुन ज्ञाननेत्रण त्विय दृष्टे सिति कियत् आनन्द परिस्कुरित तद् वय न जानीम ॥ ३ ॥ भो जिन । य पुमान् सर्वोपदेशेन त्वां स्तौति । किलक्षणं त्वाम् । ज्ञानमयम् अन तम् । पुन किलक्षणं त्वाम् । विषयीकृतसकलक्ष्यस्ति गोचरीकृतसकलपदार्थम् । स पुमान् अवटकृपमण्डक दृष्ट्र । समुद्रक्षणं प्रकाशयति ॥ ४ ॥ भो जिनेश । भो श्रीसर्वक्ष । मम सदशानां [ अस्मादशानां ] जनानाम् । तव गोत्रकिर्तनेन तव नामस्मरणेन । हृदयस्थिता [ हृदयेप्यता ] मनोन

हे अषम जिनेन्द्र! नामि राजाके पुत्र आप तीन लोकरूप गृहको प्रकाशित करनेके लिये अद्वितीय दीपकके समान हैं, धर्मतीर्थके प्रवर्तक हैं समस्त प्राणियोके विषयमें वात्सरूय भावको धारण करते हैं, तथा निर्मल गुणोरूप रत्नोंके स्थान हैं। आप जयवन्त होवे॥ १॥ नमस्कार करते हुए समस्त देवों एव असुरोंके मणिमय मुकुटोंकी किरणोंसे जिनका पादपीठ (पैर रखनेका आसन) विचित्र वर्णका हो रहा है ऐसे हे अपम जिने द्र! पुण्यात्मा जीव आपका दर्शन करते हैं स्तुति करते हैं जप करते हैं, और ध्यान भी करते हैं।। २॥ हे जिन! चर्ममय नेत्रसे भी आपका दर्शन होनेपर जो महान् हर्ष उत्पन्न होता है वह तीनों लोकोमें नहीं समाता है। फिर ज्ञानरूप नेत्रसे आपका दर्शन होनेपर कितना आनन्द प्राप्त होगा यह हम नहीं जानते हैं॥ ३॥ हे जिनेन्द्र! जो जीव समस्त वस्तुओं के विस्तारको विषय करनेवाले आपके अनन्त ज्ञानकी स्तुति करता है वह अपनेको उस कूपमण्डूक (कुएँमें रहनेवाल मैंडक) के समान प्रगट करता है जो कुएँमें रहनेवाल सुद्र मेंडक कभी समुद्रके इचान्त (विस्तारादि) को बतलाल है॥ विशेषार्थ—जिस प्रकार कुएँमें रहनेवाल सुद्र मेंडक कभी समुद्रके विस्तार आदिको नहीं बतला सकता है उसी प्रकार करना मनुष्य आपके उस अनन्त ज्ञानकी स्तुति नहीं कर सकता है जिसमें कि समस्त कर्यों एवं उनके अवन्त गुण और पर्यार्थ युगपत् प्रतिमासित हो रही हैं॥ ४॥ है जिनेन्द्र! आपके नामके कीर्तनसे—केवल नामके सरण मात्रसे—भी हम जैसे मनुष्योंके सामने मनचाही लक्षी आज्ञा मांगती

१ का जासमित । मधान- ५६

- 687) जासि सिरी तइ संते तुव अवदृष्णिम्म तीपै णट्ठापै। संके जणियाणिद्धा बिट्टा सम्बद्धसिद्धी वि'॥६॥
- 688) णाहिष्यरे वसुहारावडणं जं सुइरमिहं तहोयर्णा। आसि णहाहि जिणेसर तेण घरा वसुमई जाया॥ ७॥ 689) स विय सुरणवियणया महण्वी पहु दिओ सि जंगण्ये।
- 689) स द्विय सुरणवियपया मरुपवी पद्ग दिओ सि जंगडमे । पुरओ पट्टी बज्झह मज्झे से पुत्तवतीण ॥ ८ ॥
- 690) अंकत्थे तह दिट्ठे जंतेण सुरायलं सुरिंदेण। अणिमेसत्त्वदुत्तं सयलं णयणाण पढिवण्णं॥९॥

वाञ्छिता लक्ष्मी । मम पुरत अप्रे । आदेश प्रार्थय ती संवरति प्रवर्तते ॥ ५ ॥ शक्के अहम् । एव मन्ये । भो श्रीसर्वेक । या श्री लक्ष्मी तथा श्री शोभा। त्वयि सति सर्वार्थसिद्धौ। आसि पूर्वम् आसीर्त्। त्वयि अवतीर्णे सति तस्या लक्ष्म्या नष्टा शोभा सर्वार्थसिद्धौ अपि न दृष्टा। जनितानिष्टा ॥ ६ ॥ भो जिनेश्वर । तव अवतरणात् । नाभगृहे [ इह ] पृथिव्याम् । नभस आकाशात् । यद्यसात् । सुन्दिरं चिरकालम् । वसुधारापतनम् आसीत् तेन हेतुना सा पृथ्वी वसुमसी जाता द्रव्यवसीत्वम् उपगता ॥ भी प्रभी । महदेवी सैंबी सुर देव इन्द्राणी च पुन [ स बिय मा एव ] देवे निमतपदा जाता । सस्य यस्या महदेव्या गर्भे त्व स्थितोऽसि तस्या महन्व्या मस्तके पत्रवतीनां मध्ये अप्रत पट्ट बच्चते । पत्रवती महदेवी प्रधाना तत्सदशा अन्या न ॥ ८ ॥ भो जिनेश । अङ्कस्थे त्विय दृष्टे सित सुरेन्द्रेण । नेत्राणाम् अनिमेषनानात्व सफलं प्रतिपन्नं सफल ज्ञातम् । किलक्षणेन हुई उपस्थित होती है ॥ ५ ॥ हे भगवन् ! आपके सर्वार्थसिद्धिमें स्थित रहनेपर जो उस समय उसकी शोभा थी वह आपके यहा अवतार लेनेपर नष्ट हो गई । इससे मुझे ऐसी आशका होती है कि इसीलिये उस समय सर्वार्थसिद्धि भी ऐसी देखी गई माना उनका अनिष्ट ही हो गया है ॥ विशेषार्थ-जिस समय भगवान् ऋषभ जिनेन्द्रका जीव सर्वार्थसिद्धिमें विद्यमान था उस समय भावी तीर्थकरके वहां रहनेसे उसकी शोमा निराली ही थी। फिर जब वह वहासे च्युत होकर माता मरुदेवींके गर्भमें अवतीर्ण हुआ तब सर्वार्थिसिद्धिकी वह शोभा नष्ट हो गई थी। इसपर यहा यह उत्प्रेक्षा की गई है कि भगवान् ऋषभ जिनेन्द्रके च्युत होनेपर वह सर्वार्थसिद्धि मानो विधवा ही हो गई थी, इसीलिये वह उस समय सौमाम्यश्रीसे रहित देखी गई।। ६ ॥ हे जिनेश्वर! आपके अवतार लेनेसे नाभि राजाके घरपर आकाशसे जो चिर काल (पन्द्रह मास) तक धनकी धाराका पतन हुआ-रत्नोकी वर्षा हुई-उससे यह पृथिवी वसुमती (धनवाली) इस सार्थक नामसे युक्त हुई ॥ ७ ॥ हे भगवन् । जिस मरुदेवीके गर्भेमें तुम जैसा प्रमु स्थित था उसीके चरणोंमें उस समय देवोंने नमस्कार किया था। तब पुत्रवती क्रियोंके मध्यमें उनके समक्ष उसके लिये पट्ट बाधा गया था अर्थात् समस्त पुत्रवती स्त्रियोंके बीचमें तीथकर जैसे पुत्ररत्नको जन्म देनेवाली एक वही मरुदेवी पुत्रवती प्रसिद्ध की गई थी ॥ ८ ॥ हे जिने द्र ! सुमेरुपर जाते हुए इंद्रकों गोदमें स्थित आपका दर्शन होनेपर उसने अपने नेत्रोकी निर्निमेषता ( झपकनका अभाव ) और अधिकता (सहस्र संख्या) को सफल समझा ।। विशेषार्थ-यह आगमप्रसिद्ध बात है कि देवोंके नेत्र निर्निमेष (पलकोंकी झपकनसे रहित) होते हैं। तदनुसार इन्द्रके नेत्र निर्निमेष तो थे ही साथमें वे संख्यामें भी एक हजार थे। इन्द्रने जब इन नेत्रोमे प्रभुका दर्शन किया तब उसने उनको सफल समझा। यह सुयोग अन्य मनुष्य आदिको प्राप्त नहीं होता है। कारण कि उनके दो ही नेत्र होते हैं और वे भी सनिमेष। इसिलिये वे जब त्रिलोकीनाथका दर्शन करते हैं तब उन्हें बीच बीचमें पलकोंके झपकनेसे व्यवधान मी होता है। वे उन देवोंके समान बहुत समय तक टकटकी लगाकर भगवान्का दर्शन नहीं कर पाते हैं ॥९॥

१ क श यासि। र अ अनयणामि नीये क अनयणामि त्तिये श अनयणामित्तीये। १ आ क श णहाये। ४ क श सिद्धावि। ५ क शुरुसंस् च सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द्ध सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द श सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्च श सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द्ध श सुरुसिर्द श सुरुसिर्च सुरुसिर्द श सुरुसिर्द श सुरुसिर्द श सुरुसिर्द श सुरुसिर्द सुरुसिर्द सुरुसिर्द सुरुसिर्द

- 691) तित्याचणमावण्यो मेक तुइ जन्मण्डाणजळजोय । तं तस्ते स्रामुद्दी प्रवादिनं जिल कुनंति स्रवाद्धी १०॥
- 692 ) मेरसिरे परजुन्छक्कियणीरतारणपणदृषेवाणं । तं वित्तं तुरू पहाणं तह जह जहमासि सकियां ॥ ११ ॥
- 693) जाह तुह जनमञ्हाजे हरियो मेहिम पायमायस्य । देखिरभुर्याहि भग्ना तह अक वि मंगुरा मेहा ॥ १२॥
- 694) जाण बहुवहिं विश्वी जाया कण्यहुमेहिं तेहिं विणा। एकेण वि ताण तए प्याण परिकप्यिया जाह ॥ १३॥

इन्हेण । सुरालयं मिदरं [ सुरावरं ] गच्छता ॥ ९ ॥ भो जिन । तव जन्मस्नानजलयोगेन मैठस्तीर्थत्वम् आपस प्राप्तः । तत् तस्यात कारणात । सर-सर्यश्रमुखी देवा सदाकाले तस्य मेरी प्रदक्षिणी कुर्वन्ति ॥ १ ॥ मेरुबिरसि मस्तके तव तत् जन्म कानं तथा वर्तं जातं यथा पतनोस्कलननीरताडनवशात् प्रणष्टदेवानां नम कीर्णम् आश्रित व्याप्तं जातम् ॥ १९ ॥ भो नाय । तव जन्मजाने मेरी हरे इन्द्रस्य नृत्यमानस्य स्फालितभुजामि तदा मधा मेघा अद्यापि मन्नराः खण्डिता दृश्यन्ते ॥ १२ ॥ भो नाथ । यासा प्रजानां बहुमि कल्पहुमै इतिजीता उदरपूर्ण जातम् । तैर्विना कल्पहुम विना । तासा प्रजानाम् । एकेनापि है जिन ! उस समय चूकि मेरु पर्वत आपके जन्माभिषेकके जलके सम्बाधसे तीर्थस्वरूपको प्राप्त हो चुका था इसीलिये ही मानो सूर्य चन्द्रादि ज्योतिषी देव निरन्तर उसकी प्रदक्षिणा किया करते हैं ॥ १०॥ जन्माभिषेकके समय मेरु पर्वतके शिखरपर नीचे गिरकर ऊपर उच्छलते हुए जलके अभिघातसे कुछ खेदको प्राप्त हुए देवेंकि द्वारा आपका वह जन्मामिषेक इस प्रकारसे सम्पन हुआ कि जिससे आकाश उन देवों और जलसे ज्याप्त हो गया ॥ ११ ॥ हे नाथ ! आपके जन्माभिषेकमहोत्सवमें मेरुके ऊपर नृत्य करनेवाले इन्द्रकी कम्पित ( चचल ) मुजाओसे नाशको प्राप्त हुए मेघ इस समय भी भगर ( विनश्वर ) देखे जाते हैं ॥ १२ ॥ हे नाथ ! मोगमूमिके समय जिन प्रजाजनोंकी आजीविका बहुत से कल्पहुर्क्षोंके द्वारा सम्पन्न हुई थी उनकी वह आजीविका उन कल्पवृक्षोंके अभावमें एक मात्र आपके द्वारा सम्पन्न (पद्रिति) की गई थी। विशेषार्थ-पूर्वमें यहा (भरतक्षेत्रमें ) जब भौगमूमिकी प्रवृत्ति थी तब प्रजाजनकी आजीविका बहत-से ( दस प्रकारके ) कल्पवृक्षोंके द्वारा सम्पन्न होती थी । परन्त जब तीसरे कालका अन्त होनेंमें पल्यका आठवा भाग शेष रहा था तब वे कल्पवृक्ष घीरे घीरे नष्ट हो गये थे । उस समय भगवान आदि जिनेन्द्रने उहें कर्मभूमिके योग्य असि-मसि आदि आजीविकाके साधनोकी शिक्षा दी थी। जैसा कि स्वामी समन्तमदाचार्यने कहा भी है- प्रजापतिया प्रथम जिजीविषु शशास कृष्यादिषु कर्मस्र प्रजा । प्रबुद्धतस्य पुनर्द्धतोदयो ममत्वतो निर्विविदे विदावर ॥ अभिप्राय यह है कि जिन ऋषम जिनेन्द्रने पिहले करपद्वक्षोंके नष्ट हो जानेपर आजीविकाके निमित्त व्याकुलताको प्राप्त हुई प्रजाको प्रजापितके रूपमें कृषि आदि छह कर्मोंकी शिक्षा दी थी वे ही ऋषम जिनेन्द्र फिर वस्तुस्वरूपको जानकर संसार, शरीर एव भोगोंसे विरक्त होते हुए आक्षर्यजनक अन्युदयको प्राप्त हुए और समस्त विद्वानोंमें अप्रेसर हो गये ॥ हू स्य स्तो २ इस प्रकारसे जो प्रजाजन भोगमूमिके कार्ल्म अनेक करपद्वक्षोंसे आजीविकाको सम्पन्न करते ये उन्होंने कर्ममुमिके प्रारम्भें एक मात्र उक्त ऋषम जिनेन्द्रसे ही उस आजीविकाकी सम्पन्न किया था-वे ऋषम जिनेन्द्रसे असि. मसि व क्रांच आदि कर्मोंकी शिक्षा पाकर आनन्दपूर्वक आजीविका करने लगे

१ क का तारास्त । २ क सुरवसुद्धाः १ व-प्रतिपाठोऽयम् । व का मासियं विश्वं का मासियं किण्णं का मासियं विश्वं । ४ व्य का पुरुषक्षि । क सुरवर्षभमुक्षाः ।

- 695) पहुणा तप सणाहा घरासि तीप कहण्णहेर वृद्धो । णवघणसमयसमुह्वसियसासस्टम्मेण रोमंचो ॥ १४॥
- 696) विज्ञु व्य घणे रंगे दिहुपणहा पणियति अमरी। जङ्या तङ्या वि तप रायसिरी तारिसी दिहा ॥ १५॥
- 697) वेरम्मदिणे सहसा वसुहा जुण्णं तिणं व ज मुका। देव तए सा अजा वि विखयइ सरिजलरवा वराई॥ १६॥
- 698) अइसोहिओ मि तइया काउस्सग्गद्विओ तुमं णाह । धम्मिकघरारमे उष्मीकयमूलसंमो व्य ॥ १७॥
- 699) हिययत्थझाणसिहिडज्झमाण सहसा सरीरधूमो व्व । सहर्द्रे जिण तुज्झ सीसे महुयरकुरुसंणिहो केसमरो ॥ १८ ॥

वया वृत्ति परिकल्पिता॥ १३॥ भो प्रभो वया प्रभुषा कृत्वा धरा पृथ्वी सनाथा आसीत्। अप्यथा तस्या धराया नवधन-मेधसमयसमह्रसितश्वार्म [सस्य ] छद्मेन [ च्छ्याना ] प्रादुर्भूत रोमाश्व कयं भवेत् ॥ १४ ॥ यदा यस्मिन् काछे । त्वया नुस्यशालायां प्रमृत्याती अमरी देवाजना नीलाजसा दृष्टपणष्टा दृष्टा तदा काले राजश्री अपि तारिसी तादसी देवाजनासदसी विनश्वरा दृष्टा । वस्मिन् केव । मेघे विद्यदिव ॥ १५ ॥ भो देव । वैराग्यदिने वया महसा या वसुघा जीर्णतृणम् इव मुक्ता सा वस्रधा अद्यापि सरिताजलरवात् व्याजेन वराकिनी विराकी विलयित रुदनं करोति ॥ १६ ॥ भो नाथ । त्वं तदा कायोत्सर्ग-स्थितं अतिशोभित आसीत् [ असि ] धर्मैकगृहारम्भे कर्त्वाकृतमृलस्तम्भवत् व राजसे ।। १ ॥ भो जिन । तव शीर्षे मस्तके केशसमृह शोभते । किंलक्षण केशभर । मधु रर्कुलसनिभ केशभर । किंवत् । हृदयस्थध्यानशिखिदश्यमानशरीरधुम्रवर्ते ॥ १८॥ थे ॥ १३ ॥ हे भगवन् ! उस समय पृथिवी आप जैसे प्रभुको पाकर सनाथ हुई थी । यदि ऐसा न हुआ होता तो फिर वह नवीन वर्षाकारुके समय प्रगट हुए धान्याकुरोके छरुसे रोमांचको कैसे धारण कर सकती थी <sup>2</sup> ॥ १४ ॥ हे भगवन् । जब आपने मेघके मध्यमें क्षणमें नष्ट होनेवाली बिजलीके समान रंगभूमिमें देखते ही देखते मरणको प्राप्त होनेवाली नृत्य करती हुई नीलाजना अप्सराको देखा था तभी आफ्ने राजलक्ष्मीको मी दसी प्रकार क्षणभगुर समझ लिया था ॥ विशेषार्थ-- विसी समय मगवान् ऋषभ जिने द्र अनेक राजा-महाराओसे वेष्टित होकर सिंहासनपर विराजमान थे। उस समय उनकी सेवा करनेके िकये इन्द्र अनेक ग धर्वों और अप्सराओके साथ वहा आया । उसने भक्तिवश वहा अप्सराओंका नृत्य प्रारम्भ कराया । उसने भगवान्को रा य भोगसे विरक्त करनेकी इच्छासे इस कार्यमें ऐसे पात्र (नीळांजना) को नियुक्त किया जिसकी कि आयु शीष्र ही समाप्त होनेवाली थी। तदनुसार नीलाजना रस, भाव और रूपके साथ नृत्य कर ही रही थी कि इतनेमें उसकी आयु समाप्त हो गई और वह देखते ही देखते क्षणभरमें अदृश्य हो गई। यद्यपि इन्द्रने रसभगके भयसे वहा दूसरी वैसी ही अप्सराको तत्कारू खदा कर दिया था, फिर मी भगवान् ऋषम जिने द्र इससे अनिभन्न नहीं रहे । इससे उनके हृदयमें बड़ा वैराग्य हुआ (आ पु १७, १११)॥ १ ॥ हे देग! आपने वैराम्यके दिन चूकि पृथिवीको जीर्ज तृपके समान अकस्मात् ही छोड़ दिया था इसीलिये वह वेचारी आज भी नदीजलकी ध्वनिके मिषसे विलाप कर रही है।। १६ ॥ हे नाय । आप कायोर्त्सर्गसे स्थित होकर ऐसे अतिशय शोभायमान होते थे जैसे मानो धर्मरूपी अद्वितीय प्रासादके निर्माणमें ऊपर खडा किया गया मूल सम्भा ही हो ॥ १७॥ हे जिन! आपके शिरपर जो अमरसमूहके समान काले केशोंका भार है वह ऐसा शोभित होता है

१ क कह गही व कहं कह। २ व वरह। २ च प्रतिपाठोऽयम्। अ क चा उ झीक्त्य। ४ क चा सीहर व सुद्दर ५ क नवमेष। ६ अ क स्वास। ७ क अपि ताहृशी। ८ अ चा रून्न करोति नास्ति। ९ क कायोस्तर्गे स्थित। १ अ क राजते। ११ अ क राजते। ११ अ क राजते।

- 700) क्रमक्रकंकच्छके जहे जिस्सहसमाहिसूईय । तह जाणक्यके क्रिय क्रोयाकोकं पहिण्यकियं ॥ १९॥
- 701) आवरणाईणि तय समूख्युम्मूखियाद दङ्ग । करमस्वत्रोण सुर्व' च वाद मीएन सेलेज ॥ २० ॥
- 702) नाजामजिनिम्माजे देव दिश्रो सहसि' समवसरणस्मि । उपरि वै संजितिहों जियाण जोईण सद्याजं ॥ २१॥
- 708) छोउत्तरा वि सा समवसरणसोहा जिणेस तुह पाए। छहिकण लहाइ महिमें रविणो जिल्ली व्य कुसमर्साहा ॥ २२॥
- 704) विश्वोसी अकलंको अजडो चदो व्य सहसि तं तह वि। सीहासणायलस्यो जिणिदं कयकुवलयाणंदो ॥ २३॥

भो अच्य पूज्य । निर्मलसमाधिभूत्या कमैकलङ्कचतुष्के नष्टे सति तव ज्ञानदर्पणे लोकालोक प्रतिबिम्बितम् ॥ १९ ॥ भो नाथ । आवरणादीनि त्वया समूलम् उन्मूलितानि उपादितानि । भीतेन शेषेण अधातिकमैत्रतुष्केन ह्या स अवाति-चतुष्क मृतगवर्ते [तत् अवातिचतुष्कं मृतवत् ] त्विष विषये स्थितम् ॥ २ ॥ भी देव । समवसरणे नानामणिनिर्माणे त्वं स्थित शोभसे । किलक्षणस्त्वम । यावता जितानां ने सर्वेषां योगिनाम उपरि निविष्ट सन् विराजसे शोभसे ॥ २१ ॥ भो जिनेश । सा समबसरणशोमा लोकोत्तरा अपि तब पादौ लाध्या प्राप्य महिमान लभते । यथा सयस्य पादपान [पाडान ] रूक्षा कमिलनी विराजते । किलक्षणा कमिलनी । कुद्रमस्था कुसुमेषु तिष्ठतीति कुद्रमस्था ॥ २२ ॥ भी जिनेन्द्र । त्वं चन्द्रवत् शोभसे तथापि चन्द्रात् अधिक । यतस्त्वं नि वि । पुन किलक्षण त्वम् । अकलङ्क कलङ्करहित । अजड ज्ञानवान् । पुन किन मानो हृदयमें स्थित ध्यानरूपी अमिसे सहसा जरुनेवाले शरीरका धुआं ही हो ॥ १८ ॥ हे मगवन् ! निर्मल ध्यानरूप सम्पदासे चार घातिया कर्मरूप कलकके नष्ट होजानेपर प्रगट हुए आपके ज्ञान (केवल्जान) रूप दर्पणमें ही लोक और अलोक प्रतिबिम्बत होने लगे थे।। १९ ॥ हे नाय ! उस समय ज्ञानावरणादि चार धातिया कर्मोंको समूल नष्ट इए देखकर शेष ( वेदनीय आयु नाम और गोत्र ) चार अधातिया कर्म भयसे ही मानो मरे हुएके समान ( अनुभागसे क्षीण ) हो गय थे ॥ २० ॥ हे देव ! विविध प्रकारकी मणियोंसे निर्मित समवसरणमें स्थित आप जीते गये सब योगियोंके ऊपर बैठे हुएके समान सुशोमित होते हैं ॥ विशेषार्थ-भगवान जिनेन्द्र समबसरणसभामें ग धकटीहीं भीतर स्वभावसे ही सर्वोपरि विराजमान रहते हैं। इसके उपर यहां यह उत्प्रेक्स की गई है कि उन्होंने चिक अपनी आभ्यन्तर व बाह्य लक्ष्मीके द्वारा सब ही योगीजनोंको जीत लिया था. इसीलिये वे मानो उन सब योगियोंके ऊपर स्थित थे।। २१।। हे जिनेश ! वह समन्सरणकी शोभा यद्यपि अलैकिक थी. फिर भी वह आपके पादो (चरणों ) को प्राप्त करके ऐसी महिमाको प्राप्त हुई जैसी कि पूर्व्यांसे व्याप्त कमिलनी सूर्यके पादो (किरणो ) को प्राप्त करके महिमाको प्राप्त होती है।। २२।। है जिनेन्द्र! सिंहासनरूप उदयाचलपर स्थित आप चूकि चन्द्रमाके समान कुबरूप ( पृथिवीमण्डल, चन्द्रपक्षमें कुसुद ) को आनन्दित करते हैं, अत एव उस चन्द्रमाके समान सुन्नोमित होते हैं. तो भी आपमें उस चन्द्रमाकी अपेक्षा विशेषता है- कारण कि जिस प्रकार आप अज्ञानादि दोषोंसे रहित होनेके कारण निर्दोष हैं उस प्रकार चन्द्रमा निर्दोष नहीं हैं- वह सदीव है, क्योंकि वह दीवा ( रात्रि ) से सम्बन्ध रसता है। आप कर्मगलसे रहित होनेके कारण अकलक हैं, परन्त चन्द्रमा कलक (काला चिह्न) से ही सहित है। तथा आप जडता (अज्ञानता ) से रहित होनेके कारण अजड हैं। परन्त चन्द्रमा अजड नहीं है.

र क मूर्य, अ क सुर्थ । २ व सुव्ति का सोहति । २ क उपरिव्य, व वा उपरि व । ४ व्य-प्रतिपाठोऽम् । वा क का जिप्य । ५ व कुमक्त । ६ क क्रकुणसर्थं सर्वेदां । ७ का किस ।

- 705) अच्छते ताव इयरा फुरियविवेया णमंतसिरसिहरा । होइ असोओ रुक्सो वि जाह तुह संजिहाणत्थो ॥ २४ ॥
- 706) छत्तत्तयमालंबियणिम्मलसुत्ताहरूञ्छला सुन्स । जणलोयणेसु वरिसइ समयं पि व णाह विवृहिं ॥ २५ ॥
- 707) कयलोयलोयणुष्पलहरिसाइ सुरेसह थयलियाई। तुह देव सरयससहरिकरणक्याई व चमराई॥ २६॥
- 708) विहलीक्यपंचसरे पंचसरो जिण तुमस्मि काऊण। अमरकयपुष्पविद्विष्ठला वह मुवह कुसुमसरे ॥ २७॥

स्वारत्वम् । सिंहासना वलस्य । पुन किंस्रक्षणस्त्वम् । कृतकुवलमान द ॥ २३॥ मो नाथ । तावत् इतरै भव्या दूरै तिष्ठन्तु । किविशिष्टा भव्या । स्फुरितविवेका । पुन नम्नीभूतशिर शिखरा । तव सनिधानस्य तव निकटस्थग्रक्ष अशोक शोकरहित भवति । भव्यजीवस्य का वार्ता ॥ २४ ॥ भो नाथ । तव छत्रत्रयम् आलम्बितनिर्मलम्कल छलात् जनलोचनेषु अपूर्त बिद्भि वर्षति इव ॥ ५ ॥ भो देव । तव चमराणि शशधरिकरणकृतानि इव । पुन किलक्षणानि चमराणि । कृतलोक लोचनोत्पलह्याणि । पुन किलक्षणानि चमराणि । न्द्रहस्तैचालितानि ॥ २६ ॥ भो जिन । पश्चशर काम त्विष विषये अमर देवकृतपुष्पत्रृष्टि छलात् । बहून कुसमशरान् पुष्पस्तवकान् मुश्चति । किलक्षणस्त्वम् । विफलीकृतपञ्चशर निर्जितकाम ॥ २७ ॥ किन्त ज़ड है- हिमसे प्रस्त है ॥ २३ ॥ हे नाथ । जिनके विवेक प्रगट हुआ है तथा जिनका शिररूप शिखर आपको नमस्कार करनेमें नमीभूत होता है ऐसे दूसरे भव्य जीव तो दूर ही रहें किन्तु आपके समीपमें स्थित वृक्ष भी अशोक हो जाता है।। विशेषार्थ-यहा प्राथकर्ता भगवान् ऋषभ जिने दकी स्तुति करते हुए उनके समीपमें स्थित आठ प्रातिहार्यों मेंसे प्रथम अशोक वृक्षका उल्लेख करते हैं । वह वृक्ष यद्यपि नामसे ही अशोक' प्रसिद्ध है फिर भी वे अपने शब्द चातुयसे यह व्यक्त करते हैं कि जब जिने द्र भगवान्की केवल समीपताको ही पाकर वह स्थावर वृक्ष भी अशोक (शोक रहित) हो जाता है तब मला जो विवेकी जीव उनके समीपमें स्थित होकर उन्हें भक्ति पूर्वक नमस्कार आदि करते हैं वे शोक रहित कैसे न होंगे ? अवस्य ही वे शोकसे रहित होकर अनुपम सुखको प्राप्त करेंगे ॥ २४ ॥ ह नाथ ! आपके तीन छत्र लटकते हुए निर्मल मोतियोके छल्से मानो बिन्तुओके द्वारा भव्यजनोंके नेत्रोमें अमृतकी वर्षा ही करते हैं।। विशेषार्थ- मगवान ऋषम जिनेन्द्रके शिरके ऊपर जो तीन छत्र अवस्थित थे उनके सब ओर जो सुन्दर मोती लटक रहे थे वे लोगोंक नेत्रोमें ऐसे दिखते थे जैसे कि मानो वे तीन छत्र उन मोतियोंके मिषसे अमृतिबन्दुओंकी वर्षा ही कर रहे हों ॥ २५ ॥ हे देव ! लोगोके नत्रोरूप नील कमलोंको हर्षित करनेवाले जो चमर इन्द्रके हाथोंसे आपके ऊपर ढोरे जा रहे थे वे शरत्कालीन चन्द्रमाकी किरणोसे किये गयेके समान प्रतीत होते थे ॥२६॥ हे जिन ! आपके विषयमें अपने पाच बाणोको व्यर्थ देखकर वह कामदेव देवोंके द्वारा की जानेवाली पुष्प-वृष्टिके छल्से मानो आपके ऊपर बहुत-से पुष्पमय बाणोंको छोड़ रहा है ॥ विशेषार्थ-कामदेवका एक नाम पचरार भी है जिसका अर्थ होता है पाच बाणोवाला । य बाण मी उसके लोहमय न होकर पुष्पमय माने जाते हैं। वह इन्हीं बार्णोंके द्वारा कितने ही अविवेकी प्राणियोको जीतकर उन्हें विषयासक किया करता है। प्रकृतमें यहा मगवान् ऋषभ जिन द्रके उपर जो देवोके द्वारा पुष्पोंकी वर्षा की जा रही थी उसके ऊपर यह उत्प्रेक्षा की गई है कि वह पुष्पवर्षा नहीं है बिश्क जब भगवान्को अपने वशमें करनेके छिये उस कामदेवने उनके ऊपर अपने पाचो बाणोको चला दिया और फिर भी वे उसके वशमें नहीं हुए, तब उसने मानो उनके ऊपर एक साथ बहुत-से बाणोको ही छोड़ना प्रारम्भ कर दिया था।। २७॥

१ का इच्छतु। २ का असोहो अप का असोवो। ३ व प्रतिपाठोऽयम्। आप का का सरो। ४ आप का विद्वी। ५ का हस्तेन ।

- 709) यस कियो परसच्या नाची भण्याचे सुवाह मा वयणं। सुद्ध बुंद्रही रसंतो चहुद्ध व तिजयस्य मिलियक्स ॥ २८॥
- 710) रविजो संतावयरं ससिजो उच जड्ड्यायरं' देव । संतावजङ्गहरं तुन्हा विय पहु पहायळयं ॥ २९ ॥
- 711) मदर्रमहिस्समाणॅबुरासिणिग्घोससंणिहा तुन्स । वाणी सुहा ज अण्णा संसारविसस्स जासवरी ॥ ३० ॥
- 712) पत्ताण सार्राणं पिव तुज्यं गिरं सा गई जडाणं पि । जा मोक्ससरहाणे असरिसफलकारणं होइ ॥ ३१ ॥

त्व दुन्दुभि रसन् शब्दं कुर्वन् सन् मिलितस्य त्रिजगत एवं कथयतीवें । एवं कि कथयति । एव जिन परमात्मा ज्ञानी । भो लोका अन्येषां कुदेवानां वचनं मा शृणुत ॥ २८ ॥ भो देव अर्च्य । मो प्रभो । रदे सूर्यस्य प्रभावलयं संतापकरम् । पुन शिवानः चन्त्रस्य प्रभावलय जडताकरं शीतकरम् । भी जिन । तव प्रभावलय सतापजडत्वहरम् ॥ २९ ॥ भी देव । तव वाणी सुधा अमृतम् । संसारविषस्य नाशकरी । भन्या कुदेवस्य वाणी संसारविनाशकरी न भगति । किलक्षणा तव वाणी । सन्दरेण मेरुणा मध्यमान-अम्बुराविनिर्घोषसनिमा सदशी॥३ ॥ मो जिन । तव गिरं वाणी प्राप्तानां जडानाम अपि सा तव गी वाणी। तेषां जडानां गति सुमार्गगा। तव वाणी मोक्षतस्त्र्याने असदशफ उकार्ण मवति। सा वाणी केवळ जळघोरणीव ॥३१॥ हे भगवन् ! शब्द करती हुई तुम्हारी भेरी तीनों लोकोंके सम्मिलित प्राणियोको मानो यह कर रही थी कि हे भव्य जीवो ! यह जिनदेव ही ज्ञानी परमात्मा है दूसरा कोई परमात्मा नहीं है अत एव एक जिनेन्द्र देवको छोडकर तुम लोग दूसरोंके उपदेशको मत सुनो ॥ २८ ॥ हे देव ! सूर्यका प्रभामण्डल तो सन्तापको करनेवाला है और च द्रका प्रमामण्डल जडता (शैत्य) की उत्पन्न करनेवाला है। किन्तु है प्रमी! सन्ताप और जडता ( अज्ञानता ) इन दोनोको दूर करनेवाला प्रभामण्डल एक आपका ही है ॥ २९॥ मेरु पर्वतके द्वारा मधे जानेवाले समुद्रकी ध्वनिके समान गम्भीर आपकी उत्तम वाणी अमृतस्वरूप होकर संसाररूप विषको नष्ट करनेवासी है, इसको छोडकर और किसीकी वाणी उस ससाररूप विषको नष्ट नहीं कर सकती है ॥ विशेषार्थ- जिनेन्द्र भगवान्की जो दिव्यव्वनि खिरती है वह तालु कण्ठ एव ओष्ठ आदिके व्यापारसे रहित निरक्षर होती है। उसकी आवाज समुद्र अथवा मेचकी गर्जनाके समान गम्भीर होती है। उसमें एक यह विशेषता होती है कि जिससे श्रोता गणोंको ऐसा प्रतीत होता है कि भगवान् हमारी भाषामें ही उपदेश दे रहे है। कहींपर ऐसा भी उल्लेख पाया जाता है कि वह दिव्यध्वनि होती तो निरक्षर ही है किन्तु उसे मागध देव अर्धमागधी भाषामें परिणमाता है। वह दि यन्वनि स्वभावत तीनो साध्याकालोमें नौ मुहूर्त तक सिरती है। परन्तु गणघर, इन्द्र एव चक्रवर्ती आदिके प्रश्नके अनुसार कभी वह अन्य समयमें भी खिरती है। वह एक योजन तक सुनी जाती है। मगवान् जिने द्र चूकि वीतराग और सर्वज्ञ होते हैं अत एव उनके द्वारा निर्दिष्ट तत्त्रके विषयमें किसी प्रकारका सन्देह आदि नहीं किया जा सकता है। कारण यह कि वचनमें असत्यता या तो कवायवश देखी जाती है या अस्पन्नताके कारण सो वह जिने द्र मगवान्में रही नहीं है। अत एव उनकी वाणीको यहा अमृतके समान संसारविषनाशक बताया गया है।।३०॥ हे जिनेन्द्र देव! क्यारीके समान तुम्हारी वाणीको प्राप्त हुए अज्ञानी जीवोकी भी वह अवस्था होती है जो मोक्षरूप वृक्षके स्थानमें अनुपम फलका कारण होती है। विशेषार्थ—जिस प्रकार उत्तम क्यारीको बनाकर उसमें लगाया गया कुक्ष जलसिंचनको पाकर अभीष्ट फल देता है उसी प्रकार जो मन्य जीव मीसरूप चुन्नकी क्यारीके समान उस जिनवाणीको पाकर (सुनकर) तदनुसार मीक्षमार्गमें प्रवृत्त होते हैं उन्हें

१ के के पाणो पाण, का संस्थित। अ का पाणोध्याण । २ का के सबुधातम का जडगारमं । २ का का मंदिर । ४ का का माणांकु । ५ का कामसी । १ का का मंदिरेण ।

- 713) योगं पित्र तुह वर्षणं संलीणा फुडमहोक्त्यजडोहं। हेलाए बिय जीवा तरंति मयसायरमणंशं॥ ३२॥
- 714) तह वयण चिय साहर णूजमजेयंतवादवियडयहं। तह हिययपर्देदअरं सब्बलजमण्यणो णाह ॥ ३३॥
- 715) विन्यिखन्य जो तह गिराय महसुहबलेण केवलिणो । वरिदृदिदृणहर्जतपिकैंबगणणे वि सो अधो ॥ ३४॥
- 716) भिण्णाण परणयाणं पक्षेक्षमसंगया णया तुज्झ । पावति जयम्मि जय मज्झम्मि रिऊण किं चित्त ॥ ३५ ॥
- 71/) अण्णस्स जप जीहा कस्स सयाणस्स वर्णेणे तुज्झ । ज्ञथ जिण ने वि जाया सुरगुरुपमुहा कई कुंठा ॥ ३६ ॥

अहो न्याश्चर्य । भो पूय । रफुट यक्तम् । जीवा हेलया अनातभवसागरं तरित । किलक्षणा भव्या । तव प्रवचने संलग्ना । यथा नरा पोत प्रवहणम् आत्रिय जलीघ समुद्र तरित ॥ ३२ ॥ भो नाथ । भो अर्च्य । तव वचनं नृतं निश्चितम् अनेकान्तवा विकटपथ साधयति । तथा आत्मज्ञानिनां सर्वेषां हृदयप्रदीपकरं तत्र वचनम् ॥ ३ ॥ भो देव । य मृद्ध तव केवलिन वाण्या मतिश्रुतिबलेन विप्रतिपद्यते सशय करोति । स अ ध वरदृष्टिदृष्ट्वनभोयान्तपिक्षगणने संशयं करोति ॥ ३४ ॥ भो देव । तत्र नया भिज्ञाना परनयाना रिपूणा म य जगन्नये तय पावति प्रामुवित । तत्कि चित्रम् । किलक्षणास्तव नया । एकम् एकम् अमगता अमिठिता ॥ ३५ ॥ भो जिन । जगति ससारे । तव वर्णने अन्यस्य सज्ञानस्य प्रवीणस्य कस्य जिह्ना वर्तते । अपि तु न कस्यापि । यत्र तव वर्णने मरगुरुप्रमुगा कवय देवा कुण्ठा मूर्खा जाता । अन्यस्य

अवस्य ही उससे अनुपम फल (मोक्षसुल) प्राप्त होता है ॥ ३१ ॥ जिस प्रकार जडींघ (जलेंघ) अर्थात् जलकी राशिको अध कृत (नीचे करनेवाली) नामका आश्रय लेकर प्राणी अनायास ही अपार समुद्रके पार हो जाते हैं उसी प्रकार जडींघ अर्थात् अज्ञानसमृहको अध कृत (तिरम्कृत) करनेवाली आपकी वाणीरूप नावका आश्रय लेकर मध्य जीम भी अनायास ही अनात संसाररूप समुद्रके पार हो जाते हैं यह स्पष्ट है ॥ ३२ ॥ हे नाथ । हृदयमें प्रतीतिको उत्पन्न करनेवाली आपकी वाणी ही निश्चयसे अने कान्तवादरूप कठिन मार्गको तथा अपन सर्वज्ञत्वको भी सिद्ध करती है ॥३३॥ हे भगवन् ! जो मनुष्य अपने मतिज्ञान और श्रवज्ञानके बलपर आप जैसे केवलीकी वाणीके विषयमें— उसके द्वारा निरूपित तत्त्वस्वरूपमें— विवाद (सन्देहादि) को प्राप्त होता है उसका या आचरण उस आचे मनुष्यके समान है जो किसी निर्मल नेत्रोंवाले अन्य मनुष्यके द्वारा देखे गये ऐसे आकाशमें सचार करते हुए पिक्षयोंकी गणना (संस्था) में विवाद करता है ॥ ३४ ॥ हे भगवन् ! जगन्में आध्ये क्या है १ कुछ भी नहीं ॥ ३५ ॥ हे जिन! जगन्में जिस तुम्हारे वर्णनमें बृहम्पित आदि किव भी कुण्ठित (असमर्थ) हो चुके हैं उसमें मक्ष अन्य किस बुद्धिमान्की जिह्वा समर्थ हो सकती है १ अथात् आपके गुणोंका कीर्तन जन बृहस्पित आदि भी नहीं कर सके हैं तव फिर अन्य कीन-सा ऐसा किव है जो आपके उन गुणोंका पूर्णतया कीर्तन कर सके ।॥ ३६ ॥ इस् ।॥ ३६ ॥ इस् ।॥ इस्व ।॥ इस् ।॥ इस्व ।॥ इस् ।॥ इस्व ।॥ इस् ।॥ इस् ।॥ इस् ।॥ इस् ।॥ इस् ।॥ इस्व ।॥ इस् ।॥ इस् ।॥ इस् ।॥ इस्व ।॥ इस्व ।॥ इस्व ।॥ इस्व ।॥ इस्व ।॥ इस्व ।॥ इ

१ सर्वास्त्रपि प्रतिषु पत्रयणि । २ च-प्रतिपाठोऽयम् । **अ क श** पर्दयअर । **३ स प**र्वतः **४ स व हा कस्तारस्या**ण वण्णे च कस्सायस्याण वण्णो ।

- 718) सो मोहचेनैरहिसो स्थासिनो पहु सुपहो तप तहना। तेनको वि स्थानुया जिन्यानं जसि निन्यानं ॥वि॥
- 719) उन्मुहियम्मि तस्ति हु मोक्सजिहाजस्मि गुर्वासिहाज तय। केहि ण जुज्जतिचार् व स्यर्रिजहाजेहि मुख्जमिम ॥ २८॥
- 720) मोहमहाफणिडकॅको जजो विराय तुमं प्रमुख । इयराणाय कह पहु विचेयणो खेयणं छहह ॥ ३९ ॥
- 721) भवसायरिमा धम्मो घरइ पढंतं चर्ण तुह खेय । सवरस्स व परमारणकारणॅमियराण जिल्लाह ॥ ४० ॥

का वार्ता ॥ ३६ ॥ भो प्रभो । तदा तस्मिन् काळे । त्वया सुपर्य सुमार्ग । प्रकाशित । किल्क्षण मार्ग । मोह बोरेण रहित । तेन पद्मा मार्गण । भन्यजीवा अधापि रक्षयुता दर्शनादियुताः । निर्विन्नं निन्नरिहतम् । निर्वाण मोक्ष प्रयान्ति ॥ ३७ ॥ भो गुणनिषान । त्वया । हुँ रफुटम् । तम्मिन् मोक्षनिषाने उद्घान्ति सति । के भन्यजीव । भुवने कैलोक्ये । इतरनिषानानि सुवर्णादिजीर्णतृण इव न स्वकानि । अपि तु भन्ये इतर्वेष्टयाणि स्वक्तानि ॥ ३८ ॥ हे प्रभो । मोहमहाफणिदष्ट विचेतन गतचेतन जन । त्वां वीतरागगरुड प्रमुक्तीं [प्रमुच्य ] इतर्कदेवाक्षया चेतनां कथ स्वस्ते ॥ ३६ ॥ भो जिननाथ । तेवे धर्म भवसागरे संसारमक्षे प्रतन्त जन धारयति । इतरेषां मिध्यादृष्टीनां धर्म परमारणकारणं वावराणां भिक्षानां धर्म

हे प्रमो! उस समय आपने मोहरूप चोरसे रहित उस सुमार्ग (मोक्षमार्ग) को प्रगट किया था कि जिससे आज भी मनुष्य रहों (रहत्रत्रय) से युक्त होकर निर्वाध मोक्षको जाते हैं ॥ तिरोषार्थ— जिस प्रकार शासनके सुप्रव धसे चोरोसे रहित किये गये मार्गमें मनुष्य इच्छित धनको छेकर निर्वाध गमनागमन करते हैं, उसी प्रकार भगवान ऋषभ देवने अपने दिव्य उपदेशके हारा जिस मोक्षमार्गको मोहरूप चोरसे रहित कर दिया था उससे सचार करते हुए साधुजन अभी भी सम्यन्दर्शनादिरूप अनुपम रहोंके साथ निर्वित्र अभीष्ट स्थान (मोक्ष) को प्राप्त करते हैं ॥३७॥ हे गुणनिधान! आपके द्वारा उस मोक्षरूप निधि (सजाना) के लोल देनेपर छोकमें किन भव्य जीवोने रह्न-सुवर्णादिरूप दूसरी निधियोंको जीर्ण तृणके समान नहीं छोड़ दिया था अर्थात् बहुतोंने उन्हें छोड़ कर जिनदीक्षा स्वीकार की थी॥ ३८॥ हे प्रमो! मोहरूपी महान सर्पके द्वारा काटा जाकर मूर्छाको प्राप्त हुआ मनुष्य आप वीतरागको छोडकर दूसरेकी आज्ञा (उपदेश) से कैसे चेतनाको प्राप्त हो सकता है अर्थात् नहीं हो सकता॥ विशेषार्थ— जिस प्रकार सर्पके काटनेसे मूर्छाको प्राप्त हुआ मनुष्य मान्निक उपदेशसे निर्विध होकर चेतनताको पा लेता है उसी प्रकार मोहसे असित संसारी प्राणी आपके सदुपदेशसे अविवेकको छोड़कर अपने चैतन्यस्वरूपको पा लेते हैं ॥ ३९ ॥ हे जिनन्द! संसाररूप समुद्रमें गिरते हुए प्राणीकी रक्षा आपका ही धर्म करता है। दूसरोका धर्म तो मीक्षके धर्म (धनुष) के समान अन्य जीवोक मारनेका ही कारण होता है॥ ४० ॥ हे जिन!

१ चा-मतिपाठोऽवस्। व्यक्त सामोहत्येण । २ क सा तेणाका । १ सा सा न जुज्जतागाइयमियर क न जुजातिणा इन चा व ण जुज्जात्याहमानियर । ४ च विद्वो, व वंको । ५ हा कायर । ६ सा त्यवा स सुप्रथ । ७ का मोहबैरिया । ८ का हि । ९ क इन्यादि । १० सा मानुसार । ११ सा सबैव ।

[722: 17-41-

- 722) अच्यो को तुह पुरवो सम्मह मदयसमं प्रवासंतो । अस्मि तह परमियस केस्व्यहायं वि जिम आयं ॥ ४१॥
- 723) सहर सरीर तुर पहु तिहुयणजणनयणविषयिष्यहुरियं। पहिसमयमञ्जय चारतरळणीळुणळेहिं वे॥ ४२॥
- 724) अहमहमियाप णिवडंति जाह छुद्दियालिजो ॰व हरिचक्ख् । तुज्झ चित्र जहपहसरमञ्ज्ञद्वियेचळजकमलेखु ॥ ४३ ॥
- 725) कणवकमलाणसुषरि सेवा तृह विबुह्दकिष्णयाण तृहं। अहियसिरीणं तत्तो जुतं चरणाण सवर्षं ॥ ४४॥
- 726) सइ हरिकयकण्णसु हो गिजाइ अमरेहिं तुह जसो सन्गे। मण्णे त सोडमणो हरिणो हरिणंकमङ्कीणो ॥ ४५॥

इव ॥ ४ ॥ भो जिन । तब पुरत अप्रे अन्य क वल्गति गुरुत्वं प्रकाशयन यस्मिन् स्ववि केशनसानाम् अपि प्रमाणस्वं जातम् ॥ ४९ ॥ भो प्रभो । तव शरीरं शोभते । किलक्षणं शरीरम् । त्रिभुवनजननयनविम्बेषु विर्फुरितं प्रतिविभिवतम् । व पुन । किंलक्षणं शरीरम् । चारुनरलनीलोत्पल कमलै प्रतिसमयम् अचितम् ॥ ४२ ॥ भो नाय भो अर्च्य । तव नवाप्रभा सरोमध्यस्थितचरणकमलेषु । हरिचश्चिषि इन्द्रनयनानि । अहमहमिकया अह प्रथमम् आगतम् । निपति त । विस्रक्षणानि नय नानि । श्रुपिता भ्रमरा इव ॥ ४३ ॥ तत्तस्मारकारणात् । तव चरणाना कनकत्मलानाम् उपरि संचरणं गमनं युक्तम् । कि लक्षणानां चरणानाम् । अधिकश्रीणाम् । पुन किंलक्षणानाम् । कनककमलानां तव सेवानिसित्त विव्यवदेवकि पतानां रिचता नाम् । विद्विधे देवे स्थापितानाम् ॥ ४४ ॥ भो देव । तव यश देवे स्वर्गे गीयते । किलक्षण यश । शची इन्द्रकृतकर्णसुसं शबीइन्द्रयो कृतकणसुस्तम् । अहम् एव मन्ये । तदाश श्रोतुमना हरिण मृग च द्रक्रमलीन विद्रमासीन ]॥ ४५॥ जिन आपमें बाल और नल भी परिमितताको प्राप्त अर्थात् वृद्धिसे रहित हो गये थे उन आपके आगे दूसरा कौन अपनी महिमाको प्रगट करते हुए जा सकता है 2 अर्थात् कोई नहीं ॥ विशेषार्थ- केवस्त्रानके प्रगट हो जानेपर नख और बालोंकी वृद्धि नहीं होती। इसके ऊपर यहा यह उत्प्रेक्षा की गई है कि वह नम्ब केशोंकी वृद्धिका अभाव मानो यह सूचना ही करता था कि ये जिनेन्द्र भगवान् सर्वश्रेष्ठ हैं, इनके आगे किसी दूसरेका प्रभाव नहीं रह सकता है ॥ ४१ ॥ हे प्रभी! आपके शरीरपर जो तीनों छोकोंके प्राणियोंके नेत्रोका प्रतिबिम्ब पड रहा था उससे व्याप्त वह शरीर ऐसा प्रतीत होता था मानो वह निरन्तर युन्दर एव चचल नील कमलोके द्वारा पूजाको ही प्राप्त हो रहा है ॥ ४२ ॥ हे नाथ ! तुम्हारे ही नखोंकी कान्तिरूप सरोवरके मध्यमें स्थित चरणरूप कमलोके ऊपर जो इन्द्रके नेत्र गिरते हैं वे ऐसे दिखते हैं जैसे मानो अहमहिमका अर्थात् में पिहले पहुचू मै पिहले पहुचू इस रूपसे मूखे अमर ही उनपर गिर रहे हैं ॥ ४३ ॥ हे भगवन् ! तुम्हारी सेवाके लिये देवोंके द्वारा रचे गये सुवर्णमय कमळोंके ऊपर जो आपके चरणोंका सचार होता था वह योग्य ही था, क्योंकि आपके चरणोंकी शोभा उन कमलोंसे अधिक भी ॥ ४४ ॥ है जिने द्र! स्वर्गमें इन्द्राणी और इन्द्रके कानोंको सुस देनेवाला जो देवोंके द्वारा आपका यशोगान किया जाता है उसको सुननेके लिये उत्सुक होकर ही मानो हिरणने चन्द्रका आश्वर लिया है ऐसा में समझता हू ॥ ४५ ॥ हे जिनेन्द्र! कमलमें लक्ष्मी रहती है, यह कहना असस्य है, कारण कि वह तो आपके चरणकमलमें रहती है। तभी तो नमस्कार करते हुए जनोंके उसर

१ क सा मोहह। र च प्रांतपाठोऽयम्। आ क सा च । ३ क महद्वियः। ४ आ अह प्रथमं आसते नास्ति। ५ क विक्रम देवकल्पिताना रिवतार्ता नास्ति। ६ का च इकसाठीन ।

- 727) अधिये काले काला काकाले सुद्द जिनिए सा वसद्। यहकियाविदेश वर्षति वस्त्राचे से कार्यक्रकात ४६॥
- 728) ये करहारकप्रशिक्षे दुवकित विदेशियों स सार्थ थि। रोसो सर्विन्य या आहवाज यह सर्विकायरणं ॥ ४०॥
- 729) को इह हि उच्चरंतो जिल्ल जनसंहरसमर्जनसहिनो । तुह पर्यश्रहिन्सरकी सारकमिनमी य जह होति ॥ ४८॥
- 730) करबुक्कमातमञ्जे आहरचे तुर पुरो कर वसर । सम्मापक्रमाकमका क्रमंति' तं तेण सम्मुरिसा ॥ ४९ ॥

भो जिनेन्द्र । कमला सक्सी कमके वस्ति इति अलिक्स् अवाराम् । सा कमला लक्ष्मी तव कमकमले वस्ति अन्यथा नतजने तस्या लक्ष्म्या कटाक्ष्म्छटा नस्वित्रणन्याजेन कर्य घडित ॥ ४६ ॥ भो जिन । इत्तुवल्य भूवलयहर्षे त्विये ये विद्वेषिण वर्त ते स दोवलोवां विद्वेषिणाम् अपि अस्ति । यथा शिवित्र वन्त्रे धूली आइतानां पुरुषाणां तद्व्ली आवरणं तेषाम् अपि भवेत् ॥४०॥ भो जिन । हि यत । इह जगति जगत्यहरणमरणवनशिखिन अभे सकाशात् क उन्हरेत् । यदि चेत् । इदं तव पदस्तुति निर्मरणीवारि जलं न मविष्यति ॥ ४८ ॥ भो जिन । सालस्थे कर्युगलक्ष्मलमुकुले स्वर्गायवर्गकमला लक्ष्मी सस्ति । किलक्षणे करकमले । तव पुरत अपे मुकुलीकृते । तेन कारणेन सत्युक्षा तत्करक्षमलं तव अप्रत कुर्वन्ति ॥४९॥ भी जिन । तव पुरत

आपके नखोंकी किरणोंके छल्से उसके नेत्रकटाओंकी कान्ति संगतिको प्राप्त हो सकती है।। ४६॥ हे जिनेन्द्र ! कुवल्य अर्थात मूमण्डलको हर्षित करनेवाले आपके विषयमें जो विद्वेष रखते हैं वह उनका ही दोष है । जैसे- क़वलय ( क़ुसुद ) को प्रफूक्षित करनेवाले चन्द्रके विषयमें जो मूर्स बाहिरी आवरण करते हैं तो वह उनका ही दोष होता है, न कि च द्रका । अभिप्राय यह है कि जैसे कोई च द्रके प्रकाश ( चांदनी ) को रोकनेके लिये यदि बाह्य आवरण करता है तो वह उसका ही दोष समझा जाता है, न कि उस चन्द्रका । कारण कि वह तो स्वभावत प्रकाशक व आल्हादजनक ही है । इसी प्रकार यदि कोई अञ्चानी जीव आपको पा करके भी आत्महित नहीं करता है तो यह उसका ही दोष है, न कि आपका । कारण कि आप तो स्वभावत सब ही प्राणियोंके हितकारक हैं ॥ ४७ ॥ हे जिन ! यदि आपके चरणोंकी स्त्रतिरूप यह नदी रोकनेवाली (बुझानेवाली ) न होती तो फिर वहा जगतका संहार करनेवाली सृत्युरूप दावाधिसे कीन वन सकता था? अर्थात् कोई नहीं रोष रह सकता था ॥ ४८॥ इं सगवन् ! तुन्हारे आमे नमस्कार करते समय मस्तकके ऊपर स्थित दोनों हाथोंकप कमरूकी करूपेंगें चंकि स्वर्ध और गोक्षकी करूपी निकास कारी है. इसीटिये सजान पुरुष उसे ( दोनों हाओंको भालस्थ ) किया करते हैं ॥४९॥ हे जिनेन्द्र ! दुम्हारे माने नमीमृत हुए सिरसे चूंकि मोहरूप ठगके द्वारा स्थापित की गई मोहनपुछि ( मोहको प्राप्त कराने वाकी चुकि ) नाशको शांत हो जाती है, इसीलिये विद्वान जन शिर झुकाकर आपको नगरकार किया काले हैं।। ५० ॥ हे मगबन् ! जो खेग तुन्हारे बसा आदि सब नागोंको वृक्षयें (विधाता आदि ) के बतव्यते हैं वे मूर्स मानो चन्त्रकी चांदनीको जुगुनूमें जोड़ते हैं ॥ विशेषार्थ—जिस प्रकार जुगुनूका प्रकाश कभी मांदबीके सवाव नहीं हो सकता है उसी मकार नहा, विष्यु और महेश इत्यादि जो आपके सार्थक नाम हैं ने देवलकापरे माने जानेवाले इसरोंके कभी नहीं हो सकते—वे सब तो आपके ही बाम हैं। यहा---

**く事の場所と や無難を除し を解析の改成的し マ本の**のす

- 731) वियल्कः मोहणधूली तुह पुरको मोहत्र्गंपरिद्वविया। पणवियतीसाओ तवो पणवियतीला बुहा होति॥ ५०॥
- 732) वंगणमुहा सण्या सञ्जा तुह जे भवंति शण्यास्त । ससिजोण्हा खजोए जडेहि ओडिजाए तेहिं॥ ५१॥
- 733) त चेथ मोक्सपयवी तं चिय सरण जणस्स सञ्चरस । तं णिकारणविज्ञी जाइजरामरणवाहिहरो ॥ ५२ ॥
- 734) किच्छाहिं समुचल दे कयकिया जिम्म जोइणो होति। तं परमकारणं जिण णै तुमाहितो परो अत्यि॥ ५३॥
- 735) सुहमो सि तह ण दीससि जह पहु परमाणुपेच्छपहिं" पि गुरुवो" तह बोहमए जह तहुँ सन्यं पि समायं ॥ ५४ ॥
- 736) णीसेसँबत्थुसत्थे देयमदेय णिह्नवमाणस्स । तं परमण्या सारो सेसमसारं पलाल वा ॥ ५५॥

अग्रत प्रणमितशीषात् मोहनधूलि विगलित पति। किलक्षणा धूलि । मोहरुगस्थापिता । तत्तस्मात्कारणात् । बुधा पण्डिता प्रणमितशीर्षा भवन्ति ॥ ५ ॥ मो जिन ये पुमांत अयदेवस्य बद्धा [ ह्य ] प्रमुखा सर्वा संज्ञा नाम्न [ नामानि ] तवैष भणन्ति । ते जडै शशिज्योत्स्नाकिरणा खयोते योज्यते [ योज्यते ] ॥ ५९ ॥ मो जिन । त्वमेव मोक्षपद्वी । मो जिन । त्वमेव जातिजरामरणव्याधिहर ॥ ५२ ॥ मो जिन । यस्मिन त्विष कृच्छात्ममुपल घे सित योगिन कृतकृत्या भवित । तत्तस्मात्कारणात् । त्वत्त सकाशात् । अपर परमण्डकारण न अस्ति ॥ ५३ ॥ मो प्रभो । तथा तेन प्रकारेण स्क्मोऽति यथा परमाणुप्रेक्षकै मुनिभ न दृश्यसे । मो जिन वं तथा गरिष्ठ यथा विय ज्ञानमये सर्व प्रतिविभिनत समातम् ॥ ५४ ॥ मो देव । नि शेषवस्तुशास्त्र । हेर्य लाज्यम् । अहेर्य प्राह्मम् । निरूप्यमाणस्य मध्ये त्व परमा मा सार प्राह्म । शेष वस्त वत्त अन्यत् असारं वा । पलाल तृणम् ॥ ५५ ॥ मो देव ।

त्वामव्यय विभुमचिन्त्यमसल्यमाद्य ब्रह्माणमीश्वरमनन्तमनक्षकेतुम् । योगिश्वर विदितयोगमनेकमेक झानस्वरूप्य ममल प्रवदन्ति सन्त ॥ बुद्धस्त्वमेव विबुधार्चितबुद्धिबोधात्त्व शकरोऽसि भुवनत्रयशकरत्वात् । धातासि धीर शिवमागीविधेर्विधानाद् व्यक्त त्वमेव मगवन् पुरुषोत्तमोऽसि [ मक्तामर० २४२५ ] ॥ ५१ ॥ हे जिने द्र ! तुम ही मोक्षके मार्ग हो, तुम ही सब प्राणियेकि लिये शरणमृत हो तथा तुम ही जन्म जरा और मरणरूप व्याधिको नष्ट करनेवाले नि स्वार्थ वैद्य हो ॥ ५२ ॥ हे अर्हन् ! जिस आपको कष्टपूर्वक प्राप्त ( ज्ञात ) करके योगीजन कृतकृत्य हो जाते हैं वह तुम ही उस कृतकृत्यताके उत्कृष्ट कारण हो तुम्हारे सिवाय दूसरा कोई उसका कारण नहीं हो सकता है ॥ ५३ ॥ हे प्रमो ! तुम पेसे स्कूम हो कि जिससे परमाणुको देखनेवाले भी तुम्हें नहीं देख पाते हैं । तथा तुम पेसे स्थूल हो कि जिससे अनन्तजानस्वरूप आपमें सब ही विश्व समा जाता है ॥ ५४ ॥ हे मगवन् ! समस्त वस्तुओंक समहर्म यह हेय है और यह उपादेय है, ऐसा निरूपण करनेवाले शासका सार तुम परमात्मा ही हो । शेष सब पहाक ( पुआल ) के समान नि सार है ॥ ५५ ॥ हे सर्वज्ञ ! जिस आकाशके गर्भमें तीनों ही लोक परमानुकी लीलाको धारण करते हैं अर्थात् परमाणुके समान प्रतीत होते हैं, वह आकाश भी आपके ज्ञानके गीतर

१ व ठअ। २ व क विधो मा विदो। १ मा ण नास्ति। ४ क पच्छपहिं। ५ मा गहनो। ६ का तप मा तह। ७ क जिस्सेस ।

- 787) घरड् चरमाणुलीलं जन्मन्मे<sup>!</sup> तिडुयकं वि तं पि वहं<sup>1</sup>। अंतो जाणस्त तुह इयरस्त व परिती महिमा ॥ 🜿 ॥
- 738) सुवणत्सुय युणइ जह जप सरस्सई संतथ तुई तह वि। ण गुणतं लहुइ तर्हि को तरह जहो जणो अण्यो ॥ ५७ ॥
- 739) स्वयरि व्य संस्रांती तिषुयणगुरु तुद्द गुणोइनयणिमा । वृदं यि गया सुदृदं कस्स गिरा पत्तपेरंता ॥ ५८॥
- 740) जस्य असक्को सको अणीसरो ईसरो फणीसो वि । तुह थोसे तस्य कई अहममई तं समिजासु ॥ ५९॥
- 741) तं भव्यपोमणंदी तेयणिही जेसर<sup>ा</sup> व्य जिहोसी। मोहंचयारहरजे तुह पाया मम पसीयंतु ॥ ६० ॥

वर्से आकाशस्य गर्भे मध्ये त्रिभुवर्नेमिप परमाणुलीलां मर्यादां धरति। तत् नभ तब झानस्य खन्त मध्ये परमाणुलीलां धरति। इतरस्य कुदेवस्य ईदशी महिमा न ॥ ५६ ॥ मो भुवनस्तुस्य । जगन्नये सरस्वती सततं स्तौति तब स्तृति करोति । तथापि तब गुणान्त पारं न लभते । तस्मिन् तव गुणसमुद्रे अन्य जह मूढः कः तरित । अपि तु न कोऽपि ॥ ५० ॥ मो त्रिभुवनगुरो । तम गुणोधगगने आकाशे । कस्य गी वाणी । प्राप्तपर्यन्ता । मुचिरं चिरकालम् । संचरन्ती गच्छन्ती दूरं गता अपि । का इव । खबरी इव पक्षिणी इव । अपि तु न कस्यापि गी प्राप्तपर्यन्ता ॥ ५८ ॥ मो देव । यत्र तव स्तोत्रे । शक इन्द्र अक्षक्त असमर्थ । इंथरोऽपि अनीश्वर । फणीशोऽपि नागाधिपोऽपि स्तोतुम् अनीश्वर असमर्थ । तस्मिन् स्तोत्रे बहं कवि अमित मतिरहित । तदपराधं क्षमस्य ॥ ५९ ॥ मो देव । तव पारी मम प्रसीदताम् । किंग्नक्षण त्वम् । भव्यपद्मतन्त्री । पुन किंलक्षण त्वम् । सूर्यवत् निर्शेष । कः । मोह्ययारहरणे मोहा धकारहरणे झानसूर्य ॥ ६ ॥ इति ऋषभस्तोत्रम् ॥ १३ ॥

परमाणु जैसा प्रतीत होता है। ऐसी महिमा ब्रह्मा विष्णु आदि किसी दूसरेकी नहीं है।। ५६।। हे भुवनस्तुत ! यदि संसारमें तुम्हारी स्तुति सरस्वती भी निरन्तर करे तो वह भी जब तुम्हारे गुणोंका अन्त नहीं पाती है तब फिर अन्य कौन-सा मूर्ल मनुष्य उस गुणसमुद्रके भीतर तेर सकता है । अर्थात् आपके सम्पूर्ण गुणोंकी स्तुति कोई भी नहीं कर सकता है।। ५०।। हे त्रिभुवनपते ! आपके गुणसमृहरूप आकाशमें पिक्षणी (अथवा विद्याधरी) के समान चिर कालसे संचार करनेवाली किसीकी वाणीने दूर जाकर भी क्या उसके (आकाशके, गुणसमृहरू) अन्तको पाया है । अभिप्राय यह है कि जिस प्रकार पक्षी चिर काल तक गमन करके भी आकाशके अन्तको नहीं पाता है उसी प्रकार चिर काल तक स्तुति करके भी किसीकी वाणी आपके गुणोंका अन्त नहीं पा सकती है।। ५८।। हे भगवन् ! जिस तेरे स्तोत्रके विद्यमें इन्द्र व्यक्त (असमर्थ) है, ईश्वर (महादेव) अनीश्वर (असमर्थ) है तथा धरणेन्द्र भी असमर्थ है, उस तेरे स्तोत्रके विद्यमें मैं निर्वृद्धि कवि [कैसे] समर्थ हो सकता हू । अर्थात् नहीं हो सकता। इसल्जिये समा करो।। ५९।। हे जिन ! तुम सूर्यके समान पद्मनन्दी अर्थात् भव्य जीवोंकप कमलोंको आनन्दित करनेवाले, तेजके मण्डार और निर्दोष अर्थात् अन्नानदि दोषोंसे रहित (सूर्यभूतीन नहीं ग्रेसका होवें।। ६०।। इस प्रकार क्रमस्तोत्र समास हुना।। १३।।

र आप को गर्मी। २ का का पहा। ३ व्या का तैयणिही जैसक्त्य का तैयणीही वर्ग संक्रमं । ४ का यका सास्ति। ५ का निमुनमन्ति । इ का मगौदां नास्ति। ७ का कर्ति नास्ति।

## [१४ जिनवरस्तवनम्]

- 742) दिहे तुमस्मि जिणक्य सहलीह्नस्यं मन्स जयणस् । चित्तं गत्तं च लबुं असिएणे व सिंचियं जावं ॥ १ ॥
- 743) दिद्वे तुमस्मि जिल्बर विद्विद्यासेसमोहतिसिरेण। तह जद्रं जह दिद्वं जहद्वियं तं मप तच ॥२॥
- 744) दिहे तुमस्मि जिणवर प्रमाणवेण पूरियं हियय। मज्य तहा जह मण्णे मोक्सं पिच पत्तमप्पाणं ॥ ३ ॥
- 745) दिहे तुमस्मि जिजवर जहुं चिय मण्जियं महापावं। रविज्ञामे जिसाप ठाइ समो किसियं काल ॥ ४॥
- 746) दिट्टे तुमस्मि जिणवर सिज्झ्ड् सो को वि युण्णपब्सारो । होइ जजो जेण पहु इहएरलोयस्थसिद्धीणं ॥ ५॥
- 747) दिद्दे तुमस्मि जिणवर मण्णे त अप्पणो सुक्यसाह । दोही सो जेणासरिससुहणिही अस्खओ मोक्सो ॥ ६॥
- 748) दिहे तुमिन जिणवर सतोसो मज्झ तह परो जाओ। इंदविहवो वि जणइ ण तण्हाँ छेसं पि जह हियए॥ ७॥

भो जिनवर ! त्विंग दृष्टे सित मम नेत्राणि सफलीभूतानि ! मम चित्त मन । च पुन । गात्रम् अमृतेन सिकितमिव जातम् ॥ १ ॥ भो जिनवर । त्विंग दृष्टे सित दृष्टिहर चछुह[ई]र-अशेषमोहितिमिरेण तथा नष्ट यथा मया यथास्थित तस्वं दृष्टम् ॥ २ ॥ भो जिनवर त्विंग दृष्टे सित मम दृद्य तथा परमान देन पूरित यथा आत्मानं मोक्ष प्राप्तम् इव मन्ये ॥ ३ ॥ भो जिनवर । त्विंग दृष्टे सित मम दृद्य तथा परमान देन पूरित यथा आत्मानं मोक्ष प्राप्तम् इव मन्ये ॥ ३ ॥ भो जिनवर । त्विंग दृष्टे सित में उपा रिव उद्रमें सित नैश तम निशोद्भव तम धा भकार कियन्त कार्कं तिष्ठति ॥ ४ ॥ भो जिनवर । त्विंग दृष्टे सित मैं कोऽपि पुण्यप्राग्नार सिध्यित येन पुण्यसमृहेन जन प्रभु भवति । इह लोकपरलोकसिदौनां पात्र भवति ॥ ५ ॥ भो जिनवर सिय दृष्टे सित आत्मन तं पुकृतलामं मन्ये । येन पुकृतलामेन पुष्य कामेव स मोक्षः मविष्यति । किलकाण मोक्षा । असदशसुखनिधिः । पुन अक्षय विनाशरहित ॥ ६ ॥ भो जिनवर । त्विंग दृष्टे सित मम तथा पर श्रेष्ठ सतीष जात यथा इन्द्रविभवोऽपि हृत्ये तृष्णालेशं न जनयति मोत्पाव्यति ॥ ७ ॥

है जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर मेरे नेत्र सफल हो गये तथा मन और शरीर शीव्र ही अमृतसे सींचे गयेके समान शान्त हो गये हैं ॥ १ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर दर्शनमें कथा पहुचानेवाला समस्त मोह (दर्शनमोह) रूप अधकार इस प्रकार नष्ट हो गया कि जिससे मैंने यक्षाविष्ठित तत्त्वको देल लिया है—सम्यन्दर्शनको प्राप्त कर लिया है ॥ २ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर मेरा अन्तःकरण ऐसे उत्कृष्ट आनन्दसे परिपूर्ण हो गया है कि जिससे में अपनेको मुक्तिको प्राप्त हुआ ही समझ्ता हू ॥ ३ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर में महापापको नष्ट हुआ ही मानता हू । ठीक है—सूर्यका उदय हो जानेपर रात्रिका अधकार मला कितने समय ठहर सकता है। अर्थात् नहीं ठहरता, वह सूर्यके उदित होते ही नष्ट हो जाता है ॥ ४ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर वह कोई अपूर्ष पुष्पका समह सिद्ध होता है कि जिससे पाणी इस लोक तथा परलोक सम्बन्ध अभीष्ट सिद्धियोंका स्वार्थ हो जाता है ॥ ५ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर कि मुझे अनुपम सुलके मण्डारखल्य वह अविनश्वर मोक्ष प्राप्त होगा ॥ ६ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर स्वर्थ ऐसा उत्कृष्ट सन्तोष उत्पन्न हुआ है कि जिससे मेरे हृदयमें इन्द्रका वैमव भी लेकामात्र तथाको नहीं

१ अ इा अमरण । २ इा तण्ही । ३ इत क स नास्ति । ४ तृष्णाळेशमपि न कारथति ।

- 749 ) विदे तुमिम जिलबर विवास्यविषयितर परमसंते । जन्म च हिट्टी' विदेश समस ज गवेणमीविष्णेकी में ८ ॥
- 750) विद्वे तुमन्ति जिलबर ज मह कर्तालराज्ये हिस्से । कह्या वि हमह पुरुवजिल्यस्स कम्मस्स को दोसी है ९॥
- 751) दिहे तुमस्मि जिल्लार अच्छार जन्मंतर मसेहानि। सहसा छुटेहिं चडियं तुमसेहिं पढार्थं हुरं ॥ १०॥
- 752) विद्वे तुमन्मि जिल्बर बज्यह पट्टी दिनम्मि अजायने । सहस्योग मज्ये सञ्चदिवार्ण पि सेसानं ॥ ११॥
- 753) दिट्टे तुमस्मि जिजवर सवबसिणं तुज्य सह सहस्वतरं । सञ्चाणं पि सिरीणं संकेयघरं व पढिहाइ ॥ १२ ॥
- 754) दिट्टे तुमस्मि जिषक्र सत्तिज्ञलोह्नं समासियं छेतं। ज त पुरुषसिसा पुण्णवीयमंकुरियमिव सहरू॥ १३॥
- 755) दिद्वे तुमिम जिणवर समयामयसायरे गहीरिमा । रायाइदोसकछसे देवे को मण्डाप सयाणो ॥ १४॥

भी जिनवर । त्विय दृष्टे सति यस्य दृष्टि दृषिता न तस्य नवजनीविच्छेद न । विकासणे त्विय । विकासपिदिविते परमञ्जाते ॥ ८ ॥ भो जिनवर । त्वयि दृष्टे सति क पि यन्सम हृदर्गं कार्यान्तराष्ट्रक भवति स पूर्वार्जितकर्मणो दोष ॥ ९ ॥ भो जिनवर । त्विय दृष्टे सति जन्मा तरेऽपि मम वाष्ट्या दृरे तिष्ठत । इदानीं सहसा शीघम् । अई सुसै घटितम् आश्रितम् । दरम अतिशयेन। द से पलायित लक्कम् ॥ १ ॥ भो जिनवर। विय दृष्टे सति जन लोके अवस्थिने [ अवस्थिने ] सर्वेदिनानां शेषाणां मध्ये सफलत्वेन पर्ट बज्ञाति ॥ १९ ॥ भेभो जिनवर । त्वयि इष्टे सति इद तव भवन समवसर्ण महर मह [ हा ] चेतरं प्रतिभाति शोभते । किलक्षणं समवसरणम । सर्वासा श्रीणां संकेतग्रहसिव ॥ १२ ॥ महे जिनसर । त्ववि दृष्टे सति यत शरीर भक्ति बळेन व्याप्तं समाभितम् । तत् शरीरं पुलकितमिषेण व्याजेन पुण्यवीत्रम् अहरितम् इव सहह स्रोमहे पुण्याक्करमिव ॥ १३ ॥ भो जिनवर । त्विय दृष्टे सति रागाविदोधकळुचे देवे क. स्वकृत अनुरागं प्रीति मन्यते । अपि तु सक्तानः उत्पन करता है ।। ७ ।। हे जिनेन्द्र ! रागादि विकारोसे रेहित एव अतिक्षय शान्त ऐसे आपका दर्शन होनेपर जिसकी दृष्टि हर्षको प्राप्त नहीं होती है उसके नवीन जन्मका नाश नहीं हो सकता है, अर्थात उसकी संसारपरम्परा चळती ही रहेगी ॥ ८ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर यदि मेरा हृदय कमी दूसरे किसी महान् कार्यसे व्याक्तल होता है तो वह पूर्वीपार्जित कर्मके बीक्से होता है ॥ ९ ॥ हे जिनेन्द्र है आपका दर्शन होनेपर जामान्तरके झुलकी इच्छा तो दूर रहे, किन्तु उससे इस छोकमें मी मुझे अकसात सुख प्राप्त हुआ है और दुख सब दूर भाग गये हैं ॥ १० ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर शेष सब ही दिनोंके मध्यमें आजके दिन सफलताका पह बाधा गया है । अशिप्राय यह है कि इतने हिनोंमें आजका यह मेरा दिन सफल हुआ है, क्योंकि, आज मुझे चिरसंचित पापको नष्ट करनेवाळा आपका दर्शन प्राप्त हुआ है ॥ ११॥ हे जिनेन्द्र! आपका दर्शन होनेपर यह तुम्हारा महा- मूक्यवान घर (जिनमन्तिर) मुझे सभी छक्ष्मियोंके संकेतगृहके समान प्रतिमासित होता है। अभिप्राय यह कि यहां आपका दर्शन करनेपर समें सब प्रकारकी रुक्मी प्राप्त होनेवाकी है ॥ १२ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर अकिस्टर जक्से आई हुए खेत (शरीर) को जो पुण्यक्प बीज प्राप्त हुआ था वह मानी रोगांचके मिक्से अंकुरित होकर ही सीआय मान ही रहा है ॥ १३ ॥ हे जिनेन्द्र ! सिद्धान्तरूप अमृतके समुद्र एव गम्मीर ऐसे आपका वर्शन होनेपर

१ च बिद्धि । २ वा ज विद्यान्तकः । ३ वा जित्रकानः । ४ वा करे लोके । ५ वा मध्यानान्द्रीनेविकासि 🕶 हुई। स्विच जित्रकर सम्बत्तारे तम मम महम्मेतरे प्रतिमाति द्योगते समस्यारणं समोतामपि श्रीणां संकेतरक्षकि ।

- 756) विद्वे तुमस्मि जिजवर मोक्खो सङ्दुल्हो वि संपडर । मिन्छक्तमस्त्रकंकी मणी ज जर होते पुरिसक्स ॥ १५॥
- 757) दिद्वे तुमस्मि जिजबर चस्ममण्णिक्कणा वि तं पुण्णं । जं जगह पुरो केवळदंसणणाणात्रं णयणादं ॥ १६॥
- 758) दिहे तुमस्मि जिणवर सुक्य यो मण्जिओ व जेणव्या । स्रो बहुयबुङ्गुज्बुङ्गाई अवसायरे काही ॥ १७ ॥
- 759) दिट्ठे तुमस्मि जिणबर णिच्छयदिट्टीए होइ जं कि पि। ण शिराए गोचर त साणुभवत्थ पि किं भणिमो ॥ १८॥
- 760) दिहे तुमस्मि जिणवर दहुव्यावहिविसेसक्विस्मि । दंसणसुद्धीर गय दाणि महे णत्थि सव्यत्था ॥ १० ॥
- 761) दिट्टे तुमिम्म जिणवर अहियं सुहिया समुज्जला होइ। जणदिद्री को पेच्छइ तहंसणसुहयर सूर॥ २०॥
- 762) दिट्ठे तुमिम जिणवर बुहिम दोसोज्झियमिम वीरिमा। कस्स किर रमइ दिट्टी जडिम्म दोसायरे खत्थे॥ २१॥

न । किलक्षणे त्विय । समयामृतसागरे गंभीरे ॥ १४ ॥ भो जिनवर । त्विय दृष्ट सति पुरुषस्य अतिदुर्लभोऽपि मोक्ष सपद्यते उत्पद्यते । यदि चेन्मन मिध्यात्वमलकलङ्कितं न भवति ॥ १५ ॥ भो जिनवर । विषे दृष्टे सति चर्ममयनेत्रेणापि त पुण्यं अन्यते उपग्रते यत्प्रप्य पुर अप्रे केवलदर्शनज्ञानानि नयनानि जनयति उपान्यति ॥ १६ ॥ मो जिनवर । त्वयि दृष्टे सित येन जनेन आत्मा सुकृतार्थ न मानित स नर भवसागरे समुद्रे मजानी मजानानि करिष्यति ॥ १७॥ भो जिनवर । वियि दृष्टे सित निश्चयद्वष्ट्रणा यत्किमपि भवति तास्त्रानुभवस्थमपि सकीयअनुभवगोचरभपि गिरा वाण्या कृतवा गोचरं न । तकि कथ्यते ॥१८॥ भो जिनवर । त्वयि दृष्टे सति । इदानीं दर्शनगुद्धया एक वं गत प्राप्त सर्वथा न अस्ति । अपि तु अस्ति । किलक्षणे विये । अवि विशेषरूपे केवलयुक्ते ॥ १९ ॥ भो जिनवर । विय दष्ट सति जनर्दाष्ट अधिक सहिता समुज्यला भवति । तत्तस्मात्कारणात् । तव दर्शने सुखकरं सूर्य क न प्रेक्षते। अपि तु सर्वे प्रेक्षते ॥२ ॥ भो जिनवर। विग्रेट सित । किल इति सत्ये । कस्य जनस्यै कौन-सा बुद्धिमान् मनुष्य रागादि- दोषोसे मलिनताको प्राप्त हुए देवोंको मानता है। अर्थात् कोई मी बुद्धिमान पुरुष उन्हें देव नहीं मानता है ॥ १४ ॥ ह जिने द्र! यदि पुरुषका मन मिथ्यात्वरूप मलसे मिलन नहीं होता है तो आपका दर्शन होनेपर अत्यन्त दुर्लभ मोक्ष भी प्राप्त हो सकता है।। १५॥ हे जिनेन्द्र ! चर्ममय नेत्रसे भी आपका दर्शन होनेपर वह पुण्य प्राप्त होता है जो कि भविष्यमें केवलदर्शन और केवलज्ञान रूप नेत्रोंको उत्पन्न करता है ॥ १६ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर जो जीव अपनेको अतिशय कृतार्थ (कृतकृत्य ) नहीं मानता है वह संसाररूप समुद्रमें बहुत वार गोता लगावेगा ॥ १७ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर जो कुछ भी होता है वह निश्चयदृष्टिसे क्चनका विषय नहीं है वह तो केवल स्वानुभवका ही विषय है। अत एव उसके विषयमें भला हम क्या कह सकते हैं। अर्थात् कुछ नहीं कह सकते हैं-वह अनिर्वचनीय है।। १८।। हे जिनेन्द्र! देखने योग्य पदार्थीके सीमानिशेष स्वरूप (सर्वाधिक दर्शनीय) आपका दर्शन होनेपर जो दर्शनविशुद्धि हुई है उससे इस समय यह निश्चय हुआ है कि सब बाह्य पदार्थ मेरे नहीं हैं॥ १९॥ हे जिनेन्द्र! आपका दर्शन होनेपर लोगोंकी दृष्टि अतिशय सुखयुक्त और उज्जवल हो जाती है। फिर भला कीन-सा बुद्धिमान् मनुष्य उस दृष्टिको सुलकारक ऐसे सूर्यका दर्शन करता है । अर्थात् कोई नहीं करता ॥ २० ॥ हे जिनेन्द्र ! हानी,

१ क मण्यां का पश्चात् संशोधने कृते मूरुप्रतिपाठो विस्त्रलितो जात । २ का का नहुद्दु णसुद्ध णाई क नहुनकुणसुद्ध णाई। व का विहि । ४ का का व सदाय । ५ का इत्ताणमाई। ६ का अतोड्यो गिरो वाण्या कृत्वा गोचर स्वकीयासुमवर्गा करमणि मं वसीर्थ विष पाठोऽस्ति । ७ का जनस्य नास्ति ।

- 763) रिट्टे सुमस्मि जिणवर चितामणिकामधेणुकण्यतकः। साम्रोय स्व पहाप मन्स मचे जिल्बहा जाया ॥ र्दः॥
- 764) दिंदे तुमस्मि जिणवर रहसरसी मह मणस्मि जो जाओ। भाणदेसुमिखाँ सो तस्तो णीहरइ बहिरंतो ॥ २३॥
- 765) विट्ठे तुमस्मि जिणवर कलाजपरंपरा पुरो पुरिसे। सचरद बजाइया वि ससहरे किरजमाळ व्य ॥ २४ ॥
- 766) दिट्ठं तुमस्मि जिणवर दिसवक्षीओ फलंति सञ्चाओ । इट्ठं अडुक्षिया वि हु वरिसइ सुण्ण पि रयणेहिं॥ २५॥
- 767) दिट्टे तुमस्मि जिणवर भव्यो भयविज्ञजो हवे णवरं। गयणिहं चियं जायइ जोण्हापसरे सरे कुमुयं ॥ २६॥
- 768) दिट्ठे तुमस्मि जिणवर हियएण मह सुह समुल्लसिय। सरिजाहेणिव सहसा उगामिए पुण्णिमाइंदे॥ २७॥

दृष्टि । दोषाकरे । जडे । खस्थे आकाशस्थ । चन्द्र रमते । किलक्षणे त्वयि । ज्ञानवित ज्ञानयुक्ते । पुन दोषोजिन्नते सुभटे ॥ २९ ॥ भो जिनवर । त्वयि दृष्टे सति चितामणिरत्नकामधेनुक पतरव मग मनसि नि प्रभा जाता । खरोत इव प्रभाते ज्योतिरिंगण डव ॥ २२ ॥ भो जिनवर । त्वयि दृष्टे सति । मम मनसि य रहस्य रिभस । रस । जात उत्पन्न । स रहस्यरसँ । तत्तस्मातकः-रणात् । आनन्दाश्चमिषात् व्याजात् बहिर त नि मरति ॥ २३ ॥ भो जिनवर । विश्व दृष्टे सति कल्याणपरम्परा अनाहतापि अचि तिता अपि पुरुषस्य अग्र संचरित आगच्छति । शाधरे चन्द्रे किरणमालावत् ॥ २४ ॥ भो जिनवर । चित्र दृष्टे सित सर्वा दिम्बल्य फलित इष्ट सुख फलित । किंलक्षणा दिग्वर्स्य । अफुब्रिता अपि । हु स्फुटम् । आकाश रत्ने वर्षति ॥ २५ ॥ भो जिनवर । त्विय रुष्ट मति भव्य भयवार्जितो भवेत् । नवरं शीघ्रम् सरे सरोवरे । कुमुद चाहोदय सति गतनिदं जायते ॥ २६ ॥ भो जिनवर । त्वयि दृष्टे सित मम इदयन सस्य समक्रसित शीधेण । यथा पूर्णिम।चन्द्रे उदमिते सित प्रकटिते सित । सरिवाधेन इव दोषोंसे रहित और वीर ऐसे आपको देख लेनेपर फिर किसकी दृष्टि च द्रमाकी ओर रमती है ' अर्थात आपका दर्शन करके फिर किसीको भी च द्रमाके दशनकी इच्छा नहीं रहती। कारण कि उसका खरूप आपसे विपरीत है- आप ज्ञानी हैं, परन्तु वह जड (मूर्ख शीतल) है। आप दोषोज्झत अथात् अज्ञानादि दोषोंसे रहित हैं परन्तु वह दोषाकर (ढोषोंकी खान रात्रिका करनेवाला) है। तथा आप वीर अर्थात् कर्म-शत्रुओंको जीतनेवाले सुभट हैं, परन्तु वह खस्य (आकाशमें स्थित) अर्थात् भयभीत होकर आकाशमें छिपकर रहनेवाला है ॥ २१ ॥ हे जिने द्र ! आपका दर्शन होनेपर मेरे मनमें चिन्तामणि, कामधेन आर कल्पन्नस भी इस प्रकार कान्तिहीन (फीके) हो गये है जिस प्रकार कि प्रभातके हो जानेपर जुगनू कान्तिहीन हो जाती है ॥ २२ ॥ हे जिनेन्द्र! आपका दर्शन होनेपर मेरे मनमें जो हर्षरूप जल उत्पन्न हुआ है वह मानो हर्षके कारण उत्पन्न हुए आसओंके मिषसे भीतरसे बाहिर ही निकल रहा है ॥२३॥ हे जिनेन्द्र! आपका दर्शन होनेपर कल्याणकी परम्परा (समूह) विना बुळाये ही पुरुषके आगे इस प्रकारसे चलती है जिस प्रकार कि चन्द्रमाके आगे उसकी किरणोंका समृह चलता है ॥ २४ ॥ हे जिनेन्द्र । आपका दर्शन होनेपर सब दिशाहर बेलें फूलोंके विना मी अभीष्ट फरू देती हैं, तथा रिक्त भी आकाश रहोंकी वर्षा करता है ॥ २५ ॥ हे जिनेन्द्र ! आपका दर्शन होनेपर भव्य और सहसा भय और निदासे इस प्रकार रहित (प्रमुद्ध ) हो जाता है जिस प्रकार कि चादनीका विस्तार होनेपर सरोवरमें कुमुद्र (सफेद कमल) निदासे रहित (प्रफुक्ति) हो जाता है ॥ २६॥ हे जिनेन्द्र! आपका दरीन होनेपर मेरा हृदय सहसा इस प्रकार सुखपूर्वक हर्षको प्राप्त हुआ है जिस प्रकार कि पूर्णिमाके चन्द्रका

रे श्व-प्रतिकाठोऽबन्। श्राक्ष भा आणशसुनिमा। २ श्वाश गर्थाणेनश्चित व गणणिशोब्दयः। ३ श्वाक्ष शा जोण्ड पसरे। ४ श्वाकुसुनं क कुसुनं, क्षा कुसुन्तनः। ५ शा जान उत्पन्न स रहस्वरसः नास्ति। ६ क किलस्पा दिशः। पदानं ६८

- 769) दिट्ठे तुमस्मि जिणवर दोहिमि चक्ल्हिं तह सुद्दी अहियं। हियस जह सहसञ्जोहोमि' कि मणोरहो जाओ ॥ २८॥
- 770) दिट्टे तुमस्मि जिणवर भवो वि मित्तत्त्वणं गओ एसो । एयस्मि दियस्स जओ जायं तुह दंसणं मन्स्र ॥ २९ ॥
- 771) दिट्ठे तुमस्मि जिणवर भाषाणं भूरिभत्तिजुत्ताण । सञ्चाबो सिदीओ होति पुरो एकलीलाए ॥ ३०॥
- 772) दिद्वे तुमस्मि जिणवर सुहगइसंसाहणेक्कवीयस्मि । कठगयजीवियस्स वि घीरं संपद्धारे परमं ॥ ३१ ॥
- 773) दिहे तुमिम जिणबर कमिम सिद्धे ण किं पुणो सिद्धं। सिद्धियरं को णाणी महद्द ण तुह दंसणं तम्हा॥ ३२॥
- 774) दिद्व तुमस्मि जिणवर पोम्मक्यं दंसणत्थुइं तुज्य । जो पहु पढइ तियालं भवजालं सो समोसरइ ॥ ३३ ॥
- 77) दिहे तुमस्मि जिणवर मणियमिणं जणियजणमणाणंवं। स वेहिं पहिज्जतं णद्य सुदृर धरावीहे॥ ३४॥

समुद्रेण इव । मुखं समुक्षितम् ॥ २ ॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित सहस्राक्ष द्वा या चक्षुभ्याँ तथा अधिक सुखी जात यथा हृदयेन अतिमनोरथो जात अखान दो जात ॥ २८ ॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित एष भव ससारोऽपि मिन्नत्व गत । यत यस्मान्तारणात् । एतिस्मन् भवे समारे स्थितस्य मम तव दर्शन जातं प्राप्तम् ॥२९॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित भूरिभिन्ति युक्तानां भव्यानां सर्वा सिद्धय एकळौलया पुर अग्रे भविति ॥३ ॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित विक्रमक्ते सिद्धे सित किं न सिद्धम् । अपि तु सर्व सिद्धम् । तस्मात् कारणात् क ज्ञानी तव दर्शन न महित वाञ्छित ॥ ३२॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित । भो प्रभो पद्मनिद्धम् । तस्मात् कारणात् क ज्ञानी तव दर्शन न महित वाञ्छित ॥ ३२॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित । भो प्रभो पद्मनिद्धम् तव दर्शनस्तव य त्रिकाल पठित स भ य भवजालं संसारसमृहं स्फेटवित ॥ ३३॥ भो जिनवर । विये दृष्टे सित इदं भणितं कथित तव स्तोत्रम् । सुचिरं बहुकालम् । धरापीठ भमण्डि । न दृतु वृद्धि ग छतु । कथंभूतं स्तोत्रम् । जनित जनमनो—आन दम् । पुन किलक्षण स्तोत्रम् । सर्वे भव्ये पठ्यमानम् ॥ ३४॥ इति जिनवरर्वानस्तवनम् ॥ १४॥

उदय होनेपर समुद्र आनन्द (शृद्धि) को प्राप्त होता है ॥ २० ॥ ह निनेन्द्र ! दो ही नेत्रोसे आपका दशन होनेपर में इतना अधिक सुखी हुआ हू कि निससे मेरे हृदयमें ऐसा मनोरथ उत्पन्न हुआ है कि मै सहसाक्ष (हजार नेत्रोवाला) अर्थात् इन्न होऊगा ॥ २८ ॥ हे जिन द्व ! आपका दर्शन होनेपर यह संसार भी मित्रताको प्राप्त हुआ हे । यही कारण है जो इसमें स्थित रहनेपर भी मेरे लिये आपका दर्शन प्राप्त हुआ ह ॥ २९ ॥ हे जिने द्व ! आपका दर्शन होनेपर अतिशय भिक्तसे युक्त भव्य जीवोके आगे सब सिद्धिया एक कीड़ामात्रसे (अनायास) ही आकर प्राप्त होती है ॥ ३० ॥ हे जिने द्व ! शुभ गतिके साधनेमें अनुपम बीजमृत ऐसे आपका दर्शन होनेपर मरणोन्मुल प्राणीको भी उत्कृष्ट धेर्य प्राप्त होता है ॥ ३१ ॥ हे जिने द्व ! आपके दर्शनसे आपके चरणके सिद्ध हो जानेपर क्या नहीं सिद्ध हुआ / अर्थात् आपके चरणोक प्रसादसे सब कुछ सिद्ध हो जाता है । इसलिये कोन सा ज्ञानवान पुरुष सिद्धिको करनेवाले आपके दर्शनको नहीं चाहता है / अर्थात् सब ही विवकी जन आपके दर्शनकी अभिलाषा करते है ॥ ३२ ॥ हे जिने द्व ! आपका दर्शन होनेपर जो मन्य जीव पद्मनन्दी मुनिके द्वारा रची गई आपकी इस दर्शनस्तुतिको तीनों संध्याकालोमें पद्मता है बह हे प्रमो ! अपने संसारसमूहको नष्ट करता है ॥ ३३ ॥ ह जिने द्व आपका दर्शन करके मैने मन्य जनोके मनको आनन्दित करनेवाले जिस दर्शनस्तोत्रको कहा है वह सबके पदनेका विषय वनकर प्रथिवीतकपर विर काल तक समृद्धिको प्राप्त हो ॥ ३४ ॥ इस प्रकार जिनदर्शनस्तुति समाप्त हुई ॥ १४ ॥

१ क होही। २ च प्रतिपाठोच्यम्। अ क चा होदि। २ व वि हिस्सं सपज्जए। ४ आ क चा सिक्रेण कि प्रति । क धुई च यव व थ्यं वा धुइ। ६ क चा पढळानं।

## [१५. श्रुतदेवतास्तुति ] -

- 776) जयस्यशेषामरमेकिसासितं सरस्वति त्यत्पदपङ्कजद्वयम् । इदि स्थितं यज्जनजाक्यनाशन रजोविसुक्तं भ्रयतीस्यपृषेताम् ॥ १ ॥
- 777) अपेक्षते यस्र दिनं न यामिनीं न चान्तर नैय बहिश्च मारति। न तापकुत्राक्यकरं न तन्मह स्तुवे भवत्या सकळप्रकाशकम्॥२॥
- 778) तस स्तवे यत्कविरस्मि सांत्रतं भवत्रसाद।दपि छन्धपादव । स्वित्रि गङ्गासरिते ऽर्धदायको भवामि तत्त्वः छप्रिताञ्जलिः ॥ ३॥

भो सरम्वति । त्वत्पद्पङ्गद्भय चरणकमलद्भयम् । जयति । किलक्षणं चरणकमलद्भयम् । अशेष-अमराणां देवाना मौलिभि मुकुटै लाहित चुम्बितम् । यत्तव चरणकमलद्भयं इदि स्थितम् । जन जाड्यनाशन जनस्य मूर्केत्वनाशनम् । इति हेतो । अपूर्वतां अयति । इतीति किम् । रजोविमुक्त तव चरणकमलद्भयं पापरजोरहितम् ॥ ९ ॥ भो भारति भो सरस्वति । भवस्या तव मङ् स्तुवे । यन्मह् दिन न अपेक्षते दिनं न वाञ्छते । यन्मह् यामिनीं न अपेक्षते राश्रं न वाञ्छते । यन्मह् क तरम् अभ्यन्तरं न । यन्मह् । वहि बाह्ये न । यत्तव मह् तापकृत् न । च पुन । यत्तव मह् जान्यकरं मूर्केत्वकारकम् । न । किलक्षणं महः । सकलप्रकाशकम् । भो मात । भवत्या तन्मह् । स्तुवे अहं स्तौमि ॥ २ ॥ भो सिवित्र भो मात । यत् यस्मा कारणात् । कह् तव स्तवे । कवि अस्मि कविभवामि । साप्ततम् इदानीम् । अहम् । लब्बपाटव प्राप्तपाण्डिस्य । भवप्रसादात् । तत्र दृष्टान्त माह् । अह गङ्गासरिते नयै अध्यायको भवामि । किलक्षण अहम् । तज्ञकेन तस्या गङ्गाया जलेन पूरिताजकि ॥ ३॥

हे सरस्वती ! जो तेरे दोनों चरण कमल हृदयमें स्थित होकर लोगोंकी जडता ( अज्ञानता ) को नष्ट करनेवाले तथा रज (पापरूप धृलि ) से रहित होते हुए उस जब और धूलियुक्त कमलकी अपेक्षा अपूर्वता ( विशेषता ) को प्राप्त होते है वे तेरे दोनों चरण-कमल समस्त देवोंके मुकुटोंसे स्पर्शित होते हुए जयवन्त होवें ॥ १ ॥ हे सरस्वती ! जो तेरा तेज न दिनकी अपेक्षा करता है और न रात्रिकी भी अपेक्षा करता है. न अभ्यन्तरकी अपेक्षा करता है और न बाबकी भी अपेक्षा करता है, तथा न सन्तापको करता है और न जड़ता को भी करता है, उस समस्त पदार्थोंको प्रकाशित करनेवाले तेरे तेजकी मै स्तुति करना हू।। विशेषार्थ-अभिपाय यह है कि सरस्वतीका तेज सूर्य और चाद्रके तेजकी अपेक्षा भी अधिक श्रेष्ठ है। इसका कारण यह है कि सूर्यका तेज जहा दिनकी अपेक्षा करता है वहा च दमाका तेज रात्रिकी अपेक्षा करता है, इसी प्रकार सूर्यका तेज यदि सन्तापको करता है तो च दका तेज जडता (शीतरुता) की करता है। इसके अतिरिक्त ये दोनों ही तेज केवल बाह्य अर्थको और उसे भी अल्प मात्रामें ही प्रकाशित करते हैं. न कि अन्तसात्त्वको भी । परन्त सरस्वतीका तेज दिन और रात्रिकी अपेक्षा न करके सर्वदा ही वस्तुओंको प्रका शित करता है। वह न तो सूर्यतेजके समान जनको सन्तप्त करता है और न चन्द्रतेजके समान जक्ताको ही करता है, बश्कि वह लोगोंके सन्तापको नष्ट करके उनकी जड़ता (अज्ञानता ) को भी दूर करता है। इसके अतिरिक्त वह जैसे बाह्य पदार्थोंको प्रकाशित करता है वैसे ही अन्तस्तत्त्वको भी प्रगट करता है। इसीलिये वह सरस्वतीका तेज सूर्य एव चन्द्रके तेजकी अपेक्षा अधिक श्रेष्ठ होनेके कारण स्त्रति करनेके योग्य है ॥ २ ॥ हे सरस्वती गाता ! तेरे ही प्रसादसे निपुणताको भाष्ठ करके जो मै इस समय तेरी स्त्रतिके विषयमें कवि हुआ हू अर्थात् कविता करनेके लिये उदात हुआ हू वह इस प्रकार है जैसे कि मानों मैं

१ क स्वत्याद्रपेक्षजे तद चरणकारले । २ क मामलम् । ३ व सहिते नचा क सहित संचा ।

- 779) श्रुतादिकेवल्यपि तावकीं श्रियं स्तुवश्वशक्तो ऽहमिति प्रपचते। जयेति वर्णद्वयमेव मादशा वदन्ति यदेवि तदेव साहसम्॥ ४॥
- 780) चमत्र लोकत्रयसद्मनि स्थिता प्रदीपिका बोधमयी सरस्वती। तदम्तरस्थाखिलवस्तुसचय जना प्रपश्यन्ति सदृष्यो ऽप्यत ॥ ५॥
- 781) नभ सम व में तवातिनिर्मल पृथु प्रयातं विबुधैन कैरिह। तथापि देवि प्रतिभासते तरां यदेतदश्चण्णमित्र क्षणेन तु ॥ ६॥

मो देवि । मो मात । श्रुतादिकेवली अपि तावकी श्रिय स्तुवन् सन् अहम् अशक्त स श्रुतकेवली इति प्रतिपद्यते इति श्रवीति । यस्मा कारणात् । मो देवि । मादशा पुरुषा । व जय इति वर्णद्वयम् । एव निश्वयेन । वदन्ति । तदेव साहमम् अद्भुतं गरिष्ठम् ॥ ४ ॥ मो मरस्वति भो मात । वम् अत्र लोकत्रयसद्मिन गृहे । बोधमयी ज्ञानमयी । प्रदीपिका स्थिता अपि वर्तते । अत बोधमयीदीपिकाया सवाशात् । जना लोका । तद तरस्थाखिलवस्तुसचय तस्य लोकत्रयस्य अतरस्थम् अखिलवस्तु सचय समृहम् । प्रपत्यन्ति अवलोक्यन्ति । किलक्षणा जना । सदृष्य दर्शनयुक्ता भव्या ॥ ५॥ भो देवि । तव वरमं मार्ग । पम समम् आकाशवत् अतिनिर्मलम् । तु पुन । यत् तव अतिनिर्मल मार्ग [र्ग] । पृथु विस्तीर्णं वर्तते । इह तव वर्मिन मार्गे । क्षितिष्ठी न प्रयात गुरुनां प्राप्तम् । तथापि क्षणेन । तराम् अतिनिर्मल । एतत् तव मार्गम् अक्षण्णम् अवाहितम् इव प्रतिभासते ।

गगा नदीके पानीको अजुलीमें भरकर उससे उसी गगा नदीको अर्घ देनेके लिये ही उद्यत हुआ हू ॥ ३ ॥ हे देवी ! जब तेरी लक्ष्मीकी स्तुति करते हुए श्रुतकेवली भी यह स्वीकार करते हैं कि हम स्तुति करनेमें असमर्थ हैं तब फिर मुझ जैसे अल्पज्ञ मनुष्य जो तेरे विषयमें जय अर्थात् तू जयव त हो. पसे दो ही अक्षर कहते हैं उसको भी साहस ही समझना चाहिये॥ ४ ॥ हे सरस्वती! तम तीन लोकरूप भवनमें स्थित वह ज्ञानमय दीपक हो कि जिसके द्वारा दृष्टिहीन (अधे) मनुष्योंके साथ दृष्टियुक्त (सुझता) मनुष्य भी उक्त तीन लोकरूप भवनके भीतर स्थित समस्त वस्तुओंके समूहको देखते हैं।। विशेषार्थ-यहा सरस्वतीके लिये दीपककी उपमा द करके उससे भी कुछ विशेषता प्रगट की गई है। वह इस प्रकारसे-दीपक्के द्वारा केवल सदृष्टि ( नेत्रयुक्त ) प्राणियोंको ही पदाथका दर्शन होता है न कि दृष्टिहीन मनुष्योंको भी । परन्तु सरस्वतीमें यह विशेषता है कि उसके प्रसादसे जैसे दृष्टियुक्त मनुष्य पटार्थका ज्ञान प्राप्त करते हैं वैसे ही दृष्टिहीन (अभ) मनुष्य भी उसके द्वारा ज्ञान प्राप्त करते हैं । यहा तक कि सरस्वतीकी उत्कर्षतासे केवलज्ञानको प्राप्त करके जीव समस्त विश्ववे भी देखनेमें समर्थ हो जाता है जो कि दीपकके द्वारा सम्भव नहीं है ॥५॥ हे देवी! तेरा मार्ग आकाशके समान अत्यन्त निर्मल एव विस्तृत है इस मार्गसे कीन-से विद्वानोंने गमन नहीं किया है <sup>2</sup> अर्थात् उस मार्गसे बहुत-से विद्वान् जाते रहे हैं। फिर भी यह क्षणभरके लिये अतिशय अक्षुण्ण सा ( अनभ्यस्त सा ) ही प्रतिभासित होता है ॥ विशेषार्थ- जब किसी विशिष्ट नगर आदिके पार्थिव मागसे जनसमुदाय गमनागमन करता है तब वह अक्षुण्ण न रहकर उनके पादिबादिसे अकित हो जाता है। इसके अतिरिक्त उसके सकुचित होनेसे कुछ ही मनुष्य उस परसे आ-जा सकते हैं, न कि एक साथ बहुत से । किन्तु सरस्वतीका मार्ग आकाशके समान निर्मल एव विशाल है । जिस प्रकार आकाशमार्गसे यद्यपि अनेको विबुध (देव) व पक्षी आदि एक साथ प्रतिदिन निर्वाधस्वरूपसे गमनागमन करते हैं, फिर मी वह ट्रटने फ्टने आदिसे रहित होनेके कारण विकृत नहीं होता, और इसीलिये ऐसा प्रतिभास होता है कि मानो यहासे किसीका संचार ही नहीं हुआ है। इसी प्रकार सरस्वतीका भी मार्ग इसवा विशाल है कि उस परसे अनेक विद्वज्जन कितनी भी दूर तक क्यों न जावें, फिर भी उसका न तो अन्त ही

- 782) तदस्तु ताबत्कवितांदिकं नृषां तब अभावात्कराकोकविद्यायम् । भवेत्वद्याशु पर्वं वदीक्षते तपोभिक्तिर्भृतिभिर्मद्वारमम् ॥ ७ ॥
- 783) भवत्कला यत्र न बाबि मातुषे न बेसि शास्त्रं से खिरं पटक्रिय । मनागषि प्रीतियुत्तेन चश्चुषा यमीक्षसे कैर्न गुणैः स मृष्यते ॥ ८ ॥
- 784) स सर्वेवित्यस्यति वेत्ति चासिकं न वा मक्त्या रहितो ऽपि बुध्यते । तद्य तस्मापि जगन्नयप्रभोस्त्वमेष देवि प्रतिपत्तिकारणम् ॥९॥
- (85) चिरावृतिक्केशशतैर्भवाम्बुधौ परिश्रमन् भूरि नरत्वमश्चृते । तनुभुरतत्युववार्थसाधन त्वया विना देवि पुन प्रणव्यति ॥ १० ॥
- 786) कदाचिद्रम्ब त्यद्तुग्रह बिना श्रुते हाचीते ऽपि न तत्त्वनिश्चय । ततः कृत पुंसि भवेद्विवेकिता त्वया विश्वकस्य तु जन्म निष्कलम् ॥ ११॥
- 787) विधाय मातः प्रथम त्वदाश्रय श्रयन्ति त मोक्षपर्दं महर्षय । प्रदीपमाश्रित्य गृहे तमस्तते यहीप्सितं वस्तु स्रमेत मानव ॥ १२॥

एतावता कि स्चितम्। तव मार्गो गहन इत्यर्थ ॥ ६ ॥ भो देवि । तव प्रभावात् नृष्णां कवितादिक भवेत् । किल्क्षण किवतादिकम्। इतलोकिवस्यम् । तकवितादिकं तावत् दूरे तिष्ठतु । तव प्रभावात् । तत्पदम् अपि । आशु शीप्रण । भवेत् । यत्पद महाक्षम मुनिभि । उप तपोमि । इस्यते अवलोक्यते ॥ ७ ॥ भो वाणि भो देवि । यत्र यस्मिन् मानुषे भवत्कला न वर्तते स नर । चिरं चिरकालम् । पठलपि शाल न वित्त न जानाति । भो देवि । प्रीतियुतेन चक्षुणा मनाग् अपि य नरम् ईश्वसे त्व विलोक्यसि स नर के गुणैन भूष्यते । अपि तु सर्वे भूष्यते ॥ ८ ॥ भो देवि । अत्र लोके । स पुमान् सर्ववित् य वां स्मरति । भवत्या त्वया । रहित सर्ववित् न । त्वया युक्त अखिल समस्त पद्यति । च पुन । अखिल वित्ति जानाति । वा तस्यापि जग प्रभो वीतरागस्य । प्रतिपत्तिकारणं झानस्य कारण त्वमेव ॥ ९ ॥ भो देवि । तनुमृत् जीव । भवामनुष्पा सतारसमुद्दे । भूरि चिरकालम् । परिश्रमन् चिरात् अतिक्षेत्राशतै इत्या नरत्वम् अश्वते प्राप्नोति । पुन त्वया विना एतत्युरुषार्थसाधनम् । प्रणद्यति विनाशं गच्छति ॥ ९ ॥ भो अम्ब भो मात् । त्वदचुप्रद्वं विना तव प्रसादेन विना । हि यत् । श्रुते अधीतेऽपि शास्त्रे पठिते अपि । तत्त्वनिश्वय कराचित् न भवेत् । तत कारणात् । पुंसि पुरुषे विवेकिता इत भवेत् । तु पुन । त्वया विमुक्तस्य जीवस्य । जनम मनु यपदम् । नि फलं भवेत् ॥ १ ॥ भो मात । महर्षय प्रथमं तक्ष

आता है और न उसमें किसी प्रकारका विकार भी हो पाता है। इसीलिये वह सदा अक्षुण्ण बना रहता है। ६ ॥ हे देवी! तेरे प्रभावसे मनुष्य जो लोगोंको आश्चर्य उत्पन्न करनेवाली कविता आदि करते हैं वह तो दूर ही रहे, कारण कि उससे तो वह पद (मोक्ष) भी शीघ्र प्राप्त हो जाता है जिसे कि महात्मा मुनिजन तीच्न तप्रश्राणके द्वारा देल पाते हैं।। ७ ॥ हे वाणी! जिस मनुष्यमें आपकी कला नहीं है वह विर काल तक पढता हुआ भी शासको नहीं जान पाता है। और तुम जिसकी ओर प्रीतियुक्त नेत्रसे थोड़ा भी देखती हो वह किन किन गुणोंसे विभूषित नहीं होता है, अर्थात् वह अनेक गुणोंसे सुशोभित हो जाता है।। ८ ॥ हे देवी! जो सर्वच्च समस्त पदार्थोंको देखता और जानता है वह भी तुमसे रहित होकर नहीं जानता—देखता है। इसिल्ये तीनों लोकेंकि अधिपति उस सर्वचके भी ज्ञानका कारण तुम ही हो॥ ९ ॥ हे देवी! विर कालसे संसारस्त्य समुद्रमें परित्रमण करता हुआ प्राणी सेकडों महान् कष्टोंको सहकर पुरुषार्थ (धर्म, अर्थ, काम व मोक्ष) की साधनमृत जिस मनुष्य पर्योगको प्राप्त करता है वह भी तेरे विना नष्ट हो जाती है। १०॥ हे माता! यदि कदाचित् मनुष्य तेरे अनुप्रहके विना शासका अध्ययन भी करता है तो भी उसे तत्वका निश्चय नहीं हो पाता। तब ऐसी अवस्थामें मल उसे विवेकनुद्धि कहांसे हो सकती है अर्थात् नहीं हो सकती। है देवी! तुकसे रहित प्राणीका जन्म निष्कल होता है। ११॥ हो माता!

- 788) त्वयि प्रभृतानि पदानि देहिनां पदं तदेकं तद्यपि प्रयच्छिति । समस्तग्रक्षापि सुवर्णविष्ठहा त्वमत्र मात् कृतवित्रवेष्टिता ॥ १३ ॥
- 789) समुद्रघोषाङ्गतिरईति प्रमी यदा त्यमुत्कर्षमुणगता भ्रशम् । अशेषभाषात्मतया त्यया तदा छत न केवा हृदि मातरङ्कृतम् ॥ १४ ॥
- 790) सचक्षुरप्रेष जनस्त्यया विना यदन्य एवेति विभाग्यते हुयै । तदस्य छोकत्रितयस्य छोचन सरस्वति त्य परमार्थदर्शने ॥ १५॥

अयम् । विश्वाय कृत्वा । मोक्षपर्द श्रायन्ति । यत् मानव नर । तमस्तत तमोव्याप्त गृहे प्रदीपम् आश्रित्य । ईप्सितं वाञ्चित वस्तु । कमेत प्राप्नोति ॥ १२ ॥ भो मात । अत्र जगित । त्वं कृतचित्रचेष्टिता वर्तसे । त्विय विषये । प्रभूतानि पदानि तदिप देहिना जीवाना तदेक पद प्रयच्छित ददासि । किलक्षणा त्वम् । समस्तशुक्कापि सुवर्णविप्तहा मुद्दं [ छु ] वर्ण सवर्ण शरीरं यस्या सा । यवहारेण सुवर्णमय छिविश्वरीरा इत्यर्थ ॥ १३ ॥ भो मात । यदा काले त्वम् । अर्हति प्रभौ सवेहे । मृशम् अल्यर्थम् । क्ष्मिम् उपागता उत्कर्षता प्राप्ता । किलक्षणा त्वम् । समस्त्रशेषाकृति । तदा त्वया अशेषभाषात्मतया सर्वभाषास्वरूपेण । केषां जीवाना हृदि अद्भुतम् आर्थ्यं न कृतम् । अपि तु सर्वेषां हृदि आर्थ्यं कृतम् ॥ १४ ॥ भो सरस्वति । यत् एष जन । त्वया विना । सच्छुरिप नेत्रयुक्तोऽपि जन बुधै अध इति विभाव्यते कथ्यते । तत्तस्मात्कारणात् । अस्य

महामुनि जब पहिले तेरा अवलम्बन लेते हैं तब कहीं उस मोक्षपदका आश्रय ले पाते हैं। ठीक भी है-मनुष्य अधकारसे व्याप्त घरमें दीपकका अवलम्बन लेकर ही इच्छित वस्तुको प्राप्त करता है ॥ १२ ॥ है माता । तुम्हारे निषयमें प्राणियोके बहुत से पत हैं अर्थात् प्राणी अनेक पदोके द्वारा तुम्हारी स्तुति करते हैं तो भी तुम उन्हें उस एक ही पट (मोक्ष )को देती हो। तुम पूर्णतया धवल हो करके भी उत्तम वर्णमय (अकाराटि अक्षर स्वरूप) शरीरवाली हो । हे देवी ! तुम्हारी यह प्रवृत्ति यहा आश्चर्यको उत्पन्न करती है।। निशेषार्थ--- सरस्वतीके पास मनुष्योके बहुत पद हैं परतु वह उन्हें एक ही पद देती है इस प्रकार यद्यपि यहा शब्दसे विरोध प्रतीत होता है परन्तु यथार्थत विरोध नहीं है। कारण यह कि . यहा पद शब्दके दो अर्थ हैं-- शब्द और स्थान । इससे यहा वह भाव निकलता है कि मनुष्य बहुत-से शब्दोंके द्वारा जो सरस्वतीकी म्तुति करते हैं उससे वह उन्हें अद्वितीय मोक्षपदको प्रतान करती है। इसी प्रकार जो सरस्वती पूर्णतया धवल (श्वत) है वह सुवर्ण जैसे शरीरवाली कैसे हो सकती है। यह भी यद्यपि विरोध प्रतीत होता हे परन्तु वास्तवमें विरोध यहा कुछ भी नहीं है। कारण यह कि गुक्क शब्दसे अभिप्राय यहा निर्मलका तथा वर्ण शब्दसे अभिप्राय अकारादि अक्षरोका है। अत एव भाव इसका यह हुआ कि अकारादि उत्तम वर्णोरूप शरीरवाली वह सरस्वती पूर्णतया निर्मल है ॥ १३॥ हे माता! जब तुम भगवान् अरहन्तके विषयमें समुद्रके शब्दके समान आकारका धरण करके अतिशय उत्कर्षको प्राप्त होती हो तब समस्त भाषाओमें परिणत होकर तुम किन जीवोके इदयमें आश्चर्यको नहीं करती हो । अर्थात् सभी जीवोको आध्यर्याचित करती हो ॥ विशेषार्थ--- जिनेन्द्र भगवान्की जो समुद्रके शब्द समान गम्मीर दिव्यप्वनि खिरती है यही वास्तवमें सरस्वतीकी सर्वोत्कृष्टता है । इसे ही गणधर देव बारह अगोंमें मिथत करते हैं। उसमें यह अतिशयविशेष है कि जिससे वह समुद्रके शब्दके समान अक्षरमय न होकर भी श्रोताजनोंको अपनी अपनी भाषास्वरूप प्रतीत होती है और इसीस्रिये उसे सर्वभाषात्मक कहा जाता है ॥ १४ ॥ हे सरस्वति ! चूकि यह मनुष्य तुम्हारे विना आंखोंसे सहित होकर

- 791) शिरा मरप्राणितमेति सारती कवित्ववंक्तृत्वगुणेन सा च चीः। इदं द्ववं दुकंममेव ते पुनः असत्तरकेशावंचि आवृत्ते मृणाम् ॥ १६ ॥
- 792) मुर्जा भवत्संविधिसंस्कृतं अवो विद्ययं मान्यवित्मकृषं च तत्। भवेदिवेकार्यंभिदं परं पुनर्षिमृहतार्यं विषयं समर्पयत् ॥ १७॥
- 793) इतापि तास्त्रोष्टपुटादिभिर्नुणां त्यमादिपर्यम्तिवयर्जितस्थिति । इति स्वयापीदशधर्मयुक्तया स सर्वयेकान्तविधिर्विक्र्णित ॥ १८॥
- 794) अपि प्रयाता वद्यमेकजन्मनि चुचेबुचिन्तामणिकस्यपादपा । फुलन्ति हि त्वं युनरत्र वा परे भवे क्यं तैवप्रमीयसे बुचे ॥ १९॥

लोकत्रितयस्य । परमार्थदर्शने त्वं कोचनम् ॥ १५ ॥ भो देवि । तव गिरा बाण्या कृत्वा । नरस्य प्राणितं जीवितम् । सारतां सफलताम् । एति गच्छति । च पुन । सा गी । कवित्ववस्तृत्वगुणेन श्रेष्ठा वर्तते । इदं द्वयं कवित्व-वस्तृत्वम् । दुर्लमम् एव । पन । ते तव । प्रसादीत प्रसादलेशात अपि चणां व्रय जायते ॥ १६ ॥ तृणां प्ररुपाणाम् । भो देवि । भवत्सनिधिसत्कृतम् । तव नैकट्य तव समीपम् । श्रव तव श्रवणम् । विहाय त्यक्त्वा । अन्यत् श्रवणम् । अक्षयम् । हितं हिनकार्कं न । तत्तस्या कारणात् । तब श्रवणेन इद विवेकार्थं भवेत् । पुन परम् अन्यत् श्रवणम् । विमृदतार्थम् । स्वम् आस्मान विषये जडत्व-गाचरम् । अर्पयत् दत्त् ॥ १७ ॥ इति अमुना प्रकारेण । चं नृणां ताल्बोष्टपुरादिमि कृतापि । भो देवि । स्वम् आदि-पर्यन्त अन्तविवर्जित रहित स्थिति वर्तसे। त्वया इदश्धमयक्तया आयन्तरहितया। स सर्वेथा एकान्तविधि विचर्णित स्फेटित ॥१८॥ भो देवि । द्युचेनुन्ति तामणिकल्पपादपा कामचेनुन्ति-तामणिरक्षकल्पपृक्षा । वश प्रयाता । एकजन्मनि फलन्ति । पुन त्यम् । भी विद्वानोंके द्वारा अधा (अज्ञान) ही समझा जाता है, इसीलिये तीनों लोकोंके प्राणियोंके लिये यथार्थ तत्त्वका दर्शन (ज्ञान) करानेमें तुम अनुपम नेत्रके समान हो ॥ १५॥ जिस प्रकार वाणीके द्वारा मनुष्योका जीवन श्रेष्ठताको प्राप्त होता है उसी प्रकार वह वाणी भी कवित्व और वक्तत्व गुणोंके द्वारा श्रेष्ठताको प्राप्त होती है। ये टोनो (कवित्व और वक्तत्व) यद्यपि दुर्रुभ ही हैं, तो भी हे देवी तिरी थोडी सी भी प्रसन्नतासे वे दोनो गुण मनुष्योंको प्राप्त हो जाते हैं ॥ १६ ॥ हे सरस्वती । तुन्हारी समीपतासे मस्कारको प्राप्त हुए अवण (कान ) को छोडकर मनुष्योंका दूसरा कोई अविनश्वर हित नहीं है। तुम्हारी समीपतासे संस्कृत यह श्रवण विवेकका कारण होता है तथा अपनेको विषयकी और प्रवृत्त करानेबाला दूसरा श्रवण अविवेकका कारण होता है ॥ विशेषार्थ- अभिप्राय इसका यह है कि जो मनुष्य अपने कानोसे जिनवाणीका श्रवण करते हैं उनके कान सफल हैं। इससे उनको अविनश्वर सुखकी प्राप्ति होती है। परन्त जो मनुष्य उन कानासे जिनवाणीको न सुनकर अन्य रागवर्धक कथाओं आदिको सुनते है वे विवेकसे रहित होकर विषयभोगमें प्रवृत्त होते हैं और इस प्रकारसे अन्तमें असद्य दुसकी भोगते हैं ॥ १७॥ हे भारती । यद्यपि तू मनुष्येंकि तालु और ओष्ठपुट आदिके द्वारा उत्पन्न की गई है तो भी सेरी स्थिति आदि और अन्तसे रहित है, अर्थात त् अनादिनिधन है। इस प्रकारके धर्म (अनेकान्त) से संयुक्त तूने सर्वथा एकान्तविधानको नष्ट कर दिया है ।। विशेषार्थ- वाणी कथनित् नित्य और कथनित् अनित्व भी है। वह वर्ण पद-वाक्यरूप बाणी चुकि ताल और ओह आदि स्थानींसे उत्पन्न हीनी है अत एव पर्याय स्वरूपसे अनित्य है। साथ ही द्रव्यस्वरूपसे चूंकि उसका विनाश सम्भव नहीं है अत एव द्रव्यस्वरूपसे अभवा अनादिप्रवाहसे वह नित्य भी है। इस प्रकार अनेकान्तस्वरूप वह बागी समस्त एकान्त मतीका निराकरण करती है ॥१८॥ कामधेनु, किन्तामणि और करप्रकृत में अभीनताको आस होकर एक जन्ममें ही फल देते हैं। परन्त

- 795) अगोचरो वासरकृषिशाकृतोर्जनस्य यमेससि वर्तते तमः । विभिन्नते वागधिदेवते त्वया त्वमुत्तमस्योतिरिति प्रणीयसे ॥ २० ॥
- 796) जिनेश्वरस्वच्छसर सरोजिनी त्वमक्कपूर्वादिसरोजराजिता। गणेशहसवजसेविता सदा करोचि केवां न मुदं परामिह॥ २१॥
- 797) परामतस्वप्रतिपत्तिपूर्वक पर पदं यत्र सति प्रसिद्ध्यति । क्रियत्ततस्ते स्कूरत प्रभावतो नृपत्वसौभाग्यवराङ्गनादिकम् ॥ -२ ॥
- 798) त्वदृङ्किपश्रद्धयभक्तिभाविते तृतीयमुन्मीलति बोधलोचनम्। गिरामधीशे सह केवलेन यत् समाश्रित स्पर्धमिवेश्वते ऽखिलम्॥ २३॥

अत्र जन्मिन । अपरे भवं अपरजन्मिन फलित । तै क पृथ्वादिभि । कथम् उपमीयसे ॥ १९ ॥ मो वागि धदेवते भो मात । त्वया तम विभिन्नते दूरीकियते । यत्तम जनस्य चेतित वर्तते । यत्तम । वासरकृ विशाष्ट्रतो स्याचन्द्रमसो । अगोवर अगम्य । इति हेतो वम् । उत्तमक्योति । प्रगीयसे कृपसे ॥ २ ॥ भो देवि । त्वम् । इह लोके । केषा जीवानाम् । परी मुदं हर्ष न करोषि । अपि तु सर्वेषां प्राणिनां मुद्द करोषि । किलक्षणा वम् । जिनेश्वरम्व छसरोवरस्य सरोजिनी कमिलिनी वर्तसे । पुन किलक्षणा वम् । योपा गणधरदेव हसवजनसमूहै सेविता । सदाकाले ॥ २१ ॥ तत वारणात । ते तव । स्फुरत प्रभावत गकाशात् । नृपत्वसीभाग्यवराष्ट्रनादिकं कियनमात्रम् । यत्र तव प्रभावे सित परं पद प्रसिद्धाति । किलक्षण पदम् । परा मतः वप्रतिपत्तिपृर्वकः मेदज्ञानपूर्वकम् ॥ २२ ॥ भो देवि । वदिक्वपद्यमिक्तभावितं नरे तव चरणवमलभित्त्यकः नरे । तृतीयं बोधलोचन ज्ञाननेत्रम् । उन्मीलिते प्रगटी भवति । यत्तव बोधलोचनम् । गिराम् अगिशे सर्वत्ने । कवलेन सह स्पद्ध समाश्रितम् इव । यत्तृतीयलोचनम् । अखिल हे द्वी । तू इस भवमें और परभवमें भी फल दती है । फिर भला विद्वान् मनुष्य तेरे लिये इनकी उपमा कैसे देते हैं अर्थात् तू इनकी उपमाके योग्य नहीं है— उनस श्रेष्ठ है ॥ १९॥ हे वागिधदवते ! लोगोके वित्तमें जो अधिकार (अज्ञान) स्थित है वह सूय और चद्रका विषय नहीं है अर्थात् उसे न तो सूर्य नष्ट कर

ह दना। तू इस मबम आर परमवम मा फेल दता है। फिर मला विद्वान् मनुष्य तर लिय इनका उपमा केस देते हैं? अर्थात् तू इनकी उपमाक योग्य नहीं है— उनस श्रेष्ठ है। १९॥ हे वागिषदवते! लोगोक चिपमें जो अधकार (अज्ञान) स्थित है वह सूय और चद्रका विषय नहीं है अर्थात् उसे न तो सूर्य नष्ट कर सकता है ओर न चन्द्र भी। पर तु हे देवी! उस (अज्ञाना धकारकों) तू नष्ट करती है। इसलिये तुसे उत्तमञ्योति' अर्थात् सूर्य चन्द्रसे भी यष्ठ दीप्तिको धारण करनेवाली कहा जाता है।। २ ॥ हे सरस्वती! तुम जिने द्ररूप सरोगरकी कमलिनी होकर अग पूर्वादिरूप कमलासे शोभायमान तथा निरन्तर गणपररूप हसोके समृहसे सेवित होती हुई यहा क्नि जीवोंके लिये उत्कृष्ट हर्षको नहीं करती हो। अर्थात् सब ही जनोंको आनन्दित करती हो।। २१॥ ह दवी! जहां तेरे प्रभावसे आत्मा और पर (शरीरादि) का ज्ञान हो जानसे प्राणीको उत्कृष्ट पन (मोक्ष) सिद्ध हो जाता है वहा उस तेरे दैदीप्यमान प्रभावके आगे राजापन सुभगता एव सुन्दर की आदि क्या चीज हैं। अथात् कुछ भी नहीं है।। विशेषाथ— अमिप्राय यह है कि जिनवाणीकी उपासनासे जीवको हित एव अहितका विवेक उत्पन्न होता है और इससे उसे सर्वोत्कृष्ट मोक्षपद मी प्राप्त हो जाता है। एसी अवस्थामें उसकी उपासनासे राजपद आदिके प्राप्त होनेंमें भला कीन-सी कठिनाई है। कुछ भी नहीं।। २२।। ह वचनोंकी अधीधरी! जो तेरे दोनों चरणोंक्य कम शेकी मिक्तसे परिपूर्ण है उसके पूर्ण श्रुतज्ञानरूप वह तीसरा नेत्र प्रगट होता है जो कि मानो केवल-ज्ञानके साथ स्थाको ही प्राप्त हो करके उसके विषयभूत समस्त विश्वको देखता है।। विशेषार्थ— अस्थिया वह है कि जिनवाणीकी आराधनासे द्वादशागरूप पूर्ण श्रुतका ज्ञान प्राप्त होता है जी विषयकी अवेक्षा केवल्जानके ही समान है। विशेषता दोनोंमें केवल यही है कि जहा श्रुतज्ञान उन सब पद्मार्योको फरोक्ष

- 799) त्वसेव तीर्थे शुचिवोधवारिमत् समस्तकोकत्रवशुक्तिकारणम् । त्वसेव जानन्यसमुद्रवर्धने सृगाक्कमूर्तिः परमार्थक्वर्धिनाम् ॥ २४ ॥
- 800) त्वयादिबोध खलु सस्कृतो बजेत् परेषु बोधेष्विक्षलेषु हेतुताम् । त्वमिक्ष पुंसामतिषूरदर्शने त्वमेष संसारतरो कुठारिका ॥ २५ ॥
- 801) वथाविधानं स्वमनुस्मृता सती गुरूपदेशो ऽयमवर्षमेदतः। न ताः श्रियस्ते न गुणा न तत्पदं प्रयच्छसि प्राणभूते न यच्छुमे ॥ २६ ॥
- 802) अनेकजन्मार्जितपापपर्वतो विवेकत्रजेण स वेन मिचते। भवद्रपुराह्मधनान्निरेति तत्सवृर्थवाक्यामृतसारमेदुरात्॥ २७॥
- 803) तमांसि तेजांसि विजित्य वास्त्रायं प्रकाशयद्यत्परमं महन्मह । न लुप्यते तैर्न च तैः प्रकाश्यते स्वतः प्रकाशात्मकमेव नन्दतु ॥ २८ ॥

समस्तम् । ईक्षते परमति ॥ २३ ॥ भो देवि । त्वमेत्र तीथ शुन्विबोधव।रिमत् । त्वमेत्र समस्तलोकनयशुद्धिकारणम् । त्वमेत भानन्दसमुद्रवर्धने परमार्थदर्शिन! मृगाइमर्ति ॥ २४ ॥ खद्ध इति सत्य । भो देवि । त्वया आदिवोध मतिज्ञानम् । <del>संस्कृ</del>त वजेत् अलकृत । परेषु अखिलेषु श्रुतज्ञानादिबोधेषु हेतुतां वजेत् । मो देवि । त्व पुसाम् अतिवृद्धदशने अक्षि नेत्रम् । वमेव संसारतरो कुठारिका ॥ २५ ॥ भो शुभे मनोझे भो देवि । अयं गुरूपनेश । त्व यथाविधानम् । अवर्णमेन्त असरमेदरहितात अथवा अकारादि-अक्षरमेदात् । अनुस्मृता सती आराधिता सती । तपद न यपद प्राणमृते जीवाय न प्रयच्छित न ददासि । ता श्रिय न ते गुणा न या श्रिय यान् गुणान् न प्रयच्छति ॥ २६ ॥ मो देवि । स अनेकजन्मना अर्जित पापपर्वत येन विवेकवजेण भियते तदिवेकवजम् । भवद्वप् शास्त्रघनात् मेघात् निरेति निर्ग छति । किलभणात् भवद्वप् शास्त्रघनात् । सदर्थ-वाक्यामृतभारमेदुरात् स्याद्वादामृतपुष्टात् ॥ २७ ॥ वाक्ययं महत् मह तेज नन्दत् यन्महः तमासि अन्धकाराणि । तेजासि (अविशद) स्वरूपसे जानता है वहा केवलज्ञान उन्हें प्रत्यक्ष (विशद) स्वरूपसे जानता है। इसी बातको लक्ष्यमें रखकर यहा यह कहा गया है कि वह श्रुतज्ञानरूप तीसरा नेत्र मानो केवलज्ञानके साथ स्पर्धा ही करता है।। २३।। हे देवि! निर्मल ज्ञानरूप जलसे परिपूर्ण तुम ही वह तीर्थ हो जो कि तीनों लोकोके समस्त प्राणियोको शुद्ध करनेवाला है। तथा तत्त्वके यथार्थस्वरूपको देखनेवाले जीवोके आनन्दरूप समुद्रके बढानेमें च दमाकी मूर्तिको धारण करनेवाली भी तुम ही हो ॥ २४॥ हे वाणी! तुम्हारे द्वारा संस्कारको प्राप्त हुआ प्रथम ज्ञान (मतिज्ञान) या अक्षरबोध दूसरे समस्त (श्वतज्ञानादि) ज्ञानोमें कारणताको प्राप्त होता है। हे देवि वास मनुष्योंके लिये दूरदेशस्य वस्तुओंके दिखलानेमें नेत्रके समान होकर उनके संसाररूप दक्षको काटनेके लिये कुठारका काम करती हो ॥ २५॥ हे शुमे ! जो प्राणी तेरा विधिपूर्वक स्मरण करता है- अध्ययन करता है- उसके लिये ऐसी कोई लक्ष्मी नहीं है ऐसे कोई गुण नहीं हैं तथा ऐसा कोई पद नहीं है, जिसे तू वर्णमेदके विना-ब्राह्मणत्व आदिकी अपेक्षा न करके- न देती हो। यह गुरुका उपदेश है। अभिपाय यह है कि तू अपना सारण करनेवालों (जिनवाणीभक्तों) के लिये समान रूपसे अनेक प्रकारकी रुक्ष्मी, अनेक गुणों और उत्तम पदको प्रदान करती है ॥ २६ ॥ हे भारती! जिस विवेकरूप वजने द्वारा अनेक जन्मोंने कमाया हुआ वह पापरूप पर्वत खण्डित किया जाता है वह विवेक-रूप वन्न समीचीन अर्थसे सम्पन्न वाक्योंरूप अमृतके भारसे परिपूर्ण ऐसे तेरे श्वतमय शरीररूप मेघसे प्रगट होता है।। विशेषार्थ- यहा विवेकमें बज्जका आरोप करके यह बतलाया गया है कि जिस प्रकार बज्जके द्वारा बबे बबे पर्वत सण्डित कर दिये जाते हैं उसी प्रकार विवेकहर वजके द्वारा बलवान् कर्मरूप पर्वत नष्ट कर दिये जाते हैं। वज्र जैसे जलसे परिपूर्ण मेबसे उत्पन्न होता है वैसे ही यह विवेक भी समीचीन अर्थके बोषक वाक्यरूप जरूसे परिपूर्ण ऐसे सरस्वतीके शरीरमूत शास्त्ररूप मेघसे उत्पन्न होता है। तात्पर्य यह कि जिनवाणीक परिशोक्त्नसे वह विवेकनुद्धि प्रगट होती है निसके प्रभावसे नवीन कर्मोंका संबर तथा पूर्वसंचित कर्मीकी निर्जरा होकर अविनश्वर सुख प्राप्त हो जाता है ॥ २७ ॥ शब्दमय शास (द्रव्यश्वत ) अन्यकार पदास० २९

- 804) तव प्रसाद कवितां करोत्यतः कथं जबस्तत्र घटेत मारहाः।
  प्रसीद तत्रापि मचि स्वनन्दने न जातु माता विगुजे ऽपि निष्ठुरा॥ २९॥
- 805) इमामचीते श्रुतदेवतास्तुर्ति कृति पुमान् यो मुनिपचनन्दिन । स याति पारं कवितादिसद्गुणप्रवन्धसिन्धो क्रमतो भवस्य च ॥ ३०॥
- 806) कुण्डास्ते ऽपि बृहस्पतिप्रश्वतयो यस्मिन् भवन्ति ध्रुव तस्मिन् देवि तव स्तुतिव्यतिकरे मादा नरा के वयम् । तद्वाक्चापलमेतदश्चतवतामस्माकमम्ब वया सन्तव्यं मुखरावकारणमसी येनातिभक्तिग्रह ॥ ३१॥

स्यादीनां तजांसि । विजित्य प्रकानयन् । पुन परम अष्ठम् । यन्मइ । तै तमोमि । न छ यते । च पुन । तै तेजोमि । न प्रकार्यते । किलक्षण मह । खत प्रकाशासकम् ॥ २८ ॥ भो मात । अयं तुव प्रसाट । नर कवितां करोति । अत तंब प्रसा ।त्। तन् कवि वे। मादश जङ कथ घटेत—समस्तर्ग नथ घटेत। तनापि मयि प्रसीद। आतुष्यतः। विग्रणे गुणरहिते अपि खन दने माता निष्ठरा कठोरा न भवेत् ॥ २९ ॥ य प्रमान नमां श्रुतदेवतास्त्रतिम् अधीते पठति । किंलक्षणां स्तुतिम् । सुनिपद्मनिदन कृतिम्। स नर । कवितादिसद्भुण अब धिस धा कवितादिगुण रचनासमुद्रस्य पारं याति । च पुन । कमत भवस्य पारं याति संसारस्य पारं गाउति ॥ २ ॥ भो देवि यस्मिन् तव स्तुति यतिकरे स्तुतिसमृहे । तेऽपि बृहस्पतिप्रभृतय देवा । ध्रुवम् । कुण्ठा मूखा भवित । तस्मिन तव स्तोत्र । वय मादा मूखा नरा के । तत्तस्मा नारणात् । भो अम्ब भो मात । अस्माकम् एतत् वाक् वावल वचन चञ्चल व त्वया क्षन्त यम् । किं उक्षणानाम् अस्मावम् । अश्वतवतां श्वतरहितानाम् । येन कारणेन । मुखर वकारण चपल वकाणम् । असौ अतिभक्तिप्रह अतीव भक्ति वश ॥ ३१ ॥ इति सरस्वतीस्तवनम् ॥ १५ ॥ और तेज (सूर्य च द्रादिकी मभा) को जीतकर जिस उत्कृष्ट महान् तेजको प्रगट करता है वह न अ धकारके द्वारा छप्त किया जा सकता है और न अन्य तेजके द्वारा प्रकाशित भी किया जा सकता है। वह स्वसंवेदन स्वरूप तेज वृद्धिको प्राप्त होवे ॥ विराषाथ -- जिनवाणीके अभ्यासस अज्ञानभाव नष्ट होकर केवलज्ञानरूप नो अपूर्व चोति प्रगट होती है वह सूर्य च दादिके प्रकाशकी अपेशा उत्कृष्ट है। इसका कारण यह है कि सूर्य च दादिका प्रकाश नियमित (कमरा दिन आर रात्रि) समयमे रहकर सीमित पदार्थोंको ही प्रगट करता है। परातु वह कारजानरूप प्रकाश दिन व रात्रिकी अपेथा न करके- सर्वकाल रहकर-तीनों लोकों व तीनो कालोके समस्त पटार्थीको प्रगट करता है। टस केवलज्ञानरूप प्रकाशको नष्ट करनेमें अधकार (कर्म) समर्थ नही है-वह स्व परप्रकाशकस्वरूपस मदा स्थिर रहनवाला है।।२८॥ हे सरस्वती ! तेरी प्रसन्नता ही कविताको करती है क्योंकि मुझ जैसा मूर्ख पुरुष भाग उस कविताको करनेके लिये कैसे योग्य हो सकता हैं नहीं हो सकता। इसलिये तू मुझ मूर्विके उपर भी प्रसन्न हो क्योंकि माता गुणहीन भी अपने पुत्रके विषयमें कठोर नहीं हुआ करती है । ॥ २० ॥ जो पुरुष मुनि पद्मन दीकी कृतिस्वरूप इस श्रुतदेवताकी स्तुतिको पढ़ता है वह कविता आदि उत्तमोत्तम गुणाक विस्ताररूप ममुद्रके तथा क्रमसे ससारके भी पारको प्राप्त हो जाता है।। ३ ।। हे दवी । जिस तरे म्तुतिसमूहक विषयमें निश्चयसे वे बृहम्पति आदि भी कुण्डित (असमध) हो जाते हैं उसके विषयमें हम जैसे मन्दबुद्धि मनुष्य कीन हो सकते हैं 2 अर्थात् हम जैसे तो तेरी स्तुति करनेमें सर्वथा असमथ है। इसलिये हे माता! शास्त्रज्ञानसे रहित हमारी जो यह वचनोंकी चचलता, अर्थात् स्तुतिरूप वचनप्रवृत्ति है उसे तू क्षमाकर। कारण यह कि इस वाचालता (वकवाद) का कारण वह तेरी अतिशय मिक्तिरूप मह (पिशाच) है। अभिप्राय यह कि मैंने इस योग्य न होते हुए भी जो यह स्तुतिकी है वह केवल तेरी भक्तिके वश होकर ही की है।। ३१॥ इस प्रकार सरस्वतीस्तोत्र समाप्त हुआ ॥ १५॥

१ अ श मामस्तेन ।

#### [१६ स्वयभूस्तुति ]

807) स्वयभुवा येन समुद्धतं जगज्जडत्वकूपे पतित प्रमादतः। परात्मतस्वप्रतिपादनोञ्जसद्वचोगुणरादिजिनः सँ सेव्यताम्॥१॥

808) भवारिरेको<sup>र</sup> न परो ऽस्ति देहिना सु**हच रक्षत्र**यमेक एव हि । स दुर्जयो येन जितस्तदाश्रयाचतो ऽजितान्मे जिनतो ऽस्तु सत्सुखम् ॥२॥

809) युनातु नः समवतीर्थक्रिज्ञन पुन पुनः संमयदु खदु खिता । तवर्तिनाशाय विमुक्तिवर्तमन प्रकाशक य शरण प्रपेदिरे ॥ ३॥

810) निजैर्गुणैरप्रतिमैर्महानजो न तु त्रिलोकीजनतार्चनेन य । यतो हि विश्वं लघु तं विमुक्तये नमामि साक्षादिमनन्दन जिनम् ॥ ४ ॥

स आदिजिन सर्वेश ऋषभदेव सेव्यताम्। येन आदिजिनेन। परामतत्त्वप्रतिपादनेन उल्लसन्त ये वचीगुणा त वची गुणै। जगत् समुदृतम्। किंलक्षणेन आदिजिनेन। स्वयभुवा स्वयभुव्दक्षानेन। किंलक्षण जगत्। प्रमादत जडत्वकृषे पतितम्॥ १॥ हि यत । देहिनां जीवानाम्। एक भव संसार । अरि शत्रु । अपर शत्रुने अस्ति। च पुन । एक एव रनत्रयं सुदृत अस्ति। येन अजितेन। स संसारशत्रु । तग्रश्रयात् तस्य रत्नत्रयस्य आश्रयात्। जित । किंलक्षण संसार शत्रु । दुर्जय । तत कारणात्। अजितात् जिनत सकाशात्। मे मम। ससुस्तम् अस्तु ॥ २॥ संभवतीर्थकृत् जिन । न असाकम् । पुनः पुन पुनातु पवित्रीकरोतुँ । सभवः संसार तस्य दु खेन दु खिता प्राणिन । यं शरण प्रपेदिरे यं सभवतीर्थं करं प्राप्ता । कस्मै। तदातनाशाय संसारनाशाय। किलक्षण तीर्थकरम्। विमुक्तिवर्मन मोक्षमागस्य। प्रकाशकम् ॥ ३॥ तम् अभिनद्व जिनम्। विमुक्तये मोक्षाय। साक्षात् मनोवचनकायै नमामि। य अभिनद्व । निजै गुणै । अप्रतिमै असमानै । महान् वर्तते। तु पुन । त्रिलोकीजनसमूह अर्चनेन पूजनेन । महान् न। किंलक्षण अभिनद्वन । अज जनम

स्वयम्म् अर्थात् स्वय ही प्रबोधको प्राप्त हुए जिस आदि (ऋषभ ) जिने द्रने प्रमादके वश होकर अज्ञानतारूप कुएँमें गिरे हुए जगतुके प्राणियोका पर-तत्त्व और आत्मतत्त्व (अथवा उत्कृष्ट आत्मतत्त्व) के उपदेशमें शोभायमान वचनरूप गुणोंसे उद्धार किया है उस आदि जिनेन्द्रकी आराधना करना चाहिये॥ विशेषार्थ- यहा श्लोकमें प्रयुक्त गुण शब्दके दो अर्थ है-हितकारकत्व आदि गुण तथा रस्सी। उसका अभिशाय यह है कि जिस प्रकार कोई मनुष्य यदि असावधानीसे कुएँमें गिर जाता है तो इतर दयाछ मनुष्य कुएँमें रिस्तयोंको डालकर उनके सहारेसे उसे बाहिर निकाल लेने हैं। इसी प्रकार भगवान आदि जिनेन्द्रने जो बहुत से प्राणी अज्ञानताके वश होकर धर्मके मार्गसे विमुख होते हुए कष्ट भीग रहे थे उनका हितोप देशके द्वारा उद्धार किया था- उन्हें मोक्षमार्गमें लगाया था। उन्होंने उनको ऐसे वचनो द्वारा पदाथका स्वरूप समझाया था जो कि हितकारक होते हुए उ हैं मनोहर् मी प्रतीत होते थे। 'हित मनोहारि च दुर्लभ वच ' इस उक्तिके अनुसार यह सर्वसाधारणको सुरुभ नहीं है ॥ १ ॥ प्राणियोंका संसार ही एक उत्कृष्ट शत्रु तथा रत्नत्रय ही एक उत्कृष्ट मित्र है इनके सिशय दूसरा कोई शत्रु अथवा मित्र नहीं है। जिसने उस रत्नत्रयहरूप मित्रके अवलम्बनसे उस दुर्जय संसाररूप शत्रुको जीत लिया है उस अजित जिने दसे मुझे समीचीन सुख प्राप्त होवे ॥ २ ॥ वार वार जन्म मरणरूप संसारके दु खसे पीड़ित प्राणी उस पीड़ाको दूर करनेके लिये मोक्षमार्गको प्रकाशित करनेवाले जिस सन्भवनाथ तीर्थकरकी शरणमें प्राप्त हुए थे वह सन्भव जिनेन्द्र हमको पिन करे ॥ ३ ॥ अज अर्थात् जन्म-मरणसे रहित जो अभिनन्दन जिनेन्द्र अपने अनुपम गुणेंकि द्वारा महिमाको प्राप्त हुआ है, न कि तीनो लोकोके प्राणियो द्वारा की जानेवाली पूजासे, तथा जिसके आगे विश्व तुच्छ है अर्थात् जो अपने अनन्तज्ञानके द्वारा समस्त विश्वको साक्षात् जानता-देखता है उस

- 811) नयप्रमाणादिविधानसञ्जद्धं प्रकाशितं तस्वमतीव निर्मेलम् । यतस्त्वया तस्तुमते ऽत्र तावकं तदम्बय नाम नमो ऽस्तु ते जिन ॥ ५ ॥
- 812) रराज पद्मप्रमतीर्थकः सदस्यशेषलोकत्रयलोकमध्यग । नमस्युद्धवातयुत शशी यथा वचो ऽसृतैर्वर्षति य स पातु नः ॥ ६॥
- 813) नरामराहीश्वरपीडने जयी धृतायुघो धीरमना झषध्वर्ज । विनापि रास्त्रेनचु येन निर्जितो जिन सुपाश्व प्रणमामि तं सदा ॥ ৩ ॥
- 814) शशिप्रभो वागमृतांशुभि शशी पर कदाचित्र कलकुसगत । न चापि दोषाकरता यथौ यतिर्जययसौ सस्तितापैनाशन ॥८॥

रहित । हि यत कारणात् । विश्व समस्तम् । लघु स्तोकप् ॥ ४ ॥ भो सुमते भो जिन । त्वया यत अतीव निर्मलं तस्य प्रकाशितम् । किलक्षण त वम् । नयप्रमाणादिविधानसद्धर नय प्रमाणादियुक्तम् । तक्तस्मात्कारणात् । अत्र जगित । तावकं नाम । तदन्वय यथार्थ[ थता ] यातम् । त तु य नमाऽस्तु ॥ ५ ॥ पद्मप्रभतीर्थकृत् जिन । सन्ति समवसरणसभायाम् । अशेवलोकन्वयलोकम यग म यवर्ता । रराज ग्रुग्धमे । यथा नभित आकाशे । उद्वत्रातगुत तारागणयुक्त । शशी च द्र । रराज । य पद्मप्रभ वचोऽमृत वर्षति स पद्मप्रभ न अस्मान पातु रक्षतु ॥ ६ ॥ त सुपार्व जिन सदा प्रणमामि । नतु इति वितर्के । येन ग्रुपार्श्वन । शत्रीर्विनापि । सप रज काम । निर्जित । किलक्षण नाम । नर अमर अहीश्वर इन्द्रभरणे इचिकणां पीडने । जयी जेता । पुन किलक्षण काम । धृतागु र धीरमना ॥ ७ ॥ असी शशिप्रभ यति जयित । किलक्षण श्रीच द्र प्रभ । सस्रतितीपनागन । य च द्रप्रभ वाक् वचन अमृत-अग्रुमि किरण । परं रेष्टम् । गशी य चन्न कन्यित् कलक्ष

अभिनदन जिनके लिय मै मुक्तिके प्राप्त्यथ नमस्कार करता हू ॥ ४ ॥ हे समुति जिने द्र ! चूिक आपने नय एव प्रमाण आदिकी विधिसे सगत तत्त्व (वस्तु स्वरूप) को अतिशय निर्दोष रीतिमे प्रकाशित किया था अत एव आपका सुमति (सु शोभना मतिर्थस्यासा सुमति =उत्तम बुद्धिवाला) यह नाम साथक है। हे जिन! आपको नमस्कार हो ॥ १ ॥ जिस प्रकार आकाशमें तारासमूहसे सयुक्त होकर चद्र शोमायमान होता है उसी प्रकार जो पद्मप्रभ तीर्थकर समवसरणसभामें तीनां लोकोक समस्त प्राणियोके मध्यमें स्थित होकर शोभायमान हुआ तथा जिसने वहा वचनरूप अमृतकी वषा की थी वह पद्मप्रभ जिनेन्द्र हमारी रक्षा करे ॥ ६॥ जो साहसी मीनकेतु (कामदेव ) शक्षको धारण करके चक्रवर्ती इन्द्र और धरणेन्द्रको भी पीषित करके उनके ऊपर विजय प्राप्त करता है एसे उम नामदव सुभटको भी जिसने विना शस्त्रके ही जीत लिया है उस सुपार्थ जिनके लिये में सदा प्रणाम करता हू।। विशाषाथ--- ससारमें कामदेव (विषयवासना) अत्यात प्रबल माना जाता है। दूसरोकी तो बात ही क्या है कि तु इन्द्र धरणेन्द्र और चक्रवर्ती आदि भी उसके वशमें दखे जाते हैं। ऐसे सुभट उस कामदेवक ऊपर वे ही विजय प्राप्त कर सकते हैं जिनके हृदयमें आत्म परिविवेक जागृत है। भगवान् सुपाश्व ऐसे ही विवेकी महापुरुष थे। अत एव उन्हें उक्त कामदेवपर विजय प्राप्त करनेके लिये किसी शक्षादिकी भी जावश्यकता नहीं हुई। उन्होंने एक मात्र विवेकनुदिसे उसे पराजित कर दिया था । अत एव वे नमस्कार करनेके योग्य हैं ॥ ७॥ चन्द्रमाके समान प्रभावाले चाद्रपभ जिनन्द्र यद्यपि वचनरूप अमृतकी किरणोसे च द्रमा थे परन्तु जैसे चन्द्रमा फलक (काला चिह्न) से सहित है वैसे वे कलक (पाप-मल) से सहित कभी नहीं थे। तथा जैसे च द्रमा दोषाकर (रात्रिको करनेवाला) है वैसे वे दोषाकर (दोषोंकी खानि) नहीं थे अर्थात् वे अज्ञानादि सब दोषोसे रहित थे। वे संसारके

१ क मलभ्वजः। २ च प्रतिराठाऽयम्। अन क शा प्रसुर्वागः। ३ **च शा**पापः। ४ क प्रसुरा ५ **सा पापः।** ६ शा असृत'नास्तिः।

- 815) वदीवपावज्ञितयप्रणामतः पतस्यचो मोहनधूक्तिरिक्तनम् । शिरोगता मोहडकेप्रयोगतः स पुष्पवृत्तः सततं प्रणम्यते ॥ ९ ॥
- 816) सतां यदीयं वयनं सुरीतलं यदेव चन्द्राविष चुन्द्रनाव्यि। तद्रत्र लोके अवतापहारि यत् प्रणम्यते किं न स शीतलो जिन ॥ १०॥
- 817) जगन्नये क्षेय इतो हायादिति प्रसिद्धनामा जिन पप बन्धते । यतो जनानां बहुभक्तिशास्त्रिनां भवन्ति सर्वे सफला मनोरथा ॥ ११॥
- 818) पदार्वजयुग्मे तब बासुपूज्य तज्जनस्यै पुण्यं प्रणतस्य तक्कवेत् । यतो न सा श्रीरिह हि त्रिविष्टपे न तत्सुख यज्ञ पुर प्रधावति ॥ १२ ॥
- 819) मलैविंमुको विमलो न केर्जिनो यथार्थनामा सुवने नमस्कृत । तदस्य नामस्मृतिरप्यसंशय करोति वैमन्यमधा मनामपि ॥ १३॥

संगत संयत न । च पुन । य तीर्थंकर दोषाकरताम् अपि । न ययौ न यातवान् ॥ ८ ॥ स पुष्पदन्त जिन सततं प्रणम्यते । यदीयपारद्वितयप्रणामत यस्य पुष्पर तस्य पादद्वयस्य प्रणामत । अन्निनां प्राणिनाम् । मोहनधुळि अध पति । किलक्षणा मोहनधूलि । मोहठकप्रयोगत शिरोगता ॥ ९ ॥ स क्षीतल जिन कि न प्रणम्यते । अपि त प्रणम्यते । यदीयं वचनम् । सता साध्नाम् । चन्द्रादपि च दनादपि सुशीतलम् । यदेव वच । अत्र लोके । भवतापहारि संसारतापनाशनम् ॥ १ ॥ एष श्रेय इति प्रसिद्धनामा जिन व चते । हि यत । जगन्नये । इत श्रेयस सकाशात् । जन । श्रय सुखस् । अयात् । यतः श्रयसः । जनानां लोकानाम् । सर्वे मनोर्षाः सफला भवन्ति । किलक्षणानां जनानाम् । बहुभक्तिशास्त्रिनां बहुभक्तियुक्तानाम् ॥ ११ ॥ भो वासुपूज्य । तव पदा जैयुग्मे प्रणतस्य जनस्य । तत्तत्पुर्ण्यं भवेत् । यत पुण्यात् । इह हि । त्रिविष्टपे लोके। सा श्री न तत्सुख न या श्री य सुखं पुर अग्रे न प्रधावति न आग छति ॥ १२ ॥ विमल जिन । भुवने त्रि कि । के भव्ये । न नमस्कृत । अपि तु सर्वे नमस्कृत । किलक्षण विमल । मलर्विमुक्त यथार्थनामा । तत्त सन्तापको नष्ट करनेवाले चाद्रप्रभ मुनीन्द्र जयवन्त होवें ॥ ८ ॥ जिसके दोनों चरणोमें नमस्कार करते समय मोहरूप ठगके प्रयत्नसे प्राणियोंके शिरमें स्थित हुई मोहनधूलि (मोहनजनक पापरज) नीचे गिर जाती है उसे पुष्पदन्त भगवानुको मै निरन्तर पणाम करता हू ॥ विशेषार्थ— प्राणियोके मस्तक ( मस्तिष्क ) में जो अज्ञानताके कारण अनेक प्रकारके दुर्विचार उत्पन्न होते हैं वे जिनेन्द्र भगवान्के नामस्मरण, चिन्तन एव वन्दनसे नष्ट हो जाते हैं। यहा उपर्युक्त दुर्विचारोमें मोहके द्वारा स्थापित घूलिका आरोप करके यह उत्प्रेक्षा की गई है कि मोहके द्वारा जो प्राणियोके मस्तकपर मोहनधूलि स्थापित की जाती है वह मानो पुण्यदन्त जिने दको प्रणाम करनेसे ( मस्तक झुकानेसे ) अनायास ही नष्ट हो जाती है ॥ ९॥ छोकमें जिसके वचन सज्जन पुरुषेंकि लिये चन्द्रमा और चन्द्रनसे भी अधिक शीतल तथा ससारके तापको नष्ट करनेवाले हैं उस शीतल जिनको क्या प्रणाम नहीं करना चाहिये । अर्थात् अवश्य ही वह प्रणाम करनेके बोग्य है ॥ १०॥ तीनों लोकोमें प्राणिसमृह चुकि इस श्रेयास जिनसे श्रेय अर्थात कल्याणको प्राप्त हुआ है इसलिये जो 'श्रेयान' इस सार्थक नामसे प्रसिद्ध है तथा जिसके निमित्तसे बहुत मक्ति करनेवाले जनीके सब मनोरथ (अभिलाषामें ) सफल होते हैं उस श्रेयान जिनेन्द्रको प्रणाम करता हू ॥ ११ ॥ हे वासुपूज्य । तेरे चरणयुगलमें प्रणाम करते हुए प्राणीके वह पुष्य उत्पन्न होता है जिससे तीनों लोकोंमें यहां वह फोई लक्ष्मी नहीं तथा वह फोई सुख भी नहीं है जो कि उसके आगे न दौडता हो ॥ विशेषार्थ — अभिप्राय यह है कि वासुपूज्य जिने दके चरण कमलमें नमस्कार करनेसे जो पुण्यब ध होता है उससे सब प्रकारकी लक्ष्मी और उत्तम सुख प्राप्त होता हैं ॥ १२ ॥ जो निमरू जिनेन्द्र कर्म मलसे रहित होकर 'निमल' इस सार्थक नामको भारण करते हैं उनको कीकर्में मखा किन मध्य जीवोंने नमस्कार नहीं किया है ' अर्थात् सभी मध्य जीवोंने उन्हें नमस्कार किया

- 820) अनम्तवोधादिचतुष्टयात्मकं दधाम्यनम्तं हृदि तद्गुणादाया। भवेदादधीं ननु तेन सेव्यते तदन्वितो भूरित्वेव सत्सर् ॥ १४॥
- 821) नमो ऽस्तु धर्माय जिनाय मुक्तये सुधर्मतीर्थप्रविधायिने सदा। यमाश्रितो भव्यजनो ऽतिदुर्वभा क्रमेत कल्याणपरंपरा पराम् ॥ १५॥
- 822) विधाय कर्मक्षयमात्मशान्तिकृज्जगत्सु य श्वान्तिकरस्ततो ऽभवत्। शति स्वमन्य प्रति शान्तिकारण' नमासि शान्ति जिनसुत्रतिश्चयम् ॥ १६॥
- 8°3) दयाङ्गिना चिद् द्वितय विमुक्तये परिप्रहद्व द्विमोचनेन तत् । विशुद्धमासीदिह यथा माहशा स कुन्थुनाथो ऽस्तु भवप्रशान्तये ॥ १७ ॥
- 874) विभाति यस्याद्भिनखा नम सुरस्पुरिच्छरोरक्षमहो ऽधिकप्रभा । जगहृहे पापतमोविनाशना इव प्रदीपा स जिनो जयत्यर ॥ १८॥

स्माकारणात्। अस्य विमलस्य। नामस्मरणम्। असशय सशयरहितम्। अघा मनाम् अपि वैमल्य करोति निर्मलं निर्मे करोति ॥ १३ ॥ अह त्री अन ततीर्थकरं हृदि द्धामि । क्या । तहुणाशया तस्य अन तनाधतीर्थकरस्य गुणानाम् आशा तया । किलक्षणम् अन तम् । अन तबोधादिचतुष्टया मरुम् अन तज्ञानात्चित्रष्टयन्द्वस्पम्। नतु इति वितर्क । यद्धा भवेत् य गुणप्राह्वी भवेत । तेन पुना । तदि । तत् से यते तन गुणप्राह्मिणा पुरुषेण तदा वत गुणयुक्त नर से यते । दृष्टा तमाह । भूरितृषायुक्तेन पुरुषेण यथा सर से यते ॥ १४ ॥ धर्माय जिनाय मुक्तये मोक्षाय नमोऽस्तु । किलक्षणाय धर्माय । सष्टुधर्म तीर्थप्रविधायिने धर्मतीर्थकराय । य धर्मनाथम् । न । नाते । भ यजन आत्रित । क्याणपरम्परां परां मुखश्रणीवराम् । अतिदुलभाम् । लभत प्राप्नुयात ॥ १५ ॥ अह त्राशा त जिनम् उन्नतात्रय नमामि ति । स्वम् आत्रानम् । च । अन्य प्रति शान्तिकारणम् । य त्रीराानिनाय । वर्मक्षय नार्यम् । वि गय क्रवा । आ मशान्तिकृत् अभवत् । तत कारणात् जगः स्र शान्तिकर ॥ १६ ॥ अङ्गित त्या । चित् नानम् । द्वितयम् । विमुक्तये मोक्षाय । कारणम् । इह लोके । परिप्रहर्द्ध विमोचनेन । तत् द्वितय दयाज्ञान च । विग्रुरम् आसीत् । स सु नुनाय । माहशा नराणाम् । भवप्रशा तये ससारनाशाय । अस्तु मवतु ॥ १७ ॥ स अर जिन जयति । यस्य अरनाथस्य अङ्गितस्या । विमानि शोभ ते । किलक्षणा नवा । नमन्त ये सुरा देवा तथा त्रेवाना रफुर त [ति ] शिरार नानि तेषा र नानां महसा तजसा अधिका प्रभा यत्र त नमस्तुर

है। न्सीलिये उनके नामका स्मरण भी निश्चयसे पापिष्ठ ननोके भी उम पाप मलको नष्ट करके उ हैं विमल (निर्मल) करता है।। १३।। जो अन त जिन अनन्तनान अन तदर्शन अनन्तसुम्ब और अनन्तनीर्य इन अन तचतुष्ठय स्वरूप ह उमको म उ हीं गुणा (अन तचतुष्ठय) को प्राप्त करनको इच्छासे हृदयमें धारण करता हू। ठीक भी है— जो जिस गुणका अभिलाषी होता है वह उसी गुणसे युक्त मनुष्यकी सेवा करता है। १४॥ जिस धर्मनाथ जिने द्वकी शरणमं गया हुआ भन्य जीन अतिशय पुरुभ उन्कृष्ट कल्याणकी परम्पराको प्राप्त करता है एसे उस उत्तम धर्मनाथ के प्रवर्तक धर्मनाथ जिने द्वके लिये में मुक्तिप्राप्तिकी इच्छासे नमस्कार करता है ऐसे उस उत्तम धर्मनाथ जिने द्वकों मंगा करके प्रथम तो अपने आपकी शान्तिको करनेवाला हुआ और तत्पश्चात् जगत्के तमरे प्राणियांके लिय भी शान्तिमा कारण हुआ इस प्रकारसे जो स्व और पर दोनोकी ही शान्तिका कारण ह उम उत्कृष्ट लक्ष्मी (समवसरणादिक्रप बाह्य तथा अनन्तचतुष्टयस्वरूप आतरग लभी) से युक्त शानिनाथ जिन दकों में नमस्कार करता हू॥ १६॥ समारमें जिस कुन्युनाथ जिनेन्द्रको मुक्तिके निमित्त अतरग और बाह्य दोना ही प्रकारकी परिग्रहको छोड देनेसे प्राणियोंकी दया और चैतन्य (कान्ता) ये दो निशुद्ध गुण प्रगट हुण थे वह कु युनाथ जिने द मुझ जैसे छचस्य प्राणियोंक लिये ससारकी शानित (नाश) का कारण होवे॥ १७॥ नमस्कार करते हुए देवोंके प्रकाशमान शिरोरल (चूडामणि) की कान्तिसे अधिक का तिवाले जिसके परीके नस संसारक्रप घरमें पाषक्रप अन्धकारको नह

१ च शा ज्ञान्तिकारिणमः। क आश्रित्यः।

- 825) सहत्त्वजी स्यादहितः सुदुःखितः स्वतो ऽप्युदासीनतमाद्यि प्रभोः। यतः स जीयाजिनमस्त्रिरेकतां क् गतो जगहिस्सयकारिबेहितः॥ १९॥
- 826) विहास नूनं तृजवस्वसपदं सुनिवतेयाँ ऽभयदत्र सुवतः । जगाम तद्धाम विरामवर्जित सुबोधदको स जिन प्रसीदत् ॥ २०॥
- 827) परं परायत्तरवातिदुबलं चलं स्वतीष्यं यदसीष्यमेव तत्। अद् प्रमुच्या मसुखे कृताद्रो नमिर्जिनो य स प्रमास्तु मुक्तवे॥ २१॥
- 8 8) अरिष्टसकर्तनचत्रनेमिताम् उपागतो भव्यजनेषु यो जिन ।

रपुरिच्छरोरत्नमहोधिकप्रभा । जगद्गृहे प्रदीपा इव । किलक्षणा नखा । पापतमोबिनाशना ॥ १८ ॥ स जिन मिह्न जीयात् । किलक्षण मिह्न । आत्मना सह एकतां गन । जगिद्धस्मयकारी नेशित । यत यसमादतो । सुहृत् मित्र [मित्रम्]। खत आसन सकानात् । सुखी भवेत् । अहित सुदु खित भवेत् । कस्मात् प्रभो मिह्नताथस्य[नाथात्] उदासीनतमात् ॥ १९ ॥ म सुवत जिन । मे मम प्रतीदतु प्रसन्नो भवतु । अत्र लोके । य मुनिसुवत । नून खसंपदं तृणवत् । बिहाय परित्यज्य । वर्ते मुनि अभवत । तत् मोक्षधाम गृहम् । जगाम अगमत् । किलक्षण मोक्षगृहम् । विरामवर्जित विनाशरहितम् । पुन किलक्षणो जिन । सुबो गृहक् ॥ २ ॥ स निमिर्जिन मम मुक्तयेऽस्तु । य निम । अद स्वसीच्यं इन्द्रियसुखम् । प्रमुन्य परित्यज्य । आ ममुखे कृत।दर आ ममुखे आदर कृत । किलक्षणम् इन्द्रियसुखम् । परायक्तव्या पराधीनतया । परे भिन्नम् । पुन यसीर्यम् । अतिदुवल हीनम् । चल विन बरम् । तत्सीख्यम् असाख्यमेव ॥ २१ ॥ स जिन जयतात् । य जिन । भव्यजनेषु । अरिष्यकर्तन यकनेमिताम् उपागत । अग्नुभक्रमण कर्तन क्षे न तस्मन् के ने वकनेमिता

करनेवाले दीपकोंके समान शोभायमान होत हैं वह अरनाथ जिने द्र जयवत होवे ॥ १८॥ अत्यन्त उदासीनता (वीतरागता) को प्राप्त हुए भी जिस मिल प्रभुके निमित्तसे मित्र स्वय सुखी आर शञ्च स्वय अतिशय दु खी होता है, इस प्रकारसे जिसकी प्रवृत्ति विश्वके लिये आश्चर्यजनक है तथा जो अद्वैतभावको प्राप्त हुआ है वह मिल्ल जिनेन्द्र जयवन्त होवे ॥ विशेषार्थ जो प्राणी शञ्जको दु खी और मित्रको सुखी करता है वह कभी उदासीन नहीं रह सकता है। किन्तु मिल्ल जिने द न तो शञ्जसे द्वेष रखते थे और न मित्रसे अनुराग भी। फिर भी उनके उत्कर्षको देखकर वे स्वभावत कमसे दु खी और सुखी होते थे। इसीलिये यहा उनकी प्रवृत्तिको आश्चर्यकारी कहा गया है।। १९॥ जो मिनसुत्रत यहा अपनी सम्पत्तिको तृणके समान छोड़ करके बतों (महावतों) के द्वारा सुत्रत (उत्तम वतोंके धारक) मुनि हुए थे और तत्पश्चात् उस अविनश्वर पद (मोक्ष) को भी प्राप्त हुए थे व सम्यग्जान और सम्यग्दर्शनसे विभूषित मुनिसुत्रत जिने द मेरे उपर प्रसक्त होवें॥ २०॥ जो इन्द्रियसुल पर (कर्म) के अधीन होनेके कारण आत्मासे पर अर्थात् भिक्त है अतिशय दुर्बल है, तथा विनश्वर है वह वास्तवमें दु न्वरूप ही है। जिसने उस इन्द्रियसुलको छोडकर आत्मीक सुसके विषयमें आदर किया था वह नेमिनाथ जिनेन्द्र मेरे लिये मुक्तिका कारण होव।। २१॥ जो अराभ कर्मको

#### पंचानन्त पञ्जविद्यातिः

अरिष्टनेमिर्जगतीति विश्वतः स ऊर्जयन्ते जयतादित शिवम् ॥ २२॥

- 879) यतुर्वदेशे नमसि श्रणादहि
  प्रभोः फणारत्नकरै प्रधावितम्।
  पदातिभिर्वा कमटाहते कृते
  करोतु पार्श्व स जिनो ममामृतम्॥ २३॥
- 830) त्रिलोकलोकेश्वरतां गतो ऽपि य स्वकीयकायेऽ पि तथापि निःस्पृह । स वर्धमानो ऽन्त्यजिनो नताय मे द्वातु मोक्षं सुनिपग्ननन्दिने ॥ २४॥

चक्रभारात्व प्राप्त । इति हेतो । जगति विषये। अरिष्टनेमि । विश्रुत विख्याते । अभवत् । पुन ऊर्जयत्ते रवतके । शिवम् इत मोक्ष गत ॥ २२ ॥ स पा ब जिन मम अमृत करोतु मोक्ष करोतु । यद्वैदेशे यस्य पार्श्वनाथस्य ऊर्ज्वदेशे । नमित आकाशे । क्षणात् शीघात् । अहिप्रभो <sup>१</sup> घरणेन्द्रस्य । फणारक्षकरे । प्रधावित प्रसारितम् । कमठाहते कमठपीडनस्य । कृते कारणाय । प्रातिमि इव ॥ २३ ॥ स वधमान अत्यजिन । मे महाम् । मोक्ष ददातु । मे पदानन्दिने । नताय नम्राय मोक्ष करोतु । य श्रीवर्धमान त्रिलोकलोकेश्वरता गतोऽपि तथापि स्वकीयकाये शरीरे नि स्पृह् ॥ २४ ॥ इति स्वयम्स्तुति समाप्ता ॥ १६ ॥

काटनेके लिये चककी धारके समान होनसे जगत्में भव्य जनोके बीच 'अरिष्टनेमि इस सार्थक नामसे प्रसिद्ध होकर गिरनार पर्वतसे मुक्तिको प्राप्त हुआ है वह नेमिनाथ जिने द्र जयवत होने ॥ २२ ॥ जिसके ऊपर आकाशमें धरणेन्द्रके फणो सम्बाधी रत्नोके किरण कमठके आधातके लिये अर्थात् उसके न्यद्रवको व्यर्थ करनेके लिये क्षणभरमें पादचारी सेनाके समान दौं थे वह पार्श्वनाथ जिने द्र मेरे लिये अमृत अर्थात् मोक्षको करे ॥ २३ ॥ तीन लोकके प्राणियोंमें प्रभुताको प्राप्त होकर भी जो अपने शरीरके विषयमें भी ममत्व भावसे रहित है वह वर्धमान अन्तिम तीर्थकर नम्रीभृत हुण मुझ पद्मनादी मुनिके लिये मोक्ष प्रदान करे ॥ २४ ॥ इस प्रकार खयमुस्तोत्र समाप्त हुआ ॥ १६ ॥

#### [ १७ सुप्रभाताष्टकम् ]

- 831) निःशेषायरणद्भयक्षितिविद्यात्रास्ते ऽन्तरापयक्षयाृ[यो] वृद्योते मोहकृते गते च सहसा निद्राभरे तृरतः। सम्यक्षानदगक्षियुगममभितो विस्फारितं यत्र त-स्रुव्धं वैरिष्ठ सम्भातमच्छं तेम्यो जिनेभ्यो नम् ॥१॥
- 832) यत्सचक्रसुखप्रदं यदमलं श्रानेप्रभाभासुरं लोकालोकपद्मकाशनविधिमौढं प्रकृष्टं सकृत्। उक्तृते सति यत्र जीवितसिव प्राप्तं परं प्राणिसिः त्रैलोक्याधिपतेजिनस्य सत्तं तासुप्रभात स्तुवे॥ २॥
- 833) एकान्तोद्धतवादिकोशिकशतैर्नष्ट भयादाकुळे र्जात यत्र विशुद्धखेबरजुतिन्याहारकोलाहळम्।

तेभ्यो जिनेभ्यो नम् । ये जिने । इह लोके । तत् अवलं शाश्वतम् । ग्रुप्रभातम् । रूक्षं प्राप्तम् । यत्र ग्रुप्रभाते । सम्यक्षानदाक्षियुग्मं ज्ञानन्त्रेमनेत्रम् । अभित समातात । विस्फारित विस्तारितम् । क सित । नि शेषावरणद्वयस्थितिनिशाप्राम्ते उक्षोते (²) ज्ञानावरणादिनिशाविनाशे सित । कस्मात् अन्तरायक्षयात् । च पुन । मोहकृते । निद्रामरे समृहे । सहसा दूरत गते सित ॥ १ ॥ त्रेलोक्याधिपते जिनस्य तत्सुप्रभातं स्तुवे अहं स्तौमि । यत् सुप्रभातम् । सक्षक्षसुखप्रद भव्यवक्षवाक्षसुखप्रम् । यत् अमल निमलम् । यासुप्रभातम् । ज्ञानप्रभाभासुरे वीप्तिवन्तम् । यत्सुप्रभात लोक-अलोकप्रकाशनविषिष्रौदं प्रकृष्टम् । यत्र सुप्रभाते । सकृत् एकवारम् । उद्भृते सित । प्राणिभि जीवे । परं श्रेष्ठम् । जीवितमिव प्राप्तम् ॥ २ ॥ अहत्परं मेष्ठिन तासुप्रभातम् । परं श्रेष्ठम् अह मन्ये । यत्सुप्रभातम् । सद्धविषिप्रवर्षनकरम् । पुन निरुप्तम् वरमारहितम् । सुनः

जिस सप्रभातमें समस्त ज्ञानावरण और दर्शनावरण इन दो आवरण कर्मीकी स्थितिरूप रात्रिका अन्त होकर अन्तराय कर्मके क्षयरूपी प्रकाशके हो जानेपर तथा शीघ्र ही मोह कर्मसे निर्मित निद्राभारके सहसा दूर हो जानेपर समीचीन ज्ञान और दर्शनरूप नेत्रयुगल सब ओर विस्तारको प्राप्त हुए हैं अर्थात खुल गर्बे हैं ऐसे उस स्थिर सुप्रभातको जिन्होंने प्राप्त कर लिया है उन जिने द्व देवोंको नमस्कार हो ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार प्रभातके हो जानेपर रात्रिका अन्त होकर धीरे धीरे सूयका प्रकाश फैलने ट्याता है तथा लोगोंकी निद्रा दर होकर उनके नेत्रयगल खुल जाते हैं जिससे कि वे सब ओर देखने लग जाते हैं। ठीक इसी प्रकारसे किनेन्द्र देवेंकि लिये जिस अपूर्व प्रभातका लाभ हुआ करता है उसमें रात्रिके समान उनके ज्ञानावरण और दर्शनावरण कर्मोंकी स्थितिका अन्त होता है, अन्तरायकर्मका क्षय ही प्रकाश है, मोहकर्मजनित अविवेक रूप निदाका भार नष्ट हो जाता है। तब उनके केवळज्ञान और केवळदर्शनरूप दोनों नेत्र खुळ जाते हैं जिससे वे समस्त ही विश्वको स्पष्टतया जानने और देखने गते हैं। ऐसे उन अलैकिक अविनश्वर सुप्रमातको प्राप्त करनेवाले जिनेन्द्रोंके लिये यहां नमस्कार किया गया है ॥ १ ॥ जो सुप्रभात सचक अर्थात् सज्जनसमूहको सुस देनेवाला ( अथवा उत्तम चकवाक पक्षियोके लिये सुख देनेवाला, अथवा समीचीन चकरताको धारण करनेवाले चकवर्तीके सुलको देनेवाला ) निर्मल, ज्ञानकी प्रमासे प्रकाशमान, खोक एव अलोक रूप स्थानके प्रकाशित करनेकी विविधे बतुर और उत्कृष्ट है तथा जिसके एक वार प्रकट होनेकर मानो प्राणी उत्कृष्ट जीवनको ही प्राप्त कर लेते हैं. ऐसे उस तीन लोकके अभिपतित्तरूप जिनेन्द्र मगवानके सम्मातकी में निरन्तर स्तुति करता है।। २ ॥ जिस सप्रमातमें सर्वथा एकान्तवावसे उद्धत सैकडों प्रवादीरूप उछ पक्षी मक्से

१ का क्ष्याद कोते वा क्ष्योकाते । २ वा वदमलज्ञान । पदार्थ ० ३ ०

थत्तद्वर्भविधिप्रवर्धनकरं तत्त्वप्रमातं परं मन्ये ऽर्हत्परमेष्ठिनो निरुपमं संसारसंतापद्वत् ॥ ३ ॥

- 834) सानन्दं सुरसुन्दरीमिरमितः शक्षेयंदा गीयते प्रात प्रातरबीश्वर यद्मुळं वैतालिकः प्रत्यते । यबाधावि नमश्चरैश्च फणिमि कन्याजनाद्गायत स्तद्वन्दे जिनसुप्रमातमस्त्रिलंत्रेलोक्यहर्षप्रदम् ॥ ४॥
- 835) उद्द्योते सति यत्र नदयति तरां छोके ऽघचौरो ऽचिरं दोषेशो ऽन्तरतीय यत्र मिलनो मन्द्रममे जायते । यत्रानीतितमस्ततेर्विघटनाज्ञाता दिशो निर्मेछा यन्धं नन्दतु शाश्वतं जिनपतेस्तत्सुप्रमातं परम् ॥ ५॥

ससारसंतापहृत् ससारातापनाशनम् । यत्र सप्रभाते । एकान्त-उद्धतवादिकीशिकशते एका तमिष्यात्ववादिकीशिकसहके । भगत् । अकुलै ध्याकुलै । नष्ट जातम् । यत्र सप्रभाते विशुद्धकेवरनित्धाहारकोलाहरू जातं खेवरस्तुतिवचने कोलाहरू जातम् ॥ ३ ॥ तजिनसप्रभातमह् व दे । किलक्षण सप्रभातम् । अखिलत्रैलोक्यहर्षप्रदम् । यप्रात सरस्तात् । सानन्द यथा स्थात्तथा भागीयते । यत् प्रात । अधिष्यं स्वामिनम् उद्दिर्य । अतुलं यथा स्थात्तथा । वैतालिकै विद्वजने पत्थते । च पुन । यत्प्रात । नभश्वरे विद्याधरे पिहामि । फणिमि धरणेन्द्रे । अश्रावि भुतम् । यप्रात कन्याजनात् नागक याजनात् गायत । त्रिलोकनिवासिजन श्रुतम् ॥ ४ ॥ जिनपते श्रीसर्वश्रस्य । तत्सु प्रभात नम्दतु । किलक्षण सप्रभातम् । वन्यम् । शाश्वतम् । परं प्रकृष्टम् । यत्र स्वप्रभाते उद्योते सति । लोके लोकविवये । अध्वरिर पापचीर । तराम् अतिश्वेन । नश्यति विलीयते । यत्र स्वप्रभाते । दोषेश सोह् । मन्दप्रभ जायते । चन्द्रश्र विष्टनात् । अतितमस्तते दुर्णयतम समूहस्यै विषटनात्

व्याकुरु होकर नष्ट हो चुके हैं, जो आकाशगामी विद्याधरो एव देवोंके द्वारा की जानेवाली विशुद्ध स्तुतिके शब्दासे शब्दायमान है, जो समीचीन धर्मविधिको बटानेवाला है उपमासे रहित अर्थात् अनुपम है, तथा ससारके सन्तापको नष्ट करनेवाला है ऐसे उस अरहत परमेष्ठीके सुप्रभातको ही मै उत्कृष्ट सुप्रभात मानता हू ॥ ३ ॥ इन्द्रोके साथ देवागनाए जिस सुप्रभातका आन दपूर्वक सब ओर गान करती हैं बदीजन अपने स्वामीको लक्ष्य करके जिस अनुपम सुप्रभातकी स्तुति करते हैं तथा जिस सुप्रभातको विद्याधर और नागकुमार जातिके देव गाती हुई कन्याजनोंसे सुनते हैं इस प्रकार समस्त तीनो भी लोकोंको हिष्ति करनेवाले उस जिन भगवानके सुप्रभातको मै वन्दना करता हू ॥ ४ ॥ जिस सुप्रभातका प्रकाश हो जानेपर लोकमें पापकरप चोर अतिशय शीव नष्ट हो जाता है जिस सुप्रभातके प्रकाशमें दोषेश अर्थात् मोहरूप च द्वमा मीतर अतिशय मिलन होकर मन्दप्रभावाला हो जाता है तथा जिस सुप्रभातके होनेपर अन्यायक्रप अन्यकारसमूहके नष्ट हो जानेसे दिशायें निर्मल हो जाती हैं, ऐसा वह वन्दनीय व अविनश्चर जिन भगवानका उत्कृष्ट सुप्रभात वृद्धिको प्राप्त होने ॥ विद्रोषार्थ—प्रभात समयके हो जानेपर रात्रिमें संचार करनेवाले चोर माग जाते हैं, दोषेश (रात्रिका स्वामी च द्वमा) मिलन व मन्त्रप्रभावाला (फीका) हो जाता है, तथा रात्रिजनित अन्यकारके नष्ट हो जानेसे दिशायें निर्मल हो जाती हैं । इसी प्रकार जिन मनवानको जिस अनुप्रम सुप्रमातको लाम होता है उसके होनेपर चोरके समान चिरकालीन पाप शीव ही नष्ट हो जाता है, दोषेश (दोषोक्ष स्वामी मोह) कानितहीन होकर दूर भाग जाता है, तथा अन्याय व अत्याचारके नष्ट हो जानेसे सब और प्रसक्ता छा

१ का यिक्सिम । २ का चौरिश्च । ३ अप क तमोसमूहच्य ।

- 836) मार्ग यसम्बद्धांकरोति हरते दोवानुवन्नकिर्ति
  कोकानां विद्वाति दक्षिमविरादयांवकोकसमाम् ।
  कामासक्वियामयि क्रायति प्रीति प्रियायामिति
  प्रातस्त्रस्वस्थापि को ऽपि महिमापूर्वः प्रमातो ऽहेताम् ॥ ६॥
- 837) बद्धानोरपि गोषरं न गतवान् वित्ते स्थितं तत्त्रमो भन्यानां दळयत्त्रथा कुवलये कुर्याद्विकाशश्चिम् ।

दिक्तः निर्मेखाः जाताः । पक्षे उपदेश ॥ ५ ॥ अर्हतां सर्वज्ञानाम् । प्रभात । इति असुना प्रकारेण । प्रातस्तुत्यतयापि कोऽपि अपूर्वसिद्ध्या वर्तते । वस्तुप्रभातं भागे प्रकटीकरोति । दोषातुषक्रस्थिति दोषसंगिध्यतिम् । इरते स्फेटयति । कोकानां दृष्टिम् अविरात् अर्थावलोक्कसमाम् । विद्धाति करोति । यरसुप्रभात कामासक्तिध्याम् अपि प्रियायां प्रीतिं कृशयति । पक्षे रागादिप्रीतिं कृशयति शौण्ं[णां ] करोति । इति हेतो अपूर्वमिहमा प्रभात वर्तते ॥ ६ ॥ जैन श्रीसुप्रभातं सदा काले । व युष्पाकम् । क्षेमं विद्धातु करोतु । किलक्षणं प्रभातम् । असमम् असदशम् । यरसुप्रभातम् । मन्यानां तत्तमः दलयत् स्फेटयत् यत्तम भानोरिप सूर्यसापि । गोचरं गम्यम् । न गतवत् न प्राप्तम् । यत्तम विदेशसम् । यरप्रभात क्रवलये भूमण्डले विकशिवं कृर्वत् । यदिद

जाती है। वह जिने द देवका सप्तमात वन्दनीय है ॥ ५ ॥ अरहतोंका प्रमात मार्गको प्रगट करता है, दोषोंके सम्बाधकी स्थितिको नष्ट करता है लोगोंकी दृष्टिको शीघ्र ही पदार्थके देखनेमें समर्थ करता है, तथा विषयभोगमें आसक्तबद्धि प्राणियोकी स्नीविषयक प्रीतिको क्रश ( निर्वरु ) करता है । इस प्रकार वह अरहतोंका प्रभात यद्यपि प्रभातकालके तुस्य ही है फिर भी उसकी कोई अपूर्व ही महिमा है ॥ विशेषार्थ — जिस प्रकार प्रभावके हो जानेपर मार्ग प्रगट दिखने रुगता है उसी प्रकार अरहन्तोंके इस प्रभावमें प्राणियोंको मोक्षका मार्ग दिखने लगता है, जिस प्रकार प्रभात दोषा ( रात्रि ) की संगतिको नष्ट करता है उसी प्रकार यह अरहतोंका प्रभात राग द्वेषादिरूप दोषोंकी संगतिको नष्ट करता है, जिस प्रकार प्रभात छोगोंकी दृष्टिको शीघ ही घट-पटादि पदार्थोंके देखनेमें समर्थ कर देता है उसी प्रकार यह अरहतोंका प्रभात प्राणियोंकी दृष्टि (ज्ञान) को जीवादि सात तत्त्वोंके यथार्थ स्वरूपके देखने-जाननेमें समर्थ कर देता है तथा जिस प्रकार प्रमात हो जानेपर कामी जनकी स्त्रीविषयक प्रीति कम हो जाती है उसी प्रकार उस अरहतोके प्रभावमें भी कामी जनकी विषयेच्छा कम हो बाती है। इस प्रकार अरहतोंका वह प्रभात प्रसिद्ध प्रभातके समान होकर भी अपूर्व ही महिमाको धारण करता है ॥ ६ ॥ भन्य जीवोंके हृदयमें स्थित जो अ धकार सूर्यके गोचर नहीं हुआ है अर्थात् जिसे सूर्य भी नष्ट नहीं कर सका है उसको जो जिन मगवान्का सुप्रभात नष्ट करता है, जो कुवलय ( भूमण्डल ) के विषयमें विकाशल्क्सी ( प्रमोद ) को करता है - लोकके सब प्राणियोंको हर्षित करता है, तथा जो निशाचरों (चन्द्र एव राक्षस आदि ) के भी तेज और मुखका घात नहीं करता है, वह जिन भगवान्का अनुपम सुप्रभात सर्वदा आप सबका कल्याण करे।। विशेषार्थ--- छोकप्रसिद्ध प्रभातकी अपेक्षा जिन मगवानुके इस सुप्रमातमें अपूर्वता है। वह इस प्रकारसे- प्रभातका समय केवल रात्रिके अन्यकार को नष्ट करता है, वह जीवॉके अभ्यन्तर आधकार (अज्ञान)को नष्ट नहीं कर सकता है, परन्तु जिन भगवान् का वह सुप्रभात मन्य जीवोंके हृदयमें स्थित उस अज्ञानान्यकारको भी नष्ट करता है। लोकप्रसिद्ध प्रभात

तेज सीस्यहतेरकर्त् यदिदं नकंस्वराणामपि क्षेमं वो विद्धातु जैनमसमं श्रीसुप्रभातं सदा ॥ ७ ॥ 838) भव्याम्भोसहनन्दिकेवस्यक्षिः प्राप्नोति यत्रोद्यं वुष्कर्मोद्यनिद्र्या परिहतं जागति सर्वे जगत् । निस्य यैः परिपठ्यते जिनपतेरेतस्प्रभाताष्टक तेपामाशु विनाशमेति दुरित धर्म सुखं वर्धते ॥ ८ ॥

सुप्रभातम् । नकंचराणां देवचन्द्रराक्षसादीनाम् । सौख्यहते तेज अकर्तृ हन् हिंसागत्यो देवादीनां सुखेन गमनस्य तेजः तस्य तेजस अकर्तृ अकारकम् ॥ ७ ॥ यत्र सुप्रभाते । मन्यामभोदहनन्दिकेषलरित उदयं प्राप्नोति । यत्र यस्मिन् प्रभाते । उदिते सित । सव जगत् दुष्कर्मोदयनिद्रया परिहृत त्यक्तम् । जागतिं एतत् जिनपते प्रभाताष्टकम् । ये भव्ये । नित्यं सदैव । परिपम्यते । तेषां भन्यानाम् । दुरितं पापम् । आशु होप्रिण । बिनाशम् एति बिलयं गच्छति । धर्म सुख वर्षते ॥ ८॥ इति सुप्रभाताष्टकम् ॥ १ ७॥

कुवलय (सफेद कमल) को विकसित नहीं करता, बल्कि उसे मुकुलित ही करता है परन्तु जिन मगवान्का सुप्रमात उस कुवलयको (भूमण्डलके समस्त जीवोंको) विकसित (प्रमुदित) ही करता है। लोकप्रसिद्ध प्रमात निशाचरों (चन्द्र चोर एव उल्लक आदि) के तेज और सुस्तको नष्ट करता है, परन्तु जिन मगवान्का वह सुप्रमात उनके तेज और सुस्तको नष्ट नहीं करता है। इस प्रकार वह जिन भगवान्का अपूर्व सुप्रमात सभी प्राणियोंके लिय कल्याणकारी है॥ ७॥ जिस सुप्रमातमें मव्य जीवोंक्ष्प कमलोंको आनन्दित करनेवाला केवलज्ञानरूप सूर्य उदयको प्राप्त होता है तथा सम्पूर्ण जगत् (जगत्के जीव) पाप कर्मके उदयक्ष्प निद्रासे खुटकारा पाकर जागता है अर्थात् प्रवोधको प्राप्त होता है उस जिन भगवान्के सुप्रमातकी स्तुतिस्वरूप इस प्रमाताष्टकको जो जीव निरन्तर पहते हैं उनका पाप शीघ ही नाशको प्राप्त होता है तथा धर्म एव सुस्त वृद्धिगत होता है। विशेषार्थ— जिस प्रकार प्रभातके हो जानेपर कमलोंको प्रफुल्लित करनेवाला सूर्य उदयको प्राप्त होता है। विशेषार्थ— जिस प्रकार प्रभातके हो जानेपर कमलोंको प्रफुल्लित करनेवाला सूर्य उदयको प्राप्त होता है उसी प्रकार जिन भगवान्के उस सुप्रभातमें भव्य जीवोंको प्रफुल्लित करनेवाला केवलज्ञानरूप सूर्य उदयको प्राप्त होता है तथा जिस प्रकार प्रभातके हो जानेपर जगत्के प्राणी निद्रासे रहित होकर जाग उठते हैं उसी प्रकार जिन भगवान्के प्रभातमें जगत्के सब प्राणी पापकर्मके उदयस्कूप निद्रासे रहित होकर जाग उठते हैं उसी प्रकार जिन भगवान्के प्रभातमें जगत्के सब प्राणी पापकर्मके उदयस्कूप निद्रासे रहित होकर जाग उठते हैं उसी प्रकार जिन भगवान्के प्रभातमें जगत्के सब प्रणी पापकर्मके उदयस्कूप निद्रासे रहित होकर जाग उठते हैं उसी प्रकार जिन भगवान्की प्राप्त के प्राप्त विषयों के पापका विनाश लीर पर्य सुप्तमी अभिवृद्धि होती है॥ ८॥ इस प्रकार सुप्रमाताष्टक समाप्त हुप्रभात का प्रपत्त विनाश लीर प्रमात अभिवृद्धि होती है॥ ८॥ ८॥ इस प्रकार सुप्रमाताष्टक समाप्त हुप्त ॥ १७॥ ॥

+0':0':0+

#### [ १८: शान्तिनायस्तोत्रम् ]

- 839) त्रैस्रोक्यां व्रिपतित्वस्थनपर स्रोकेश्वरैरुद्धत यस्योपर्युपरीन्दुमण्डस्तिमं स्वत्रत्वं एत्रते । स्रान्तोद्धतकेक्वस्यस्या निर्वेत्तिताकेश्यमं स्रो ऽस्मान् पातु निरक्षनो जिनपतिः श्रीशान्तिनाय सदा ॥ १॥
- 840) देव सर्वविदेष एव परमो मान्यख्यिकोकीपतिः सन्त्यस्यैव समस्ततस्वविषया वाचः सर्ता संमता । एतद्वोषयतीय यस्य विबुधैरास्फाकितो दुन्दुभिः सो ऽस्मान् पातु निरक्षनो जिनपतिः श्रीशान्तिनाथः सदा ॥ २ ॥
- 841) दिन्यस्रीमुखपङ्कजैक्सुकुरप्रोह्णासिनानामणि
  स्फारीभृतविचित्ररिमरचितानम्नामरेन्द्रायुषैः।
  सिखत्रीकृतवातवर्त्मनि स्पतिस्तहासने यः स्थितः
  सो ऽसान् पातु निरक्षनो जिनपतिः श्रीशान्तिनाथ सदा॥३॥
- 842) गन्धाक्तरमधुवतवज्ञरतेन्यापारिता कुनैती स्तोत्राणीव दिव सुरै सुमनसां वृष्टिर्यदमे ऽभवत्।

स श्रीशान्तिनाय असान् सदा पातु रक्षतु । किलक्षण श्रीशान्तिनाथ । निरक्षन । जिनपति । यस श्रीशान्ति नायस । उपयुपि छन्नत्रयम् । राजते शोभते । किलक्षणं छन्नत्रयम् । नैलेक्षण छन्नत्रयम् । राजते शोभते । किलक्षणं छन्नत्रयम् । पुन किलक्षण छन्नत्रयम् । रुन्दुमण्डलनिभं चन्द्रमण्डलनिभं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्यणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्यणं चन्द्रमण्डलनिक्षणं चन्द्रमण्डलनिक्यणं चन्द्रमण्डलनिक्यणं चन्द्रमण्डलनिक्यणं चन्द्रमण्डलनिक्

जिस शान्तिनाथ भगवान्के एक एकके उपर इद्रोके द्वारा धारण किये गये चन्द्रमण्डलके समान तीन छत्र तीनों लोकोंकी प्रभुताको स्वित करते हुए निरन्तर उदित रहनेवाले केवलझानरूप निर्मल क्योतिके द्वारा सूर्यकी प्रभाको तिरस्कृत करके सुशोभित होते हैं वह पापरूप कालिमासे रहित श्रीशान्तिनाथ जिनेन्द्र हम लोगोंकी सदा रक्षा करे ॥ १ ॥ जिसकी मेरी देवों द्वारा ताबित होकर मानो यही बोषणा करती है कि तीनों लोकोंका स्वामी और सर्वज्ञ यह शान्तिनाथ जिनेन्द्र ही उत्कृष्ट देव है और दूसरा नहीं है, तथा समस्त तत्त्वोंके यथार्थ स्वरूपको प्रगट करनेवाले इसीके वचन सज्जनोंको लभीष्ट हैं, दूसरे किसीके मी बचन उन्हें अभीष्ट नहीं हैं, वह पापरूप कालिमासे रहित श्रीशान्तिनाथ जिनेन्द्र हम लोगोंकी सदा रक्षा करे ॥ २ ॥ जो शान्तिनाथ जिनेन्द्र देवांगनाओंके मुलकमलरूप अनुपन दर्पणमें देदीप्यमान अनेक मणि-योंकी केलनेवाली विचित्र किरणोंके द्वारा रचे गये कुछ नश्रीमृत इन्द्रधनुषोंसे आकाशको समीचीनतया विचित्र (अनेक वर्षमय) करनेवाले सिंहासनपर सित है वह पापरूप कालिमासे रहित शान्तिनाथ भगवान् सदा इम लोगोंकी रक्षा करे ॥ ३ ॥ जिस शान्तिनाथ जिनेन्द्रके आगे देवेंकि द्वारा व्यापारित हुई अर्थात्

सेवायातसमस्तविष्टपपतिस्तुत्याश्रयस्पर्धया स्रो ऽस्तान् पातु निरञ्जनो जिनपतिः श्रीशान्तिनाथः सदा ॥ ४ ॥

843) सचोती किमुतानलस्य कणिके शुभाभलेशायथ सूर्याचन्द्रमसाविति प्रगुणिती लोकासियुग्मैः सुरैः । तक्येंते हिं यदघतो ऽतिविशदं तचस्य भामण्डलं सो ऽसान् पातु निरक्षनो जिनपति भीशान्तिनाथ सदा ॥ ५॥

844) यस्याद्योकतवर्विनिद्रस्रमनोगुरुष्ठप्रसक्तैः कणद् भृक्षैभेक्तियुत प्रभोरहरहर्गायिषिवास्ते यदा । गुभ्रं सामिनयो मध्यस्रस्रतापर्य तपाणिश्रिया सो ऽस्मान पान निरक्षनो जिनपति श्रीद्यान्तिनाथ सदा ॥ ६ ॥

845) विस्तीर्णाखिलवस्तुत वकथनापारप्रवाहोज्ज्वस्ता नि रोषार्थिनिषेवितातिरिशिशरा रौलादिवोसुङ्गतः ।

अमे । दिव आकाशात । सुरै देवै । कृता । समनसा प्रष्याणाम । इष्टि अमवत । किलक्षणा दृष्टि । ग भाक्रप्टमध्यत्वज्ञकती शब्दै । व्यापारिता शब्दायमाना । स्तोत्राणि कुर्वतीव । कया । सेवाआयातसमस्तविष्टपपतिस्तुस्याश्रयस्पर्दया ॥ ४ ॥ स श्रीद्यान्ति नाथ अस्मान् पातु रक्षतु । यस्य श्रीशातिनाथस्य तत् भामण्डलमतिविशद वतते । यदप्रत यस्य भामण्डलस्य अप्रे । हि यत । सुरै देवे । सूर्याचन्द्रमसी तर्क्येते इति । किम् । खद्योती । उत अहो । अनलस्य अपेपे । कणिके हे । अथ शुप्रअञ्चलेशी स्त्रोके मोडलखण्डी । लोकाक्षियुग्मै इति । प्रमुणितौ विचारितौ ॥ ५ ॥ स श्रीशातिनाथ अस्मान् । पातु रक्षतु । यस्य श्रीशान्ति नाथस्य । अशोकतरु कणद्रक्के कृत्वा । प्रभो श्रीशान्तिनाथस्य । ग्रुश्रं यद्य । अह अह प्रतिदिनम् । गायिव । आसी तिष्ठति । किलक्षणे सृत्ते । विनिद्रसुमनोगु छप्रसक्ते विकसितपुष्पगुच्छेषु आसक्ते । किलक्षण अशोकतर । भक्तियुत । पुन किलक्षण अशोकतर । मरुबललतापर्यन्तपाणिश्रिया मरुता पवनेन चलं चग्नलीकृतं लताप्यन्त लतान्तं तदेव पाणि इस्तं तस्य श्रिया कृत्वा । सामिनय नतन्युक्त ॥ ६ ॥ स त्रीशान्तिनाथ अस्मान् पातु रक्षतु । यत श्रीशान्तिनाथात् । सरस्वती । प्रोक्कता उपना । किंत्रक्षणा सरस्वती । सुरनुता देवै वन्दिता । पुन किंत्रक्षणा सरस्वती । विश्वं त्रिलोकम् । पुनाना पवित्री की गई जो आकाशसे पुष्पोंकी वर्षी हुई थी वह ग धके द्वारा खींचे गये अमरसमूहके शन्दोंसे मानों सेवाके निमित्त आये हुए समस्त लोकके स्वामियों द्वारा की जानेवाली स्तुतिके निमित्तसे स्पर्धाको प्राप्त हो करके स्तुतियोंको ही कर रही थी वह पापरूप कालिमासे रहित शान्तिनाथ जिने द्र हम लोगोंकी रक्षा करे ॥४॥ जिस शातिनाथ भगवान्का अत्यन्त निर्मल वह भामण्डल है जिसके कि आगे लोगोके दोनों नेत्र तथा देव सूर्य और च दमाके विषयमें ऐसी कल्पना करते हैं कि ये क्या दो जुगनू हैं अथवा अभिके दो फण हैं, अथवा सफेद मेघके दो दुकड़े हैं वह पापरूप कालिमासे रहित शातिनाय जिने द हम लोगोंकी रक्षा करें ॥ विशषार्थ - अभिप्राय यह है कि भगवान् शान्तिनाथ जिने द्रका प्रभामण्डल इतना निर्मल और देदीप्यमान था कि उसके आगे सूय च द्र होगोको जुगनू अग्निकण अथवा धवह मेवके खण्डके समान कान्तिहीन प्रतीत होते थे ॥ ५ ॥ जिस शान्तिनाथ जिने द्रका अशोकवृक्ष विकसित पुष्पोंके गुच्छोंमें आसक्त होकर शब्द करनेवाले भोरोंके द्वारा मानो भक्तियुक्त होकर प्रतिदिन प्रमुके धवल यशका गान करता हुआ तथा वायुसे चचल लताओंके पर्य तमागरूप भुजाओकी शोभासे मानो अभिनय ( नृत्य ) करता हुआ ही स्थित है वह पापरूप कालिमासे रहित शान्तिनाथ जिने द्र हम लोनोंकी सदा रक्षा करे ॥ ६ ॥ उन्नत पर्वतके समान जिस शातिनाथ जिने दसे उत्पन्न हुई दिव्य वाणीरूप सरखती नामक नदी (अथवा गगा) विसीर्ण समात वस्तुस्रहरूपके व्याख्यानरूप अपार प्रवाहसे उज्ज्वल, सम्पूर्ण अर्थी जनोसे सेबित, अतिशय शीतल, देवासे स्तुत तथा विश्वको पवित्र करनेवाली है, वह पापरूप कालिमासे रहित शान्तिनाथ जिनेन्द्र हम कोगोंकी

१ क अमे नास्ति। २ क लतान्तं नास्ति।

भोजूता हि सरस्वती सुरजुता विश्वं पुनाना यतः स्रो ऽस्मान् पातु निरक्षनो जिनपतिः भीशान्तिनाथ सदा ॥ ७ ॥

846) कीकोद्रेकितवादुकद्वणरणत्कार्जहरी सुरैः चश्चक्तव्रमरिक्सिययसमाकारैशक्कवामरैः। नित्यं यः परिवीज्यते विजयतां नाशस्त्रथाप्यस्पृदः सो ऽस्तान् पातु निरञ्जनो जिनपतिः श्रीशान्तिनाथः सदा ॥ ८॥

847) नि शेषश्चतबोधवृद्धमतिभिः प्राज्येवदारैरपि स्तोत्रेयस्य गुणार्णवस्य हरिभिः पारो न संप्राप्यते । मञ्याम्भोरहनन्दिकेवलरविर्भक्त्या मयापि स्तुतः सो ऽस्मान् पातु निरक्षमो जिनपतिः श्रीशान्तिनाथ सदा ॥ ९॥

कुर्वाणा। पुन किलक्षणा वाणी। विस्तीणी। अखिलवस्तुतस्वक्षमभणारप्रवाहेन उज्जवला। पुन किलक्षणा वाणी। वि शेषार्थि निषेविता कि शेषयाचके सेविता। पुन किलक्षणा वाणी। अतिशिक्तरा अतिशीतला। उत्प्रका गैलात् हिमालयात्। उत्प्रका गन्ना इव ॥ ७ ॥ स श्रीशान्तिनाय अस्मान् पातु रक्षतु। यः श्रीशान्तिनाथ । सुरे देवे । वामरे । निलं सदैव। परिवीज्यते । किलक्षणे सुरे । जीलया उद्देलितानि वाहुकहुणानि तेषां बाहुकहुणानो रणत्कारेण प्रहृष्टे हृषिते । किलक्षणे वामरे । वाम धन्त्रमरिविसंवयसमाकारे वन्द्रकरणसमाने । जिजगता नाथ तथापि अस्पृह वाण्डारहित ॥ ८ ॥ स श्रीशान्तिनाथ अस्मान् पातु रक्षतु । किलक्षणे श्रीशान्तिनाथ । निरजन । जिनपति । यस श्रीशान्तिनाथस्य । गुणार्णवस्य गुणसमुद्रस्य । हिरिक इते । स्तोत्रे हरवा पार न संप्राप्यते । किलक्षणे इन्ते । नि शेषश्रुतवोधवृद्धमितिभ हादशाहन पूर्णमितिभ । किलक्षणे स्तोत्रे । प्राज्ये उदारे । गम्मीरे प्रचुरे । स श्रीशान्तिनाथ भक्तया कृत्वा । मया पद्मनन्दिना स्तुत । किलक्षण स श्रीशान्तिनाथ । भव्याम्मोक्हनन्दिकेवलस्व भव्यकमलप्रकाशनैकर्व स्तुय ॥ ९ ॥ ९ ॥ इति श्रीशान्तिनाथस्तोत्रम् ॥ १८ ॥

सदा रक्षा करे ॥ विशेषार्थ---यहा भगवान् शान्तिनाथकी वाणीकी सरस्वती नदीसे तुळना करते हुए यह बतलाया गया है कि जिस प्रकार सरस्वती नदी अपार निर्मल जलप्रवाहसे संयुक्त है उसी प्रकार मगवान्की वाणी विस्तीर्ण समस्त पदार्थीके स्वरूपके कथनरूप प्रवाहसे सयक्त है, जिस प्रकार स्नानादिके अभिकाषी जन उस नदीकी सेवा करते हैं उसी प्रकार तत्त्वके जिज्ञासु जन भगवानुकी उस वाणीकी भी सेवा करते हैं, जिस प्रकार नदी गर्मीसे पीड़ित प्राणियोंको स्वभावसे शीतल करनेवाली होती है उसी प्रकार भगवान्की वह वाणी भी प्राणियोंके संसारहर सन्ताफ्को नष्ट करके उ हे शीतल करनेवाली है, नदी यदि ऊचे पर्वतसे उत्पन्न होती है तो वह बाणी भी पर्वतके समान गुणोंसे उन्नतिको प्राप्त हुए जिने द्र भगवान्से उत्पन्न हुई है, यदि देव नदीकी स्तुति करते हैं तो वे भगवान्की उस वाणीकी भी स्तुति करते हैं तथा यदि नदी शारीरिक बाह्य मलको दूर करके विश्वको पवित्र करती है तो वह भगवान्की वाणी प्राणियोंके अभ्यन्तर मल ( अज्ञान एव राग-द्वेष बादि ) को दूर करके उन्हें पवित्र करती है। इस प्रकार वह शान्तिनाथ जिने दकी वाणी नदीके समान होकर भी उससे उत्कृष्टताको प्राप्त है। कारण कि वह तो केवल प्राणियोंके बाह्य मलको ही दूर कर सकती है पर तु वह मगवान्की वाणी उनके अभ्यन्तर मलके भी दूर करती है ॥ ७॥ तीनों लोकोंके स्वामी जिस शान्तिनाथ जिनेन्द्रके ऊपर लीलासे उठायी गई सुजाओंमें स्थित ककणके शब्दसे हर्षको प्राप्त हुए देव सदा प्रकाशमान चन्द्रिकरणोंके समूहके समान आकारवाले चचल चामरोंको ढोरते हैं तो भी जो इच्छासे रहित है वह पापरूप कालिमासे रहित शान्तिनाथ जिनेन्द्र हम लोगोंकी सदा रक्षा करे ॥८॥ समस्त शास्त्रज्ञानसे दृद्धिगत बढिवारे इन्द्र भी बहुतसे महान स्तोत्रोंके द्वारा जिस ज्ञान्तिनाथ जिने द्रके गुणसमूहका पार नहीं पा पाते हैं उस अञ्च जीबोरूप कमलोंको प्रफूलित करनेवाले ऐसे केवलज्ञानरूप सूर्यसे संयुक्त जिने द्रकी मैंने जो भी स्तुति की है वह केवल मिकके वश होकर ही की है। वह पापरूप कालिमासे रहित श्री शान्तिनाथ जिनेन्द्र हम स्विपेकी सदा रक्षा करे ॥ ९ ॥ इस प्रकार ज्ञान्तिनाथ स्तोत्र समाप्त हुआ ॥ १८ ॥

# [१९ श्रीजिनपूजाष्टकस्]

848) जातिर्जरामरणमिस्यबस्त्रयस्य जीवाभितस्य बहुतापकृतो यथावत् । विध्यापनाच जिमपादसुमात्रभूमौ भारात्रयं प्रवरवारिकृतं क्षिपामि ॥ १॥

849) यहद्भवो जिनयतेर्भवतापहारि नाहं सुशीतस्त्रमपीह भवामि तहत्। कर्पूरचन्द्रनमितीव मयार्पितं सन्द् त्वत्पाद्यङ्करसमाश्रवणं करोति ॥ २॥

850) राजस्यसी शुक्तिराक्षतपुत्रराजिर्दश्वाचिक्तस्य जिनमक्षतमक्षपूर्तैः । वीरस्य नेतरजनस्य तु वीरपट्टो बद्ध शिर्स्थतित्ररां श्रियमातन्।ति ॥ ३ ॥

651) साक्षादपुष्परार एवं जिनस्तदेनं संपूजयामि शुचिपुष्परारेर्मनोहै । नान्य तदाश्रयतया किल यज्ञ यत्र तत्तत्र रम्यमधिकां कुरुते च लक्ष्मीम् ॥ ४ ॥

जिनपादयुगाअभूमौ । प्रवरवारिकृतं जलकृतं घारात्रयं क्षिपामि । अहम् इति अध्याहार । जाति जाम जरा मरणम् इति असलस्यस्य । यद्यावत् विधिपूर्वकम् । विध्यापनाय शान्तये । किलक्षणस्य अनलस्यस्य । जीनेषु आश्रितस्य । पुन बहुतापकृत आतापकारकस्य ॥ १ ॥ जळधारा । कर्प्रवन्दमं "वत्पादपहुजसमाश्रयणं करोति । मो देव । कर्प्रवन्दन तव वरण-आश्रय करोति । भया पूजकेन । अपित इत्तम् । सत् समीचीनम् । इतिव । इतीति किम् । इह लोके । अहं युशीतलमपि तद्वत् शीतळं न भवामि यद्वत् जिनपते वच । भवतापहारि ससारनापहरणशीलम् । कर्प्रवन्दनम् इति हेतो सर्वशस्य चरणकमलम् आश्रयति ॥ २ ॥ चन्दनम् । असौ श्रुचितराक्षतपुजराजि । राजति शोभते । किलक्षणा अक्षतपुजराजि । जिनम् अधिकृत्य दत्ता । किलक्षणं जिनम् । अक्षुवृत्ते कृता । अक्षत न पीडितम् । पक्षे इदियलम्पटे न पातितम् । महावीरस्य । शिरिस मस्तके । बद्ध पद्व । अक्षतिराम् अतिश्वेन । श्रिय शोभाम् । आतनोति विस्तारयति । तु पुन । इत्तरस्य जनस्य कृदेवस्य वा कातरजनस्य । पट्ट बद्ध न शोभते ॥ ३ ॥ अक्षतम् । एव जिन साक्षात् । अपुष्पशर कन्दर्परिद्वत् । तत्तस्मात् । एनं श्रीसर्वज्ञम् । मनोक्षे श्रुच्यासे । अस्पतम् । एव जिन साक्षात् । अपुष्पशर कन्दर्परिद्वत् । तत्तस्मात् । एनं श्रीसर्वज्ञम् । मनोक्षे श्रुच्यासे । अस्पतम् । क्षा। तदाश्रयत्या । कामाश्रयत्वेन अय्य व अर्चयामि ।

जन्म, जरा और मरण ये जीवके आश्रयसे रहनेवाली तीन अभिया बहुत सन्तापको करनेवाली हैं।
मै उतको शान्त करनेके लिय जिन भगवान्के चरणयुगलके आगे विधिपूर्वक उत्तम जलसे निर्मित तीन
धाराओंका क्षेपण करता हू ॥ १ ॥ जिस प्रकार जिन भगवान्की वाणी संसारके सन्तापको दूर करनेवाली है
उस प्रकार शीतल हो करके भी मै उस सन्तापको दूर नहीं कर सकता हू इस प्रकारके विचारसे ही
मानों मेरे द्वारा मेंट किया गया कपूरिमिश्रत वह चन्दन हे भगवन् ! आपके चरणकमलोंका आश्रय करता
है ॥ २ ॥ इन्द्रियरूप धूनोंके द्वारा बाधाको नहीं प्राप्त हुए ऐसे जिन भगवान्के आश्रयसे दी गई वह
अतिशय पवित्र अक्षतोंके पुजांकी पक्ति सुशोभित होती है । ठीक है— पराक्रमी पुरुषके शिरपर बाधा गया वह उस शोमाको
विरवृत नहीं करता ॥ ३ ॥ यह जिने द्व प्रत्यक्षमं अपुष्पशर अर्थात् पुष्पशर (काम ) से रहित है, इसलिये मैं
इसकी मनोहर व पवित्र पुष्पशरों (पुष्पहारों ) से पूजा करता हू । अन्य (ब्रह्मा आदि ) किसीकी भी मैं उनसे
पूजा नहीं करता हू, क्योंकि, वह पुष्पशर अर्थात् कामके अधीन हैं। ठीक है— जो रमणीय वस्तु जहा
नहीं होती है वह वहा अधिक लक्ष्मीको करती है ॥ विशेषार्थ— पुष्पशर शब्दके दो अर्थ होने हैं,
पुष्परूप बाणोंका धारव कामदेव तथा पुष्पमाला। यहां श्रेष्ठकी प्रधानतासे उक्त दोनों अर्थोकी विवक्षा
करके यह बतलाया गया है जिन समबान्के पास पुष्पशर (कामवसना) नहीं है, इसलिये मैं सक्ती

१ भ श जलभारा चन्दन अक्षत इत्यादिशब्दा टीकाया प्रारम्भे लिखिता सन्ति । २ श कर्पूरचन्नन नास्ति । ३ श श्रीत्छं न भवामि यद्गत् इत्येतावान् पाठो नास्ति ।

- 852) देवो ऽवसिन्द्रियगर्छप्रस्व करोति नैवेयमिन्द्रियवसम्बद्धारमेतत्। विश्व तथापि पुरतः स्थितमहैली ऽस्य क्षोमी विभवि जगतो सपनोत्सवाय ॥ ५॥
- 853) आरातिकं तरखबिद्धिसं विमाति स्वच्छे जिमस्य बर्युचे प्रतिविग्वित सत्। ज्यानानको सुगयमाण इवाविहार्च स्वर्थु परिश्वमति कर्मचयं प्रचण्डः ॥ ६॥
- 854) कस्तृरिकारसम्बीरिव पत्रवाहीं कुचैन् मुखेषु चंसनेरिह विश्वधूनाम् । हर्षादिव प्रभुजिनाध्ययोन वातप्रेष्ट्वपूर्यनेटलि पश्चत घूपधूमैः ॥ ७ ॥
- 855) उच्चै फलाय परमामृतसंबकाय नानाफकैर्जिनपर्ति परियूजयामि । तक्किरेव सकलानि फलानि दस्ते मोहेन तत्त्वपि याचत एव लोक ॥ ८ ॥

सहसैं वस्तु वत्र न विश्वते तहस्तु तत्र योजितम् अधिकां लक्ष्मी शोमां कुठते ॥ ४ ॥ पुष्पम् । अयं देव सवैसः । इन्द्रियवलेन् प्रलयं करोति । एतत् नैवेश इन्द्रियवलप्रद्खाश्चम् इन्द्रियवलप्रेषकम् । चित्रम् आखर्यम् । तथापि अस्य अर्हत सर्वस्य । पुरत् अप्रत स्थितं शोभां विभिति । कस्ये । जगत नयनोत्सवाय आन-दाय ॥ ५ ॥ नैवेशम् । आएतिक चीपं [प ] जिनस्य वपुषि शरीरे खच्छे प्रतिविभ्वतं सत् विश्वमानं विभाति । किलक्षणं चीपम् [आरातिकम्] तरला चवला विविध्वा यत् तत् तरलविष्ठि शिखम् । उत्प्रक्षते । ध्यान-अनल अप्ति परिश्रमति इत् । कि कर्तुम् इव । अविश्वम् उर्विह्वितिस् । कर्मचयं कर्मसमृहस् । दग्धम् । भृगयमाण अवलोक्यमान इव । किलक्षण ध्यानानल । प्रचण्ड ॥ ६ ॥ दीपम् । भो भव्या । यूग पत्यत । कम् । धूण्यम् । स्वत्रिक्तार्थने नदति वृत्वति इव । किलक्षणं धूण्मि]। वातेन प्रक्षद्वपु कम्पमानशरीरम् । इह समये । विश्वभूनां दिशाक्षीणाम् । मुखेषु । चलने परिश्रमणे पत्रवृत्ती कुर्वन् इव । किलक्षणा पत्रवृत्ती । कस्तूरिकारसम्यी ॥ ॥ धूण्म् । कहं आवक जिनपति नानाफल परिष्वयामि । कस्मै । उर्च फलाग परम-अमृतसंज्ञकाय मोक्षाय । तङ्कित तस्य जिनस्य भक्ति

पुष्पशरो (पुष्पमालाओसे) से पूजा करता हू। अन्य हरि हर और ब्रह्मा आदि चूकि पुष्पशरसे सहित हैं, अत एव उनकी पुष्पशरोंसे पूजा करनेमें कुछ भी शोभा नहीं है। इसी बातको पुष्ट करनेके लिये यह मी कह दिया है कि जहापर जो वस्तु नहीं है वहींपर उस वस्तुके रखनेमें शोमा होती है न कि जहापर वह वस्तु विद्यमान है । तात्पर्य यह है कि जिनेन्द्र भगवान् ही जगद्विजयी कामदेवसे रहित होनेके कारण पुष्पोंद्वारा प्रजनेके योग्य हैं न कि उक्त कामसे पीड़ित हरि-हर आदि । कारण यह कि पूजक जिस प्रकार कामसे रहित जिनेन्द्रकी पूजासे स्वयं भी कामरहित हो जाता है उस प्रकार कामसे पीड़ित अन्यकी पूजा करनेसे वह कभी भी उससे रहित नहीं हो सकता है।। ४ ॥ यह भगवान् इन्द्रिय बलको नष्ट करता है और यह नैवेद्य इन्द्रियबलको देनेवाला खाद्य (भक्य) है। फिर भी आध्वर्य है कि इस अरहत भगवानुके आगे स्थित वह नैवेद्य जगतुके प्राणियोंके नेत्रोंको आनन्ददायक शोभाकी धारण करता है।। ५ ।। चचल अभिशिखासे संयुक्त आरतीका दीपक जिन मगवानके स्वच्छ शरीरमें प्रतिबिन्बित होकर ऐसे शोभायमान होता है जैसे मानों वह अवशेष (अघाति) कर्मसमूहको जलानेके लिये खोजती हुई तीव ध्यानरूप अग्नि ही धूम रही हो ॥ ६ ॥ देखो वायुसे कम्पमान शरीरवाला धूपका धुआँ अपने कम्पन (चचलता) से मानों यहां दिशाओं रूप बियों के मुखों में कस्तरीके रससे निर्मित पत्रवाही (कपोर्लोपर की जानेवाली रचना ) को करता हुआ जिन भगवानके आश्रयसे प्राप्त हुए हर्षसे नाच ही रहा है।। ७।। मैं उत्कृष्ट असृत नामक उन्नत फल (मीक्ष ) की प्राप्त करनेके लिये अनेक फलोंसे जिनेन्द्र देवकी पूजा करता हू । यदाप जिनेन्द्रकी मक्ति ही समस्त फलोंकी देती है, तो भी मनुष्य अज्ञानतासे फलकी याचना

१ का बलंग २ व्या मतियाळोडवम् । व्या का का भूमन् । २ का सद्द्रल्यं । ४ व्या जोषितं का जोषितं । ५ व्या उद्युरितं। पद्यानं ३१

- 856) पूजाविश्वं विध्यव्य विधास देवे स्तोर्थ च संगदरसाक्षितचित्तवृत्तिः । पुष्पाञ्चर्तिः विभक्तकेषककोचनाय यचकामि सर्वजनशान्तिकराय तसी ॥ ९ ॥
- 857) श्रीपद्मतन्त्रित्युकीय न कार्यमस्ति पूजादिना यद्यि ते इतइस्यतायाः । स्वधेयसे तद्यि तत्कुदते जनो ऽईन् कार्या कृषिः फळकते न तु स्पक्त्ये ॥ १० ॥

एव सकलानि फलानि दत्ते । तदिष क्लेक मोहेन तन्मोक्षफलं याचते एव ॥ ८ ॥ फलम् । अत्र देवे । विधिवत् विभिप्वंकम् । पूजाविधिम् । च पुन । स्तोत्रम् । विधाय कृत्वा । तस्यै सर्वकाय । पुण्याज्ञलि याक्षामि ददामि । किलक्षणोऽह श्रावक । संमद्र-रसाश्रितिवत्तवृत्ति सानन्दित्तगुणौध । यत्रि । ते तव । कृतकुलताया कृतकार्यकाय । पुन सर्वजनशान्तिकराय ॥ ९ ॥ अर्थम् । भो अर्थन् । भो श्रीपदानन्दितगुणौध । यत्रि । ते तव । कृतकुलताया कृतकार्यकाय् । पूजादिना कार्य न अस्ति । तदिष । स्लेश्रयसे कल्याणाय । जनः तत्पुजादिकं कृदते । तत्र दृष्टा तमाह । कृषि फलकृते—प्रणाय कार्या कर्तव्या न तु भूषकृत्ये । लोकोऽयम् आस्मन सुलहेतवे कृषि करोति न तु राज्ञ सुलहेतवे ॥ ९ ॥ इति त्रीजिनयुजाष्टकम् ॥ १९ ॥

किया करता है ॥ ८ ॥ हर्षरूप जलसे परिपूर्ण मनोव्यापारसे सहित मैं यहां विधिपूर्वक जिन भगवानूके विषयमें पूजाविधान तथा स्तुतिको करके निर्मल केवलज्ञानरूप नेत्रसे सयुक्त होकर सब जीवोंको शान्ति प्रदान करनेवाले उस जिने द्रके लिये प्रष्पाजिल देता हू ॥ ९ ॥ मुनि पद्म (पद्मनन्दी) के द्वारा जिसके गुणसमूहकी स्तुति की गई है ऐसे हे अरहत देव । यदाप कतक्रत्यताको प्राप्त हो जानेसे तुम्हें पूजा आदिसे कुछ भी प्रयोजन नहीं रहा है तो भी मनुष्य अपने कल्याणके लिये तुम्हारी पूजा करते हैं। ठीक भी है-खेती अपने ही प्रयोजनको सिद्ध करनेके लिये की जाती है, न कि राजाके प्रयोजनको सिद्ध करनेके लिये ॥ विशेषार्थ-जिस प्रकार किसान जो खेतीको करता है उसमेंसे वह कुछ भाग यद्यपि करके रूपमें राजाको भी देता है तो भी वह राजाके निमित्त कुछ खेती नहीं करता किन्तु अपने ही प्रयोजन (कुटुम्बपरिपालन आदि ) के साधनार्थ उसे करता है। ठीक इसी प्रकारसे भक्त जन जो जिने द्र आदिकी पूजा करते हैं वह कुछ उनको प्रसन्न करनके लिये नहीं करते हैं किन्तु अपने आत्मपरिणामोकी निर्मलताके लिये ही करते हैं। कारण यह कि जिन भगवान् तो वीतराग (राग द्वेष रहित ) हैं अत उससे उनकी प्रसन्नता तो सम्भव नहीं है फिर भी उससे पूजकके परिणामों में जो निर्मलता उत्पन्न होती है उससे उसके पाप कर्मोंका रस क्षीण होता है और पुण्य कर्मोंका अनुभाग वृद्धिको माप्त होता है। इस प्रकार दुखका विनाश होकर उसे सुलकी प्राप्ति स्वयमेव होती है। आचार्यप्रवर श्री समन्तभद्र स्वामीने भी ऐसा ही कहा है- न पूजयार्थस्विव वीतरागे न निन्दया नाथ विदान्तवैरे । तथापि ते पुण्यगुणस्यृतिर्न पुनातु चित्त दुरिताञ्जनेभ्य ॥ अर्थात हे भगवन्! आप चूकि वीतराग हैं इसिलेये आपको पूजासे कुछ प्रयोजन नहीं रहा है। तथा आप चूकि वैरभाव (द्वेषबुद्धि) से भी रहित हैं इसलिये निन्दासे भी आपको कुछ प्रयोजन नहीं रहा है। फिर भी पूजा आदिके द्वारा होनेवाले आपके पवित्र गुणोंका सारण हमारे चित्तको पापरूप कालिमासे बचाता है [स्व स्तो ५७ ]॥ १०॥ इस प्रकार जिनपूजाष्टक समाप्त हुआ ॥ १९॥

#### [२० श्रीकरणाष्ट्रकम्]

- 858) त्रिमुवनयुरो जिनेम्बर परमानन्दैककारण कुरुष्य। मचि किंकरे ऽत्र करुणां तथा यथा जायते मुक्ति ॥१॥
- 859) निर्विण्णो ऽदं नितरा-मर्दन् बहुदुःसया भवस्यित्या। अयुनर्भवाय भवदर कुरु करुणामन्न मणि दीने॥२॥
- 860) उद्धर मां पतितमतो विषमाद्भवकूपतः कृपां कृत्वा। अर्द्धकसुद्धरणे त्वमसीति पुन पुनर्वच्मि॥३॥
- 861) त्वं कारुणिक स्वामी त्वमेय शरणं जिनेश तेनाहम्। मोहरिपुद्कितमानः प्रकारं तथ पुर कुर्वे ॥ ४॥

भो त्रिभुवनगुरो । भो जिनेश्वर । भो परमानन्दैककारण । अत्र मिय किंकरे सेनके । तथा करणो दयां कुरुष्व यथा मुक्ति जायते अर्थयते ॥ १ ॥ भो अर्हन् । भो भवहर संसारनाशक । बहुदुः खयुक्तया भवस्थित्या अह नितराम् अतिशयेन । निर्विणणः उत्तासीन । अत्र मिय दीने । करणो दयां कुरु । अपुनर्भवाय भवनाशनाय ॥ २ ॥ भो अर्हन् । कृषां कृत्वा अत विषमात् कृषत पतितं माम् उद्धर । उद्धरणे त्यम् अल समर्थ असि । इति हेतो । पुन पुन तव अमे । बन्धि कथ्यमि ॥ ३ ॥ भो जिनेश । वं कारणिक त्यामी । मम त्वमेव शरणम् । तेन कारणेन अहं तव पुर अमे । पूरकारं कृर्वे । किंलक्षणोऽहम् । मोहिरपुद्दिलतमान ॥ ४ ॥ भो जिन । प्रामपते प्रामनायकस्य । परेण केनापि उपहाते पुंति पीडितपुरुषे । करणा जायते

तीनों लोकोंके गुरु और उत्कृष्ट सुस्तके अद्वितीय कारण ऐसे हे जिनेश्वर! इस सुझ दासके ऊपर ऐसी कृपा कीजिये कि जिससे मुझे मुक्ति प्राप्त हो जाय ॥ १ ॥ हे संसारके नाशक अरहत! में बहुत दु क्को उत्पन्न करनेवाले इस संसारवाससे अत्यन्त विरक्त हुआ हू। आप इस मुझ दीनके ऊपर ऐसी कृपा कीजिये कि जिससे मुझे पुन जन्म न लेना पढ़े अर्थात् में मुक्त हो जाऊ ॥ २ ॥ हे अरहत! आप कृपा करके इस मयानक संसारहप कुएमें पढ़े हुए मेरा उससे उद्धार कीजिये। आप उससे उद्धार करनेके लिये समर्थ हैं, इसीलिये में बार बार आपसे निवेदन करता हू॥ ३ ॥ हे जिनेश ! तुम ही दबाछ हो, तुम ही प्रमु हो, और तुम ही रक्षक हो। इसीलिये जिसका मोहहूप श्रुके द्वारा मानमर्दन किया गया है ऐसा वह में आपके आपे पुकार कर कहता हूं॥ ४ ॥ हे जिन! जो एक गांवका स्थामी होता है वह भी किसी

**१ म** अपुनर्मवाय भवमाशनाय<sup>ा</sup> नास्ति । २ **या पुरुवे ग्रा**मनायकस्य करुणा ।

- 862) प्रामपतेरिय करणा परेण केनाप्युपदुते पुसि। जगतां प्रभोने किं तब जिन मयि खलकर्मभिः प्रहते॥ ५॥
- 863) अपहर मम जन्म दयां कृत्वेस्येकत्र वचसि<sup>र</sup> वक्त ग्रे। तेनातिदम्ध इति मे नेव वभूव प्रलापित्वम् ॥ ६॥
- 864) तब जिनचरणाञ्जयुगं करुणामृतसगशीतलं यावत्। ससारातपततं करोमि हृदि तावदेव सुखी॥ ७॥
- 805) जगरेकशरण भगवश्च-समश्रीपर्यंनिन्दितगुणीघ । किं बहुना कुरु करुणाम्-अत्र जने शरणमापन्ने ॥ ८॥

दया उत्पद्यते । खलकमीभ मयि प्रहत व्यथिते । जगता प्रभो तब दया किं न जायते । अपि तु जायते ॥ ५ ॥ भो देव । दयां कृत्वा मम जन्म अपहर ससारनाशन कुरु । एकत्ववचित वक्त ये इति निश्चय । तेन जन्मना । अहम् अतिदग्ध । इति हेतो । मे मम । प्रलापित्व कष्ट व वभव ॥ ॥ भो जिन । ससार आतपत्ता अह तव चरणा जयुगं याव कालं हृदि करोमि ताव कालम् एव सुखी । किंलक्षण चरणकमलम् । करणा—अमृतसगवत् कीतलम् ॥ ॥ भो जगदेकशरण । भो मगवन् । भो असमश्रीपद्मैनिदतगुणीघ । अत्र मयि । जने । करणा कुरु । बहुना उक्तेन किम् । किलक्षणे मयि । शरणम् आपके प्राप्त ॥ ८ ॥ इति श्रीकरणाष्टकम् ॥ २ ॥

दूसरके द्वारा पीडित मनुष्यके ऊपर दया करता है ! फिर जब आप तीनों ही लोकोक स्वामी हैं तब क्या दुष्ट कर्मोंके द्वारा पीडित मेरे ऊपर दया नहीं करेंगे अर्थात् अवश्य करेंगे ॥ ५ ॥ हे देव ! आप कृषा करके मेरे जम (जन्म-मरणरूप ससार) को नष्ट कर दीजिये यही एक बात मुझे आपसे कहनी है । परन्तु चिक में उस जन्मसे अतिशय जला हुआ हू अर्थात् पीडित हू इसीलिये में बहुत बकवादी हुआ हू ॥ ६ ॥ हे जिन ! संसाररूप आतपसे स तापको प्राप्त हुआ में जब तक दयारूप अमृतकी संगतिसे शीतलताको प्राप्त हुण तुम्हारे दोनो चरण कमलोंको हृदयमें धारण करता हू तभी तक सुखी रहता हू ॥ ।। जगत्के प्राणियोक अद्वितीय रक्षक तथा असाधारण लक्ष्मीसे सम्पन्न और मुनि पद्मन दीके द्वारा स्तुत गुण समृहसे सहित ऐसे हे भगवन् ! में बहुत क्या कहू शरणमें आये हुण इस जनके (मेरे) ऊपर आप दया करें॥ ८ ॥ इस प्रकार करणाष्टक समाप्त हुआ ॥ ९ ॥

me greater

### [ २१ क्रियाकाण्डचूळिका ]

- 866) सम्यन्दर्शनकोषञ्चस्त्रमंताशिकसमाधैर्पने संकेताश्रयविक्रनेश्वर सवान् सर्वेशुंजैराश्रितः । मन्ये त्यस्यवकाशकन्धरिहतैः सर्वत्र क्षेके वर्ष संस्राह्य इति गर्वितैः परिहृतो दोवैरशेवरिय ॥ १ ॥
- 867) यस्त्वामनन्तगुणमेकविशुं त्रिलोक्या स्तौति प्रभूतकवितागुणगर्वितात्मा। आरोहति हुम्झिरः स नरो नभो ऽन्तं गातुं जिनेन्द्र मृतिविश्वमतो बुधो ऽपि॥२॥
- 868) शक्नोति कर्तुमिह क स्तवनं समस्तविद्याधिपस्य भवतो विश्वकार्षिताङ्गे । तत्रापि तिज्ञनपते कुक्ते जनो यत् तिश्वत्तमध्यगतभकिनिवेदनाय ॥ ३॥

भो जिनेश्वर । भवान् त्वम् । सर्वे गुणै आश्रित सम्यग्वर्शनबोधवृत्त-बारित्रसमताशीलक्षमायै । घनै निविद्धे । त्वम् आश्रित । किन्त् । सङ्केताश्रयवत् संकेतगृह्वत् । भो जिनेश । वम् अशेषे समस्ते देवि परिहृत स्वक्त । अहम् एव मन्ये । किलक्षणे दोषे । त्वियि विषये अवकाशल घरहित । पुन किलक्षणे द्षे । इति हेतो । गर्वित । इतीति किम् । सर्वत्र स्रोके वय संमास्ता सम्हणीयः ॥ १ ॥ भो जिने ह । य नर । त्वां स्तौति । किलक्षण त्वाम् । अन तगुणम् । त्रिकोक्या एक विभुम् । किलक्षण सै नर । प्रभूत उपझ-कवितागुण तेन कवितागुणेन गर्वितामा । स नर नभोऽन्त गन्तु मतिविश्रमत हम विर आरोहति । बुधोऽपि चतुरोऽपि ॥ २ ॥ भो जिनपने । इह लोके ससारे । भवत तव । स्तवनं कर्तुं क शक्कोति । किलक्षणस्य भवत । समस्तविद्याधिपस्य । पुन किलक्षणस्य भवत । विषुधे देवे अर्चिताङ्क । तत्रापि त्विये विषये । जन तत् स्तवनं कुरुते ।

हे जिनेश्वर! सम्यादर्शन, सम्याज्ञान, सम्यक्रचारित्र समता शील और क्षमा आदि सब गुणींने जो संकेतगृहके समान आपका सघनरूपसे आश्रय किया है इससे मुझे ऐसा प्रतीत होता है कि आपमें स्थान प्राप्त न होनेसे 'लोकमें हम सर्वत्र संग्रह किये जानेके योग्य हैं 'इस प्रकारके अभिमानको ही मानी प्राप्त होकर सब दोषोंन आपको छोड दिया है।। विशेषार्थ-- जिन भगवानमें सम्यग्दर्शन आदि सभी उत्तमोत्तम गुण होते हैं परन्त दोष उनमें एक भी नहीं होता है। इसके लिये अन्थकारने यहां यह उत्प्रेक्षा की है कि उनके भीतर इतने अधिक गुण प्रविष्ट हो चुके थे कि दोषोको वहा स्थान ही नहीं रहा था। इसीलिये मानों उनसे तिरम्कृत होनेके कारण दोषोको यह अभिमान ही उत्पन्न हुआ था कि लोकमें हमारा संमह तो सब ही करना चाहते हैं फिर यदि ये जिन हमारी उपेक्षा करते हैं तो हम इनके पास कभी भी न जावेंगे। इस अभिमानके कारण ही उन दोषोंने जिनेन्द्र देवको छोड दिया था ॥ १ ॥ हे जिनेन्द्र! कविता करने योग्य बहुत से गुणोंके होनेसे अभिमानको प्राप्त हुआ जो मनुष्य अनन्त गुणोंसे सहित एव तीनों लोकोंकि अद्वितीय प्रभुत्वरूप तुम्हारी स्तृति करता है वह विद्वान होकर भी मानों बुद्धिकी विपरीततासे ( मूर्खतासे ) आकाराके अन्तको पानेके लिये वक्षके शिखरपर ही चढता है।। विशेषार्थ--- जिस प्रकार अनन्त आकाराका अत पाना असम्मव है उसी प्रकार त्रिलोकीनाथ (जिनेन्द्र) के अनन्त गुणोंका मी स्त्रतिके द्वारा अन्त पाना असम्भव ही है। फिर भी जो विद्वान कवि स्तुतिके द्वारा उनके अनन्त गुणोंका कीर्तन करना चाहता है, यह समझना चाहिये कि वह अपने कवित्व गुणके अभिमानसे ही वैसा करनेके लिये उदात होता है ॥ २ ॥ जो समस्त विद्यार्जिक स्वामी हैं तथा जिनके चरण देवीं द्वारा पूजे गये हैं पेसे आपकी स्ट्रांति करनेके किये यहां कीन समर्थ है। अर्थात कोई भी समर्थ नहीं है। फिर भी हे जिनेन्द्र! मनुष्य जो आपकी स्त्रति करता है वह अपने चित्तमें रहनेवाली मिक्को प्रगट करनेके लिये ही उसे करता है ॥ ३ ॥

- 869) नामापि देव भवत स्सृतिगोचर वं वाग्गोचरत्वमथ येन सुभक्तिमाजा। नीतं स्त्रमेत स नरो निस्तिलार्थसिद्धं साध्वी स्तृतिभवतु मां 'किस कात्र चिन्ता ॥ ४ ॥
- 870) चतावतेव मम पूर्वत एव देव सेवां करोमि भवतश्चरणद्वयस्य । अत्रैव जन्मनि परत्र च सर्वकाल न त्वामित परमह जिन याच्यामि ॥ ५ ॥
- 871) सर्वागमावगमत खलु तस्ववोधो मोक्षाय वृत्तमपि संप्रति वुर्घटं नः। जाड्यात्तथा कुतनुतस्त्वयि भक्तिरेय देवास्ति सैव भवतु त्रमतस्तदर्थम्॥६॥
- 872) हरति हरतु वृद्धं वाधकं कायकान्ति द्धति द्धतु वृर मन्दतामिन्द्रियाणि। भवति भवतु दु सं जावता वा विनाश परमिह जिननाथे मक्तिरेका ममास्तु॥७॥
- 873) अस्तु त्रयं मम सुदर्शनबोधवृत्तसंबिध या तु च समस्तदुरीहितानि। याचे न किंचिदपर भगवन् भवातं नाप्राप्तमस्ति किमपीह यतस्त्रिलोक्याम्॥८॥

यत् यस्मात्कारणात् । तत् स्तोत्रम् । चित्तमध्यगतभक्तिनिवेदनाय मनोगतभक्तित्रकटनाय ॥ ३ ॥ भी देव । येन पंसा नरेण । भवत तव । नामापि स्पृतिगोचर व स्मरणगोचर वम् । अथ वाग्गोचरत्व नीत कृतम् । किंल्क्षणेन नरेण । सुभक्तिमाजा भक्ति क्केन । स नर् । निखिल अर्थिसिद्धम् । लमेत प्राप्तयात् । किल इति सत्ये । साध्वी स्तुतिर्भवतु । अत्र विषये । मा कै। चिता। न कापि॥ ४॥ भो देव। अत्रैव जमिन। च पुन । परत्र जन्मनि। सर्वकालम्। भवत तव। चरणद्वयस्य सेवा बरोमि । एताबता सेवामात्रेण । मम प्यते एव । भो जिन । अह त्वां याच्यामि । वा । इत हेतो । अपरं न याच्यामि ॥ ५ ॥ भो देव । खळ निश्चितम् । त वबोधं मोक्षाय । कस्मात् । सर्व आगम् अवगमत् सर्व आगम्-द्वादशाङ्गम् अवलोकनौत् । तत् ज्ञानम् । दृतं चारित्रम् । अपि । न अस्मारम् । सप्रति इदानीम् । दुघटम् । कस्मात जाड्यात् मूख वात् । तथा कुतनुत नि च शरीरात । विष विषये भक्तिरेव अस्ति । सैव भक्ति । क्रमत तदर्थ मोक्षार्थ भवतु ॥ ६ ॥ बृद्ध रुद्धपदम् । वाधक कायकान्ति हरति तर्हि हरतु । इन्द्रियाणि दूरम् अतिशयेन मन्दर्ता दधति चेत् दधत । चत् दु ख भवति तदा दु ख भवतु । वा विनाशर्यं जायताम् । ह होके । सम जिननाथे परम् एका भक्तिरस्त भवत् ॥ ॥ भो भगवन् । सम मुद्रशनबोधवृत्तसविध त्रयम् अस्त । च पुन । समस्तदुरीहितानि या तुँ । अपर किंचित् न याचे भवन्तम् अपरं न प्रार्थयामि । यत यस्मा कारणात् । इह त्रिलोक्या हे देव! जो मनुष्य अतिशय भक्तिसे युक्त होकर आपके नामको भी स्मृतिका विषय अथवा वचनका विषय करता है - मनसे आपके नामका चित्तन तथा वचनसे केवल उसका उच्चारण ही करता है -उसके सभी प्रकारके प्रयोजन सिद्ध होते हैं। ऐसी अवस्थामें मुझे क्या चिता है । अर्थात् कुछ भी नहीं। वह उत्तम स्तुति ही प्रयोजनको सिद्ध करनेवाली होवे ॥ ४ ॥ हे दव । मै इस जन्ममें तथा दूसरे जन्ममें भी निरन्तर आपके चरणयुगलकी सेवा करता रह इतने मात्रसे ही मेरा प्रयोजन पूर्ण हो जाता है। हे जिनेन्द्र! इससे अधिक मै आपसे और कुछ नहीं मागता हूं ॥ ५ ॥ हे देव ! मुक्तिका कारणीमूत जो तत्वज्ञान है वह निश्चयत समस्त आगमके जान लेनेपर प्राप्त होता है सो वह जडबुद्धि होनेसे हमारे लिये दुर्कभ ही है । इसी प्रकार उस मोक्षका कारणीमृत जो चारित्र है वह भी शरीरकी दुर्बळतासे इस समय हमें नहीं प्राप्त हो सकता है। इस कारण आपके विषयमें जो मेरी भक्ति है वही ऋगसे मुझे मुक्तिका कारण होवे॥ ६॥ बुद्धिको प्राप्त हुआ बुद्धापा यदि शरीरकी कान्तिको नष्ट करता है तो करे यदि इदियां अत्यन्त शिथिलताको भारण करती हैं तो करें, यदि दु ल होता है तो होने, तथा यदि विनाश होता है तो वह भी भले होने। परन्तु यहा मेरी एक मात्र जिनेन्द्रके विषयमें मक्ति बनी रहे ॥ ७ ॥ हे भगवन् । मुझे सम्यन्दर्शन, सम्यन् ज्ञान और सम्यक्चारित्र सम्ब धी तीन अर्थात् रत्नत्रय प्राप्त होवे तथा मेरी समस्त दुश्चेष्टायें नष्ट हो जावें,

१ आ का मा। २ का विषये मा मबतु का। २ आ का पूर्यताम्। ४ आ क मर्वआगमअवगमत सर्वावलोकनात्। ५ का विषये एव भक्तिरितः। ६ का विनाशः। ७ का हितानि नाश यातु।

- 874) धन्यो ऽस्ति बुण्यनिसयो ऽस्ति निराकुलो ऽस्ति शान्तो ऽस्ति नष्टविपद्सि विद्सि देव । श्रीमिक्षिनेन्द्र भवतो ऽङ्कियुगं शरण्यं प्रासो ऽस्ति चेवदमतीन्द्रवसीन्यकारि ॥ ९ ॥
- 875) रक्षत्रवे तपसि पङ्कितिये च धर्मे मूलोत्तरेषु च गुजेन्दय गुर्तिकार्वे । दर्पात्रमादत उतागसि में प्रदृत्ते मिथ्यास्तु नाथ जिन्देव तद प्रसादात् ॥ १०॥
- 876) मनोवची उक्नैः इतमक्रिपीडनं प्रमोदितं क्रस्तिमश्च धन्मया । प्रमादतो दर्पत एतदाश्चयं तदस्तु मिथ्या जिन तुष्कृतं मन ॥ ११ ॥
- 877) चिन्तादुष्परिणामसंततिवद्यादुन्मार्गगाया गिरः कायात्संबृतिवर्जिताद्युचितं कर्मार्जित यन्मया।

किमिप अप्राप्तं न अस्ति । सर्वं प्राप्तं दर्शनादि विना ॥ ॥ भो देव । भो श्रीमिजिनेन्द्र । चेत् अहम् । सवत तर्वे । अन्नियुगं शरण्य प्राप्तोऽस्मि त । अह ध योऽस्मि । अह पुण्यनिलयोऽस्मि । तदा अह निराकुलोऽस्मि । अहं शान्तोऽस्मि । अहं नष्टविपदस्मि आपद्रहितोऽस्मि । अहं विदस्मि विद्वान् अस्मि । भो देव । चेतव चरणशरणं प्राप्तोऽस्मि । किल्क्षणं चरणशरणम् । अतीन्द्रिय सौख्यकारि ॥ ९ ॥ भो नाथ । भो देव । रक्षचये मार्गे । दर्पात् । उत्त अहो । प्रमादत । आगसि अहकारे । अथ देवे । अथ अपराधे । मे मम प्रवृत्त सित । तव प्रसादात् । सर्वं दोषे । स्वां दोष । मिण्या अस्तु । तपसि । च पुन । पिक्किविधे व्रते धर्म । अथ म्लोत्तरेषु गुणेषु । अथ गुप्तिकार्ये प्रमादा प्रवृत्ते सित । सर्वं मिण्या अस्तु वृथा अस्तु ॥ ९ ॥ भो जिन । मया प्रमादत । अत्र लोके । दर्पत यत् मनोवचोऽने अन्निपीडनं पापं कृतम् । अन्येषां कारितम् । प्रमोदितम् । मम । एतदाश्रय मनो वचनकायै आश्रितम् । दुष्कृत तपापम् । मिण्या क्या । अस्तु भवतु ॥ ९९ ॥ भो प्रभो । भो जिनपते । मया जिन्त । चिन्तादुष्परिणामसतिववशात् । गिर वचनात् । कायात् । यत् अनुचितम् अयोग्यम् । कर्म अर्जितम् उपार्जितम् । किल्क्षणाया

इससे अधिक में आपसेऔर कुछ नहीं मागता ह क्योंकि तीनों लोकोंमें अभी तक जो प्राप्त न हुआ हो. ऐसा अन्य कुछ भी नहीं है ॥ विशेषाथ- यहा भगवान जिनेन्द्रसे केवल एक यही याचना की गई है कि आपके प्रमादसे मेरी दृष्ट बृत्ति नष्ट होकर मुझे रत्नत्रयकी प्राप्ति होवे इसके अतिरिक्त और दूसरी कुछ भी याचना नहीं की गई है। इसका कारण यह दिया गया है कि अनन्त कालसे इस संसारमें परिभ्रमण करते हुए शाणीने इन्द्र व चक्रवर्ती आदिके पद तो अनेक वार प्राप्त कर लिये किन्तु रत्नत्रयकी प्राप्ति उसे अभी तक कभी नहीं हुई। इसीलिये उस अप्राप्तर्थ्व रत्नत्रयकी ही यहा याचना की गई है। नीतिकार भी यही कहते हैं कि होको हाभिनविपय अर्थात् जनसमुदाय नवीन नचीन वस्तुसे ही अनुगग किया करता है ॥८॥ हे श्रीमजिनेन्द्र देव ! चुकि मैं अती द्रिय सुख ( मोक्षसुख ) को करनेवाले आपके चरणयुगळकी शरणको प्राप्त कर जुका हू अत एवं में धन्य हू पुण्यका स्थान हू आकुछतासे रहित हू शान्त हू विपत्तियोंसे रहित हूं तथा ज्ञाता मी हू ॥ ९ ॥ हे नाथ ! हे जिन देव ! रत्नत्रय, तप, दस प्रकारका धर्म मूलगुण, उत्तरगुण और गुप्तिस्तप कार्य, इन सबके विषयमें अभिमानसे अथवा प्रमादसे मेरी सदीप प्रवृत्ति हुई हो वह आपके प्रसादसे मिष्या होवे ॥ १० ॥ हे जिन । प्रमादसे अथवा अभिमानसे जो मैंने यहां मन, वचन एव शरीरके द्वारा प्राणियोंका पीइन स्वय किया है, दूसरोंसे कराया है, अथवा प्राणिपीइन करते हुए जीवको देखकर हर्ष प्रगट किया है, उसके आश्रयसे होनेवाला मेरा वह पाप मिट्या होवे ॥ ११ ॥ हे जिनेन्द्र प्रभो ! चिन्ताके कारण उत्पक्ष हुए अञ्चाभ परिणामोंके वश होकर अर्थात् मनकी दुष्ट वृत्तिसे, कुमार्गमें प्रवृत्त हुई वाणी अर्थात् सावद्य वचनके द्वारा तथा संवरसे रहित शरीरके द्वारा जो मैंने अनुचित (पाप) कर्म उत्पन्न किया है

१ इत तत्। २ इत शर्पय नास्ति। ३ अत सवदीय। ४ इत विथी। ५ अत पवर्से इत प्रवस्ति। ६ इत सर्व सास्ति।

तकाश वजतु मभो जिनपते त्यत्यादपशस्मृते' रेषा मोक्षफलपदा किल कर्य सास्मिन् समर्था भवेत् ॥ १२ ॥

- 878) वाणी प्रमाणमिह सर्वेबिद्स्तिलोकी सव्याद्यसौ प्रवरदीपशिखासमाना। स्याद्वादकान्तिकलिता नृसुराहिबन्द्या कालत्रये प्रकटिनाखिलयस्तुतस्या॥ १३॥
- 879) क्षमस्य मम वाणि तिज्ञनपतिश्रुतादिस्तुती यदुनमभवन्मनोवचनकायवैकल्यतः। अनेकभवसभवैजंडिमकारणै कर्मभि कुतो ऽत्र किल मादशे जननि तादश पाटवम्॥ १४॥

गिर । उमागगायः पापवचने प्रवतनशीलाया । किंलक्षणा कायात । संवृतिवर्जितात् सवररहितात् । वत्पादपद्मस्थिते सम । तत्कमें नाश वजतु । एषा तव पादपद्मस्थिते । किल ति सत्य । मोक्षफलप्रदा । अस्मिन वर्मणि समर्था कयं न भवेत् । अपि तु भवेत् ॥ १२ ॥ २६ लोके । वाणी । सर्वि सर्वज्ञस्य । प्रमाणम् । अमी वाणी । त्रिलोकीसद्मिन प्रवर्शपिशिखासमाना । पुन स्याद्धादका तिकलिता । पुन किलक्षणा वाणी । नृ-सु अहिव या । पुन कालत्रये । प्रकटितम् अखिल वस्तुतत्त्वं यया सा प्रकटिताखिलवस्तत वा ॥ १३ ॥ भो वाणि । जिनपतिश्रुतादिस्तुतौ स्ततिविषये । मनोवचन कायवैक यत । यत् अक्षरमात्रा दिकम् जनम् अभवत् तत् मम क्षमस्य । भा जनि । किल २ति मत्ये । अत्र जगित ससारे । मादशे जने । कर्मभ पीकिते । तादृश्य पाटव कुत भवेत् । किलक्षणे कर्मभि । अनेकभन्नसभव । जिनम्नारण मूर्ख वकारणे ॥ १४ ॥ अय पत्नव जीयात् ।

वह तुम्हारे चरण कमलके स्मरणसे नाशको प्राप्त होवे । ठीक भी हं— जो तुम्हारे चरण-कमलकी स्मृति मोक्षरूप फलको देने नाली हैं वह इस (पापविनाश) कार्यमें कसे समर्थ नहीं होगी । अवश्य होगी ॥ १२ ॥ जो सर्वज्ञकी वाणी (जिनवाणी) तीन लोकरूप घरम उत्तम दीपककी शिखाके समान होकर स्याद्धादरूप प्रभासे सहित है मनुष्य देव एव नागकुमारों से वन्दनीय हे तथा तीनो कालविषयक वस्तुओं के स्वरूपको प्रगट करनेवाली है वह यहा प्रमाण (मत्य) है ॥ विशेषार्थ— यहा जिनवाणीको दीपशिखाक समान बतला कर उससे भी उसमें कुछ विशेषता प्रगट की गई है । यथा—दीपशिखा जहा घरके मीतरकी ही वस्तुओं को प्रकाशित करती है वहा जिनवाणी तीनो लोकों के भीतरकी समस्त ही वस्तुओं को प्रकाशित करती है, दीपक यदि प्रभासे सहित होता है तो वह वाणी भी अनेकान्तरूप प्रभासे सहित ह, दीपशिखाकी यदि कुछ मनुष्य ही वन्दना करते हैं तो जिनवाणीकी व दना मनुष्य देव एव अग्रुर भी करते हैं, तथा दीपशिखा यदि वर्तमान कुछ ही वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणी तीनों ही कालोंकी समस्त वस्तुओं को प्रगट करती है तो वह जिनवाणीकी वस्त्य अपूर्व ही है ॥ १३॥ है वाणी! जिने द और सरस्वती आदिकी स्तुतिके विषयमें मन, वचन एव शरीरकी विकलताके कारण जो कुछ कभी हुई है उसे हे माता! तू क्षमा कर । कारण यह कि अनेक भवोमें उपार्जित एव अज्ञानताको उत्पक्त करनेका कमींका उदय रहनसे मुझ जैसे मनुष्यमें वैसी निपुणता कहासे हो सकती है। अर्थात् नहीं हो सकती है। अर्थात् नहीं हो सकती है। १४॥ समस्त मन्द्र जीनेवाल यह कियाकाण्डक्र करनककी

१ अ-प्रतिराठोऽयस् । स क द्वा पद्मस्थिते ।

- 880) पहाली ऽयं कियाकाण्डकलपशासाझसंगतः। जीयावृशेषसञ्चानां मार्थिकार्षकळमदः॥ १५ ॥
- 881) क्रियाकाण्डसंबन्धिती स्विकेयं वरे पठवते वेक्सिसंध्यं च तेवास्। वपुर्भारतीचित्तवैकस्यतो या न पूर्णा क्रिया सापि पूर्णत्वमेति ॥ १६॥
- 882) जिनेश्वर नमो उस्तु ते त्रिभुवनैकचूडामणे गतो ऽस्मि शरणं विभो भवभिया भवन्तं मति। तदाहतिकृते बुधैरकथि तस्वमेतन्मयां भितं सहद्ववेतसा भवहरस्त्वमेवात्र यत्॥१७॥
- 883) अहेन् सभाधितैसमस्तनरामरादि-भव्याञ्जनन्दिवचनांशुरवेस्तवाग्रे। मौखर्यमेतदबुधेन मया छत यत् तद्भरिभक्तिरमसस्यितमानसेन॥ १८॥

किलक्षण पत्न । कियाकाण्डकल्पशाखायसगत कियाकाण्ड एव कल्पगृक्षशाखाय तत्र संगत प्राप्त । पुन किलक्षण । अशेष भव्यानां प्रार्थित अर्थपद् मलपदे ॥ १५ ॥ इय कियाकाण्डसंबिधनी चूलिका ये नरे त्रिसध्यं पत्थते । च पुन । तेषां पाठकानाम् । वपु भारतीत्वित्तवेकल्यतो मनोवचनवायवैक यत । या किया पूर्णा न सापि किया पूर्णत्वम् एति यच्छति ॥ १६ ॥ भो जिनेश्वर । भो त्रिभुवनैकच्डामणे । ते तु यम् । नमोऽस्तु । भो विभो । भविमया ससारमीत्या । भवन्तं प्रति शरण गतोऽस्म । सुधै पण्डिते । तदाइतिकृते तस्य संसारस्य आहातकृते नाशाय । एतत्तरवम् अश्वि किथित [तम्] । मया पुरवचितसा आश्वितम् । यत् यसारकारणात् । अत्र ससारे । भवहर ससारनाशक वमेव ॥ १ ॥ भो अहन् । तवाये । मया पद्मनित्वा । यत् एतत् । मासर्थे वाचालत्व कृतम् । तत् इनम् । भूरिभक्तिरअसस्थितमानसेन भूरिभक्तिप्रेरितन मया कृतम् । किलक्षणस्य तव । समाश्वितसमस्तनर् अमर आदिभव्यकमळेषु वचनोश्चरवे सूर्यस्य । किलक्षणेन मया । अबुधेन शानरहितेन ॥ १८ ॥ इति कियाकाण्डच्लिका ॥ २९ ॥

शाखाके अग्रभागमें लगा हुआ नवीन पत्र जयव त होने ॥ १५ ॥ जो मनुष्य कियाकाण्ड सम्बाधी इस चूलिकाको तीनों साध्याकालोमें पढते हैं उनकी शरीर वाणी और मनकी विकलताके कारण जो किया पूर्ण नहीं हुई है वह भी पूर्ण हो जाती है ॥ १६ ॥ हे जिनेश्वर! हे तीन लोकके चूडामणि विमो! तुम्हारे लिये नमस्कार हो । में संसारके भयसे आपकी शरणमें आया हूं । विद्वानोंने उस संसारको नष्ट करनेके लिये यही तत्त्व बतलाया है इसीलिये मैंने दृढचित्त होकर इसीका आलम्बन लिया है । कारण यह कि यहां संसारको नष्ट करनेवाले तुम ही हो ॥ १७ ॥ हे अरहत ! जिस प्रकार सूर्य अपनी किरणोंके द्वारा समस्त कमलोंको प्रफुक्तित करता है उसी प्रकार आप भी सभा (समवसरण) में आये हुए समस्त मनुष्य एव देव आदि मन्य जीवों स्वय कमलोंको अपने वचनरूप किरणोंके द्वारा प्रफुक्तित (आनि दत्त) करते हैं । आपके आगे जो विद्वचासे विद्वीन मैंने यह वाचालना (स्तुति) की है वह केवल आपकी महती भक्तिके वेगमें मनके स्थित होनेसे अर्थात् मनमें अतिशय मक्तिके होनेसे ही की है ॥ १८॥ इस प्रकार कियाकाण्डचूलिका समाप्त हुई ॥२१॥

१ कें रकवितसंदर्गतन्मया चा रकवितं स्वमेद तन्मया। २ वा-प्रतिपाठोऽसर्। वा वा हा समाभितः। १ वा एतत्तर्त्ता अवस्थित सथाः र पदार्गः ३२

#### [ २२ एकत्वभावनादशकम् ]

- 884) स्वाजुभूत्यैव यद्गम्य रम्यं यज्ञातमवेदिनाम्। जन्ये तत्परम ज्योतिरैवाज्ञानसगोचरैम्॥१॥
- 885) एक वैकपदप्राप्तमात्मतत्त्वमवैति य । आराध्यते स एवान्यैस्तस्याराध्यो न विद्यते॥२॥
- 886) एकत्वज्ञो बहुभ्यो ऽपि कर्मभ्यो न विमेति स । योगी सुनौगतो ऽम्भोधिजलेभ्य इव घीरची ॥ ३॥
- 887) चैतन्यैकत्वसवित्तिर्दुर्लमा सैव मोक्षदा। लब्धा कथ कथन्त्रिचेचिन्ततीया मुदुर्मुहु ॥ ४॥
- 888) मोक्ष एव सुखं सा नात्तव साध्यं मुमुक्षुमि । ससारे ऽत्र तु तन्नास्ति यदस्ति खलु तन्न तत्॥५॥

तस्परम ज्योति अह जपे। किलक्षण परम योति । अवाङ्मानमगोचरं मनोवचनकाय अगम्यम्। यत् परम ज्योति स्वानुभूत्या एवं गम्यम्। च पुन । यज्योति अ भवेदिनां रम्य मनाज्ञम्॥ १॥ य एकत्वैमपदप्राप्तम् एकखरूपपद प्राप्तम् आम्म तत्त्वम् । अवैति जानाति । स ज्ञानवान् एव अत्य आराध्यत । तस्य ज्ञानवान आरा य न विद्यते ॥ २ ॥ स एकख्ज योगी बहुभ्योऽपि कर्म य न विभेति भयं न करोति । सुनागत सुष्ठ शोभनैनौकाया गत पुमान । धीरधी । अम्भोधिजछेभ्य सकाशात् भय न करोति ॥ ३ ॥ वैतत्त्रे एकत्वमावित्त दुलभा । सा एव एक वभावना मोक्षदा । चत्कथक्यं विक्रव्या मुहु सुद्ध वारं वारं विन्तनीया ॥ ४ ॥ साक्षात्मख माक्षे वर्तन । च पुन । तत्मख मुनी बरें साध्यम् । तु पुन । अत्र संसारे । तत् मोक्षसुख न अस्ति । यत् सुखं ससारे अस्ति । खल निश्चितम् । तसुख तर्ने मोक्षसुख न ॥ ५ ॥ संसारसंविध वस्तु किवित् ।

जो परम ज्योति केवल स्वानुभासे ही गम्य (प्राप्त करने योग्य ) तथा आत्मज्ञानियोंके लिये रमणीय है उस बचन एव मनके अविषयभूत परम (उत्दृष्ट ) न्योतिके विषयमें मैं वुछ कहता हू ॥ १ ॥ जो मन्य जीव एकत्व (अद्वैत) रूप अद्वितीय पर को प्राप्त हुए आत्म करते हैं उसका आराध्य (पूजनीय) दूसरा आराधा जाता है अर्थात् दूसरे प्राणी उसकी ही आराधना करते हैं उसका आराध्य (पूजनीय) दूसरा कोई नहीं रहता है ॥ २ ॥ जिस प्रकार उत्कृष्ट नावको प्राप्त हुआ धीरखुद्धि (साहसी) मनुष्य समुद्रके अपिरिमित जलसे नहीं दरता है उसी प्रकार एकत्वका जानकार वह योगी बहुत से भी कार्मेंसे नहीं दरता है ॥३॥ कैत यहूप एकत्वका ज्ञान दुर्लम हे परन्तु मोक्षको देनेवाला वही है। यदि वह जिस किसी प्रकारसे प्राप्त हो खाता है तो उसका वार वार चिन्तन करना चाहिये ॥ ४॥ वास्तिवक मुख मोक्षमें है और वह मुमुक्त जनोंके द्वारा सिद्ध करनेके योग्य है। यहा संसारमें वह मुख नहीं है। यहा जो मुख है वह निश्चयसे यथार्थ द्वारा नहीं है। ५ ॥ संसार सम्ब वी कोई भी वस्तु रमणीय नहीं है इस प्रकार हमें गुरुके उपदेशसे निश्चय हो

१ अप इत परमञ्चोति इत परमा ज्योति । २ अप च्य इत मनसगोवरम्। १ अत सुष्टा शोभन क सुष्टा शोभना । ४ इत करोतिय । ५ इत तत् मास्ति ।

- 889) किंचित्संसारसंबन्धि बन्धुरं नेति विश्वयात्। गुरूपदेशतो ऽसाक विश्वेयसपदं प्रियम्॥६॥
- 890) मोहोद्यविषाकान्तमपि स्वर्गसुसं चलम्। का कथापरसीच्यानामलं भवसुसेन मे ॥ ७ ॥
- 891) छस्यीकृत्य सदात्मानं शुद्धचोचमयं सुनिः । आस्ते यः सुमतिश्चात्रं सो ऽप्यमुत्र चरत्रेपि ॥ ८॥
- 892) वीतरागपये स्वस्थः प्रस्थितो मुनियुङ्गव । तस्य मुक्तिसुख्याते । क प्रत्यहो जगत्त्रये ॥ ९॥
- 893) इत्येकान्रमना नित्यं भावयन् भावनापदम् । मोक्षलक्मीकटाशालिमालासम् स जायते ॥ १० ॥
- 894) एतज्ज मफल धर्म स चेदस्ति ममामल । आपद्यपि कुतिश्चन्ता मृत्योरपि कुतो भयम् ॥ ११॥

ब पुरं न मनोहरं न । इति निश्चयात् । गुरूपदेशत अस्माकम् । नि श्रेयसपद् मोक्षपदम् । प्रियम् इष्टम् ॥ ६ ॥ स्वर्गयुखम् अपि । चल विनश्वरम् । मोहोन्यविषाकान्तम् अस्ति । अपरसाख्यानां का कथा । मे मम । भवयुक्तेन अल पूर्यताम् ॥ ७ ॥ य मुनि सत् [ सदा ] आ मान लक्ष्यीकृत्य । आस्त तिष्ठति । किलक्षणम् आ मानम् । शुद्धबोधमयम् । स सुमतिः । अत्र क्षेत्रे । अस्त ते । अत्र क्षेत्रे । अस्त विष्ठति । वितरागपथे प्रस्थित मुनिपुष्ठवः स्वस्थ । तस्य मुनिपुष्ठवस्य । मुक्तिसुक्षग्राप्त जनत्रये क प्रत्यूह् क विष्ठः ॥ ९ ॥ इति एकाग्रमना मुनि । नित्य सदैव । भावनापद मावयन् विन्तयन् । स भव्य । मोक्षलक्ष्मीकटाक्षालिमाला-मृह्मगालासमूई-सद्य-गृहंम् जायते ॥ ९ ॥ चेत् यदि । स धर्म मम अस्ति । क्रिलक्षण धर्म । अमल । एतत् जनमफल मनुष्यपदं सफलम् । आवदि सत्यो कृतिवा । मृत्यो अपि भयं कृत ॥ ९९ ॥ इति एकस्वभावनादशकम् ॥ २२ ॥

गया है। इसी कारण हमको मोक्षपद प्यारा है।। ६।। मोहक उदयरूप विषसे मिश्नित स्वर्गका सुन्न भी जब नश्वर है तब भला और दूसरे तुच्छ सुलों के सम्बंधमें क्या कहा जाय ' अर्थात् वे तो अत्यन्त विनश्वर और हेय हैं ही। इसलिये मुझे ऐसे संसारसुखसे वस हो—मै ऐसे संसारसुखको नहीं बाहता हू।। ७॥ जो निर्मल बुद्धिको धारण करनेवाला मुनि इस लोकमें निरत्तर शुद्ध ज्ञानस्वरूप आत्माको लक्ष्य करके रहता है वह परलोकमें संवार करता हुआ भी उसी प्रकारसे रहता है॥ ८॥ जो श्रेष्ठ मुनि आत्मलीन होकर वितरागमार्ग अर्थात् मोक्षमार्गमें प्रस्थान कर रहा है उसके लिये मोक्षसुखकी प्राप्तिमें तीनों लोकोंमें कोई भी विश्व उपस्थित नहीं हो सकता है॥ ९॥ इस प्रकार एकाममन होकर जो मुनि सर्वदा इस मावनापद (एकत्वमावना) को भाता है वह मुक्तिरूप लक्ष्मीके कटाक्षपिक्तयोंकी मालाका स्वान हो जाता है, अर्थात् उसे मोक्ष प्राप्त हो जाता है। १०॥ इस मनुष्यजन्मका फल धर्मकी प्राप्ति है। सो वह निर्मक धर्म यदि मेरे पास है तो फिर मुझे आपित्तके विषयमें भी क्या चिन्ता है, तथा मृत्युसे भी क्या कर है ' अर्थात् उस धर्मके होनेपर न तो आपितकी चिता रहती है और न मरणका हर भी रहता है।। ११॥ इस प्रकार एकत्वभावनादशक अधिकार समास हुआ।। २२॥

# [ २३ परमार्थविंशति ]

- 895) मोहद्वेबरतिश्रिता विकृतयो रष्टा श्रुता सेविताः वारवारमनन्तकालविचरत्सर्वाङ्गिभ सस्ततो । अद्वैतं पुनरात्मनो भगवतो दुर्लक्ष्यमेक पर बीज मोक्षतरोरिदं विजयते भन्या मिर्थिन्दितम् ॥ १॥
- 896) अन्तर्वाद्यविकल्पजाखरहिता शुद्धेकचिद्रूपिणीं घादे ता परमा मन प्रणियती कृत्या तगा स्वस्थताम् । यत्रान तचतुष्रयासृतस्तरित्या मानम तर्गत न प्राप्तोति जगदिदु सहशिखो जमोग्रदावानल ॥ २॥
- 897) एक वस्थितये मतिर्यदिनश सजायते मे तया
  प्यान र परमा मसंनिधिगत किंचित्समुन्मीलित ।
  किंचि कालमवाप्य संव सकलै शिलेगुणैराश्रिता
  तामानन्दकला विशालविलसद्वोधा करिष्यत्यसी॥३॥

सस्तौ ससारे। अन तकाल विचरत् अन तकाले भ्रमत्। सर्वाङ्गि सवजीवे । मोहद्वपरिश्रिता विकृतय दृष्टा स्रुता सेविता वारंवारम् इत्यर्थ । पुन आ मन अद्वेत उलन्यम् । क्लिमणम् अद्वतम्। भगवत तव एक परं मोक्षतरो वीजम्। इदम् आ मतत्त्वम् अन्त विजयते। पुन । मन्या मि भन्यानि । वन्तितम् ॥ १ ॥ तां स्वस्थताम् अहम् । वादे नमामि । किलक्षणा स्वस्थताम् । अनवाद्यविक पजाल सम्हैरहिताम् । पुन शुद्धकचिद्वपिणीम् । पुन किलक्षणां स्वस्थताम् । पुन । कृत्या तगां कृतकृत्याम् । यत्र स्वस्थताया मध्य । अन्तर्गतम् आत्मानं जन्मोप्रदावानल न प्रामोति । किलक्षणम्बस्थतायाम् । अन तचनप्रयामृतसरिति नयाम् । किलक्षण संसारामि । जरादि दु महन्निस्य ॥ २ ॥ मे मम । मित एक वस्थितये यत् अनिश सजायते । तया सहुत्या । परमा मसंनिधिगत सानन्द । किलक्षणां वलाम् । सेव असा श्रष्टमति । किलक्षणां कलाम् । ताम् आन दकलां करिष्यति । किलक्षणां वलाम् । विशालवित्सद्वाधाम् । पुन किलक्षणां कलाम् । शिकै गुणै सकलै आश्रिताम् ॥ ३ ॥

संसारमें अनन्त कालसे विचरण करनेवाले सब प्राणियोन मोह द्वष ओर रागके निमित्तसे होनेवाले विकारोको वार वार देखा है सुना है और सेवन भी किया है। परातु मगवान् आत्माका एक अद्वेत ही केवल दुर्लक्य है अथात् उसे अभी तक न देखा है न सुना है और न सेनन भी किया है। मन्य जीवों से बिदत और मोश्वरूप दृक्षका बीजमूत यह अद्वेत जयन त होवे॥ १॥ जो स्वस्थता अन्तरंग और बाह्य विकल्पोंके समृहसे रहित है शुद्ध एक चैतायस्वरूपसे सहित है, परमात्माकी वल्लमा (प्रियतमा) है, इस्य (कार्य) के अन्तको प्राप्त हो चुकी है अर्थात् कृतकृत्य है तथा अनन्तचतुष्ट्यस्त्रप अमृतकी नदीके समान होनेसे जिसके भीतर प्राप्त हुए आत्माको जरा (वृद्धत्व) आदिरूप असहा ज्वालावाली जन्म (ससार) रूप तीक्ष्ण वनाग्नि नहीं प्राप्त होती है ऐसी उस अनातचतुष्ट्यस्त्रस्प स्वस्थताको में नमस्कार करता हू॥ २॥ एकत्व (अद्वेत) में स्थितिके लिये जो मेरी निरन्तर बुद्धि होती है उसके निमित्तसे परमातमाकी समीपताको प्राप्त हुआ आनाद कुछ थोड़ा सा प्रगट होता है। वही बुद्ध कुछ कालको प्राप्त होकर अर्थात् कुछ ही समयमें समस्त शीलों और गुणोंके आधारमूत एव प्रगट हुए विपुल ज्ञान (केवल्जान) से

- 898) केनाव्यस्ति न कार्यमासितवता मित्रेश चान्येन या प्रेमाङ्गे ऽपि न में ऽस्ति संपत्ति सुकी तिझाम्यहैं केवलः । संयोगेन यदन कहमभवरसंसारचके सिर्द निर्दिण्णः खल्ल तेन तेन नितरामेकाकिता रोचते ॥ ४॥
- 899) यो जानाति स एव एश्यति सदा चिद्रूपतां न त्यजेत् सो ऽहं नापरमस्ति किंचिद्यि में तस्व सदेतत्परम्। बचान्यत्तदशेवमन्यजनितं कोधादि कायादि' वा श्रुत्वा शास्त्रशतानि समति मनस्येतच्यूत वर्तते॥ ५॥
- 900) होनं संहतनं परीषहसहं नाभूदिदं सांग्रेत काले दुःख[ब]मसङ्गके ऽत्र यद्पि मायो न तीमं तपः। कश्चित्रातिशयस्तथापि यदसावार्ते हि दुष्कर्मणा मन्त शुद्धचिदात्मगुतमनस सर्व पर तेन किम् ॥६॥
- 901) सदरम्बोधमयं विहाय परमानम्बस्बरूपं पर ज्योतिर्नाम्यवहं विजित्रविलस्वरूपंकतायामपि।

में मस । केनापि सिश्रेण सह । च पून । अन्येन वी। आधितवता सेवकादिना वा। किसपि कार्य न अस्ति। सैस अक्टेंप्रिय न अस्ति । सप्रति अहं केवल सुखी तिष्ठामि । अत्र ससारविक सयोगेन यत्कण्म अभवत् । विरं बहुकालम् । तेन कहन । खल् इति सत्य । अहम् । निर्विण्ण पराञ्चाख । तेन कारणेन । नितराम् अतिशयेन । एकाकिता रोचते ॥ ४॥ यः जानाति पश्यति स एव ज्ञानवान् सदा चिद्रपतां न त्यजेन् । सोऽहम् अपरं किंचिदपि एतत् परं तत्त्वं न अस्ति । सद्विद्यमानमपि । च पुन । यत् अ यत् तत् अशेषम् । अ यजनित कोधादिकर्मकायादि कियाकारणम् । अ यजनित कर्मजनितम् अस्ति । शास्त्राणि श्रत्वा सप्रति एतत् श्रत मनिष वर्तते । पूर्वोक्तं ज्ञानरहस्य हृदि वर्तते ॥ ५ ॥ अत्र द खमसज्ञके काले । यत् यसात्कारणात् । संहनक हीनम् । इदं शरीरं सांप्रतं परीषद्वसद्दं नाभृत् । अत्र पश्चमकाले तीवं तप अपि न वर्तते । प्राय अतिशयेन । तप नास्ति । यत यस्मा कारणात् । असौ कश्चित् अतिराय न । तथापि टब्क्मणां आर्तम् अन्त शुद्धचिदा मगुप्तमनस सुने सर्वम् । परं भिन्नम् । तेन कालेन आर्तेन । कि प्रयोजनम् ॥ ६ ॥ परं योति सदुराबोधमय परमान दलरूपम् । विहाय त्यक्त्वा । अन्यत् सम्पन्न उस आनन्दकी कलाको उत्पन्न करेगी ॥ ३ ॥ मुझे आश्रयमें प्राप्त हुए किसी भी मित्र अथवा शत्रुसे प्रयोजन नहीं है, मुझे इस शरीरमें भी प्रेम नहीं रहा है इस समय मै अकेला ही सुखी हू । यहा संसारपरि अमणमें चिर कालसे जो मुझे संयोगके निमित्तसे कष्ट हुआ है उससे मै विरक्त हुआ हू इसीलिये अब मुझे एकाकीपन ( अद्वेत ) अत्य त रुचता है ॥ ४ ॥ जो जानता है वही देखता है और वह निरन्तर चैतन्य स्वरूपको नहीं छोदता है। वही में हु इससे भिन्न और मेरा कोई स्वरूप नहीं है। यह समीचीन उत्कृष्ट तत्त्व है। चैनन्य स्वरूपसे भिन्न जो को 1 आदि विभावभाव अथवा शरीर आदि हैं वे सब अन्य अर्थात कर्मसे उत्पन्न हुए हैं । सैकडों शास्त्रोंको सन करके इस समय मेरे मनमें यही एक शास्त्र ( अद्भैततत्त्व ) वर्तमान है ॥ ५ ॥ यद्यपि इस समय यह संहनन (हक्कियोका व धन) परीवहों (क्षुधा-तृषा आदि) को नहीं सह सकता है और इस द बमा नामक पचन कालमें तीन तप भी सम्भव नहीं है, तो भी यह कोई खेदकी बात नहीं है. क्योंकि, यह अग्रम कर्मोंकी पीड़ा है। भीतर शुद्ध चैतन्यस्वरूप आत्मामें मनको सुरक्षित करनेवाले मुसे उस कर्मकृत पीषासे क्या प्रयोजन है ' अर्थात् कुछ भी नहीं है ॥ ६ ॥ अनेक प्रकारके विकासवाले कर्मीके साथ मेरी एकताके होनेपर भी जो उत्क्रष्ट ज्योति सन्यन्दर्शन. सन्यन्द्रान एवं उत्क्रष्ट आनन्दरक्रूप है वही मैं हु, उसकी छोडकर में अन्य नहीं हू । ठीक सी हैं— स्फटिक मिन्से काले पदार्थके सम्बन्धसे

१ जन्मित्राठोऽयम् । आ क वा कार्यादि । २ क वा नाहित । १ का मन अनेऽपि प्रेम न मस्ति इसेतावान् पाठी नाहित ।

कारणीं केष्यपदार्थसंनिधिवशाजाते मणी स्कारिके यत्तसारपृथकोव स द्वयक्षतो लोके विकारो भवेत ॥ ७॥ 902) आपत्सापि यते परेण सह य सगो भवेत्केनचित् सापलाष्ट्र गरीयसी पुनरहो य श्रीमता सगम । यस्तु भीमदमद्यपानविकलैरुसानितास्यैर्नृपै संपर्कः स मुमुधुचेतसि सदा मृत्योरपि हेशकृत् ॥ ८॥

903) कितथा मा मुनयो भवात गृहिणो यच्छन्तु मा भोजन मा किंचिद्धनमस्तु मा चपुरिदं रुग्वर्जित जायताम्। नग्न मामवलोक्य निन्दतु जनसात्रापि खेदो न मे नित्यानन्दपदप्रदं गुरुवची जागति चेश्चेतसि ॥ ९ ॥

अर्ह न । विश्वित्रवित्रसंस्कर्मैकतायामपि । यदास्मात्कारणात् । स्काटिके मणौ कृष्णपटार्थसनिधिवशात् कार्ष्णे जाते सति । तस्मात् कृष्णपदार्थात् समिण पृथगेव भिक्त । लोके संसारे । विकार द्वयकृत भवेत् ॥ ॥ अहो इति सबोधने । यते सुनीश्वरस्य । परेण केनचिस्सह य संग सयोग भनेत्। सापि आपत् आपत कष्म्। पुन य श्रीमता इव्ययुक्तानाम्। संगम सा सुष्टु गरीयसी आपन् । तु पुन । य नृषे सह । सपर्क संयोग । स राजसयोग मुमक्षुचेतिस मुनिचेतिस । सदाकाले । मृत्यो मरणात् । अपि क्रेशकृत् । किलक्षणे तृपे । श्रीमदमयपानविकल । पुन उत्तानितास्यै ऊर्ध्वमुखै । गाँवेते ॥ ८॥ चेवदि । मे चेनसि गुरुवच जागर्ति । किलक्षण गुरुवच । नित्यानन्दप प्रदम् । तदा गुनय । क्रिम्था क्रेइकारिण मा भवातु । तटा गृहिण प्रावका भोजन मा यच्छातु । तदा धन किचित् मा अस्त । तदा इद वपु शरीर्व रुवर्जित मा जायताम् । मा नप्तम् अवलाक्य जन निदतु । तत्र लौकिकुखे मे खेद<sup>३</sup> न दुस्त न॥९॥ कालेपनके उत्पन्न होनेपर भी वह उस मणिस पृथक ही होता है। कारण यह कि लोकमें जो भी विकार होता है वह दो पदार्थीके निमित्तसे ही होता है।। विशेषाथ—यद्यपि स्फटिक मणिमें किसी दूसरे काले पदार्थ के निमित्तसे कालिमा और जपापुष्पके संसर्गस लालिमा अवश्य देखी जाती हे परन्तु वह वस्तुत उसकी नहीं होती है। वह स्वभावसे निर्मल व धवलवर्ण ही रहता है। जब तक उसके पासमें किसी अन्य रंगकी वस्तु रहती है तभी तक उसमें दूसरा रग देखनेमें आता है और उसक वहासे हट जानेपर फिर स्फटिक मणिमें वह विकृत रंग नहीं रहता है। ठीक इसी प्रकारसे आत्माके साथ ज्ञाना तरणादि अनेक कर्मोंका संयोग रहनेपर ही उसमें अज्ञानता एव राग द्वेष आदि विकारभाव देखे जात हैं। परन्तु वे वास्तवमें उसके नहीं हैं वह तो स्वभावसे गुद्ध ज्ञान दर्शनस्वरूप ही ह । वस्तुमें जो विकारभाव होता है वह किसी दूसरे पदार्थके निमित्तसे ही होता है। अत एव वह उसका नहीं कहा जा सकता है क्योंकि वह कुछ ही काल तक रहनेवाला है। जैसे-आगके संयोगसे जलमें होनवाली उप्णता कुछ समय (अग्निसयोग) तक ही रहती है, तत्पश्चात् शीतलता ही उसमें रहती है जो सदा रहनेवाली है।। ७॥ साधुका किसी पर वस्तुके साथ जो संयोग होता है वह भी उसके लिये आपत्तिम्बरूप प्रतीत होता है फिर जो श्रीमानों ( धनवानों ) के साथ उसका समागम होता है वह तो उसके लिये अतिशय महान् आपत्तिस्वरूप होता है इसके अतिरिक्त सम्पत्तिके अभिमानरूप मद्यपानसे विकल होकर ऊपर मुखको करनेपाले ऐसे राजा लोगोके साथ जो संयोग होता है वह तो उस मोक्षाभिलाषी साधुके मनमें निरावर मृत्युसे भी अधिक कष्टकारक होता है ॥ ८॥ यदि मेरे हृदयमें नित्य आनन्दपद अर्थात् मोक्षपदको देनेवाली गुरुकी वाणी जागती है तो मुनिजन स्नेह करनेवाले मले ही न हों गृहस्थ जन यदि भोजन नहीं देते हैं तो न दें मेरे पास कुछ भी धन न हो, यह शरीर रोगसे रहित न हो अर्थात् सरोग भी हो, तथा मुझे नम देखकर छोग निन्दा भी करे, तो भी मेरे

क कार्गे च कार्टण्यं। श वशात् कृष्णत्वे जाते । ३ क तत्र होके खेट ।

- 904) तुःसान्यास्यमानुके भवनने हिंसानिदोषहुमें निस्तं तुर्गतिपद्विपासिक्यमे साम्यन्ति सर्वे ऽस्निनः। तत्मध्ये सुगुरुवकादितपथे प्रारम्भयानो जनः यासामन्दकरं परं स्थिरतरं निर्वाणमेक परम् ॥ १०॥
- 905) यत्सातं वदसातमञ्जिषु भवेत्तरकर्मकार्यं तत स्तरकर्मेव तदन्यदाश्मन इदं जानन्ति ये योगिनः । ईरम्भेदविमायनाश्चितिषया तेषां कृतो ऽदं सुस्ती बुःखी चेति विकल्पकलमयकला कुर्यास्पद् चेतिस ॥ ११॥
- 906) देव तत्प्रतिमा गुरु मुनिजन शास्त्रादि मन्यामहे सर्वे भक्तिपरा वर्य व्यवहृते मार्गे स्थिता निस्थवात् ।

भववने सर्वे अन्निन जीवा । अम्यन्ति । किलक्षणे भववने । दुःखन्याल-दुष्टणज-सर्पसमाकुछे । पुन हिसादिदोष हुमें। पुन किलक्षणे ससारवने। दुर्गतिपश्चिपातिकृपथे दुर्गतिभिक्षणीमसदशे कृपथे। तन्मध्ये तस्य संसारस्य मध्ये। सुगुरुत्र काशितपये । प्रारव्धयान प्रारव्धगमन जन । नित्य सदैव । एकं निर्दाण पुरं वाले । किंकक्षण निर्दाणम् । भानन्दकरं परम् । स्थिरतरं शाश्वतम् ॥ १ ॥ अक्रिष् जीवेषु । य सात द्यानकर्म । यत् असातम् अद्यानकर्म भवेत् । एसारे । तरसर्वे कर्मकार्यम् । तत कर्मकार्यात् । तत्कर्मेव तैत्कर्म अ यत् आ मन सकाशात् भिष्ठम् । ये योगिन इद भेदज्ञानं जानन्ति तेषां ईहरभेटविभावना आश्रितिधियां मनीनां चेनसि अह सखी अहं द खी इति विकल्पकल्यवकला पापकला। परं स्थानम् । कुत कुर्योत् कयं कुर्यात् । अपि तु न कुर्यात् ॥ ११ ॥ यावत् वयं व्यवहृते मार्गे व्यवहारमार्गे स्थिता । भक्तिपरा वय सर्वे म योमहे । देव तत्प्रतिमां गुरुं मुनिजनं शास्त्रादि सर्वे मन्यामहे । निश्चयात् पुन एकताश्रयणत अस्माकम् आत्मैव परं तत्त्व लिय उसमें कुछ खेद नहीं होता ॥ ९ ॥ जो संसाररूपी वन द लोरूप सर्पों (अथवा हाथियों ) से व्याप्त है हिंसा आदि दोषोरूप दृशोंसे सहित है तथा नरकादि दुर्गतिरूप भीलवस्तीकी ओर जानेवाले कुमार्गसे युक्त है उसमें सब प्राणी सदासे परिभ्रमण करते हैं। उक्त संसाररूप वनके भीतर जो मनुष्य उत्तम गुरुके द्वारा दिलकाये गये मार्गमें ( मोक्षमार्गमें ) गमन प्रारम्भ कर देता है वह उस अद्वितीय मोक्षकर पुरको प्राप्त होता है जो आन को करनेवाला है उत्कृष्ट है तथा अत्यन्त स्थिर (अविनश्वर ) भी है।। १०॥ प्राणियोंको जो सुख दुखका अनुभव होता है वह कर्म (साता और असाता वेदनीय ) का कार्य है, इसी लिये वह कर्म ही है और वह आत्मासे भिन्न है। इस बातको जो योगी जानते हैं तथा जिनकी चुद्धि इस प्रकारके मेदकी भावनाका आश्रय हे चुकी है उन योगियोंके मनमें 'में सुसी हू, अथवा द सी हू ' इस प्रकारके विकल्पसे मलिन कला कहासे स्थान प्राप्त कर सकती है । अर्थात उन योगियोंके मनमें वैसा विकल्प कभी नहीं उदित होता।। ११।। व्यवहार मार्गमें स्थित हम लोग भक्तिमें तत्पर होकर जिन देव. जिन प्रतिमा, गुरु, मुनिजन और शास्त्र आदि सबको मानते हैं। परन्त निश्चयसे अमेद (अदैत ) का आश्चय हैनेसे प्रगट हुए चैतन्य गुणसे प्रकाशमें आई हुई बुद्धिके विस्तारहरूप तेजसे सहित हमारे छिये केवल आत्मा ही उत्कृष्ट तत्त्व रहता है ।। विशेषार्थ-- जीव जब तक व्यवहारमार्गमें स्थित रहता है तब तक वह जिन मगवान् और उनकी प्रतिमा आदिको पूज्य मानकर यथायोग्य उनकी पूजा आदि करता है। इससे उसके पुण्य कर्मका न व होता है जो निश्चयमार्गकी प्राप्तिका सावन होता है। पश्चात् जन वह निश्चयमार्गपर भारत हो जाता है तब उसकी बुद्धि अमेद ( अद्वेत ) का आश्रय ले लेती है । वह वह समझने हगता है

१ व दोबोद्गमे । २ क मान' नास्ति । १ क तत सस्तमेत्र ।

असाक पुनरेकताश्रयणतो व्यक्तीभविश्वहण स्कारीभृतमतिप्रवन्धमहसामात्मैव तस्वं परम् ॥ १२ ॥ १०७७ ) वय हचमपाकरोतु तुद्दु स्फीता हिमानी ततुं धर्मः धर्महरो ८६त दशमधकं हेशाय संप्यताम् । अन्यैर्धा बहुभिः परीयहमदेरारभ्यतां मे मृति मॉक्षं प्रत्युपदेशनिश्चलमतेर्नाश्रपि किंचिश्चयम् ॥ १३ ॥ १००८ ) चक्षुर्मुख्यह्रपीककर्षकमयो श्रामो मृतो मन्यते चेत्रपादिकृषिक्षमा बलवता बोधारिणा त्याजित ।

वर्तते । किलक्षणानाम् अस्माकम् । यक्तीभवत् प्रकरीभृतिचिद्भुण ज्ञानगुण तेन रकारीभृत मितप्रैन अमह यत्र तेषां महसाम् ॥ १२ ॥ अत्र लोके । वर्ष ववाकाल । इषम् आन म् । अपाकरोतु द्रीकरोतु । स्कीता हिमानी । तनु शरीरम् ॥ तुद्रु पीडयतु । घर्म शमहर सीरयहर अस्त । दशमशक क्षशाय सपश्चनाम् । वा अन्य बहुमि परीषहभटे । मृति मरणम् । आरभ्यताम् । अत्रापि मृ युविषयं । मे मम । किचिद्भय न । किलक्षणस्य मम । मोक्ष प्रत्युपदेशनिश्वलमते ॥ १३ ॥ चेशदि । आ मा प्रभु । चक्षुपुरयहषीक्षक्षके समय इत्यिकसाणमय । प्राम मृत मायते । च पुन । सोऽपि आ मा प्रभु शिकामा प्रभु शिकामा । तिच्यति तस्य । द्रयस्य चिन्तां न कराति । किलक्षणां चिन्ताम् । ह्राविक्षमां ह्रपादिकृषिक्षमां ह्रपादिकृषिक्षमां ह्रपादिकृषिक्षमां ह्रपादिकृषिक्षमां ह्रपादिकृषिक्षमां ह्राविक्षमां ।

कि स्त्री पुत्र और मित्र तथा जो शरीर निरातर आत्मासे सम्बद्ध रहता है वह भी मेरा नहीं है, मैं चैतन्यका एक पिण्ड हू- उसको छोड़कर आय कुछ भी मेरा नहीं है। इस अवस्थामें उसके पूज्य पूजकभावका भी द्वेत नहीं रहता। कारण यह कि पृ य पूजकभावरूप बुद्धि भी रागकी परिणति है जो पुण्यव धकी कारण होती है। यह पुण्य कर्म भी जीनको देवे द्र एव चक्रनतीं आदिके पदोम स्थित करके संमारमें ही परतन्न रस्तता है। अत एव इस दृष्टिसे वह पूच पूजक भाव भी हय है उपादय केनल एक सचिदानन्दमय आत्मा ही है। परातु जब तक प्राणीक इम प्रकारकी दृढता प्राप्त नहीं होती तब तक उसे व्यवहारमार्भका आलम्बन लेकर जिन पूजनादि शुभ कार्योंको करना ही चाहिये अ यथा उसका ससार दीर्घ हो सकता है ॥ १२ ॥ जब मै मोक्षविषयक उपदेशसे बुद्धिकी स्थिरताको प्राप्त कर लता हू तब भले ही वर्षाकाल मेरे हर्षको नष्ट करे विस्तृत महान् शैत्य शरीरको पीन्ति करे घाम ( सूर्यताप ) सुम्बका अपहरण करे, डांस-मच्छर क्लेशके कारण होवे अथवा और भी बहुत से परीषहरूप सुभट मेर मरणको भी प्रारम्भ कर दें, तो भी इनसे सुने कुछ भी भय नहीं है ॥ १३ ॥ जो शक्तिशाली आमारूप प्रभु चक्षु आदि इदियोरूप किसानोसै निर्मित भामको मरा हुआ समझता है तथा जो जानरूप बलगान् शत्रुके द्वारा रूपादि विषयरूप कृषिकी भूमिसे अष्ट कराया जा चुका है फिर भी जो कुछ होनवाला है उसके विषयमें इस समय चिन्ता नहीं करता है। इस प्रकारसे वह संसारको नष्ट हुएके समान देखता है।। विशेषाथ-- जिस प्रकार किसी शक्तिशाली गावके स्वामीकी यदि अन्य प्रबल शत्रुके द्वारा खेतीके योग्य भूमि छीन ली जाती है तो वह अपने किसानोंसे परिपूर्ण उस गांवको मरा हुआ सा मानता है। फिर भी वह भवितव्यको प्रधान मानकर उसकी कुछ चिन्ता नहीं करता है। ठीक इसी प्रकारसे सर्वशक्तिमान् आत्माको जब सम्याज्ञानरूप शत्रुके द्वारा रूप-रसादिरूप खेतीके योग्य भूमिसे अष्ट कर दिया जाता है- विवेकबुद्धिके उत्पन्न हो जानेपर जन वह रूप-रसादिस्वरूप इन्द्रियनिषयोंमें अनुरागसे रहित हो जाता है, तब वह भी उन इन्द्रियक्रप किसानोंके गांबकी

१ 🗑 चिद्रुपादिकृषि । २ 🕶 भूत मित क भूतमिति । २ वा मारणम् ।

तिकार्या न च सो ऽपि<sup>र</sup> संप्रति करोह्यात्मा प्रभुः शक्तिमान् यरिकचित्र्विताम तेन च भनो उच्याकोक्यते नेकात् ॥ १४ ॥

- 909) श्रेमेंस्रस्युपराण्यिकारणवशास्त्रदेशनायां गुरी रात्मेकस्वविद्युद्धवोधनिख्यो निःशेषसंगोजिहसः। शश्यसद्भतमायनाधितमना क्षेत्रे वसन् संपनी मावशेन स स्टिप्यते ऽश्ववृद्धवसोयेन पद्माकरे॥ १५॥
- 910) गुवेब्रिइयदसमुक्तिपवक्षिप्राप्त्यवैनिर्प्रस्थता आतानस्वक्शान्ममेन्द्रियसुखं युःखं मनो मन्यते । सुस्वादुः प्रतिभासते किल सलस्तावत्समासादितो बाबको सित्रशर्करातिमधुरा संतर्पिणी लभ्यते ॥ १६ ॥
- 911) निर्प्रचित्रद्या ममोजवलतरप्यानाश्चितस्फीतया दुर्ध्यानाशसुखं पुन स्मृतिपथप्रस्थाय्यपि स्थारकृत ।

किलक्षण आमा प्रमु । बलवता बोधादिना त्याजित । तेन आत्मप्रभुणा । यिकि बिद्धवितापि तद्भविध्यति । तिकिस् । सब्धित । तिकिस् । सब्धित । नष्टवत् विलोक्यते ॥ १४ ॥ स स्यमी । लोके बसन् तिष्ठन् । अवयोन पापेन न लिप्यते । किलक्षण संयमी । कमेलिति विनाश उपशाितकारणवशात् । गुरो सदेशनाया गुरूपदेशात् । आमक्त्वविशुद्धवोधनिलय । पुन नि शेषस्य परिष्रद्ध रहित । पुन किलक्षण स्यमी । शश्चतद्वत—आत्मगत भावनाश्चितमना । तत्र दृष्टान्तमाह् । पद्माकरे सरोवरे । तोयेन जलेन । अजदलवत् कमल्दलवत् ॥ १५ ॥ मम मन इित्रयस्त दृष्टा मन्यते । कस्मात् । गुर्वे ब्रिद्धस्यद्तमुक्तिपदवीप्राप्त्यर्थं निर्मन्यताजातानन्दवशात् । किल इति सत्य । तावत्काल खल पिण्याककण्ड लोके मिष्ट खलै । समासादित प्राप्तः । सुक्षावु प्रतिभासते । यावत्कालं सितशकेरा मिश्री न लभ्यते । किलक्षणा शकरा । अतिमधुरा संतर्पिती ॥ १६ ॥ निर्मन्यस्वध्वा

मरा हुआ समझता है और उसकी कुछ भी चिन्ता नहीं करता है। बहिक तब वह अपने संसारकों नष्ट हुआ-सा समझने लगता है। तार्त्पय यह कि एकत्वबुद्धिके उत्पन्न हो जानेपर जीवको इन्द्रियिवयों में अनुराग नहीं रहता है। उस समय वह इन्द्रियोंको नष्ट हुआ-सा मानकर मुक्तिको हाथमें आया ही समझता है।। १४।। जो संयमी कर्मके क्षय अथवा उपशमके कारण वश तथा गुरुके सदुपदेशसे आत्माकी एकता विषयक निर्मेल ज्ञानका खान बन गया है, जिसने समस्त परिप्रहका परित्याग कर दिया है, तथा जिसका मन निरन्तर आत्माकी एकताकी भावनाके आश्रित रहता है वह संयमी पुरुष लोकमें रहता हुआ भी इस प्रेकार पापस लिस नहीं होता जिस प्रकार कि तालावमें खित कमलपत्र पानीसे लिस नहीं होता है।। १५॥ गुरुके चरण्युगलके द्वारा मुक्ति पदवीको प्राप्त करनेके लिये जो निर्मेन्यता (दिगम्बरल) दी मई है उसके निम्निक्से उत्पन्न हुए आनन्दके प्रभावसे मेरा मन इन्द्रियविषयज्ञित मुक्को दुखका ही मानता है। क्षक है—आस हुआ खल (तेलके निकाल लेनेपर जो तिल आदिका माग शेष खता है) तब तक ही खादिष्ट अतीव होता है जब तक कि अतिश्रम मीठी संकेद शमकर (मिश्री) मुक्तिको करनेवाली वहीं प्राप्त होती है।। १६ ॥ अतिश्रम निर्मेल ज्ञानक के आस होता है आकर होती है। १६ ॥ अतिश्रम निर्मेल ज्ञानक के आस हो आकरने विद्यारको शास हुए निजन्यताजनित आनम्बके प्राप्त हो ज्ञानेपर खोटे

२ का मणलेखी । २ का का सालि । संसर्भ के हे

निर्गत्योद्भतवातबोश्चितशिखिल्यालाकरालाहृहा कन्नीता प्राप्य च वापिका विश्वति कस्तनेव चीमान् नर ॥ १७॥

- 912) जायेतोइतमोहतो ऽभिलिषता मोक्षे ऽपि सा सिखिहत् तद्भ्तार्थपरिप्रहो भवति किं कापि स्पृहार्खर्भुनिः। इत्यालोचनसंगतैकमनसा शुद्धात्मसबिधना तस्यकानपरायणेन सततं स्थातन्यमप्राहिणा॥ १८॥
- 913) जायन्ते विरसा रसा विघटते गोष्ठीकथाकौतुकं शीर्य ते विषयासाथा विरमति प्रीति शारीरे ऽपि च।

निर्म धतान देन । पुन उज्बलतर्घ्यान आश्रितस्फीतया कृत्वा मम तुर्ध्यान-अक्षसुखम् । स्मृतिपथप्रस्थावि स्मरणगोचरम् । कृत स्मात् भवेत् । उद्गतवातबोधितशिक्षि बालाकरालात् गृहात् निगल्य पवनप्रेरित-अप्तिना रम्धगृहात् निगल्य । च पुन । बीता वापिकां प्राप्य । तत्रैव ज्वलितगृहे । क धीमान् चतुर नर प्रविशति । अपि तु प्रवेश न करोति ॥ १० ॥ मोक्नेऽपि अभिलिषता । जायेत उपयत । तस्य मोक्षस्य सा अभिलिषता । सिदिहृत् मुक्तिनिषेषिका । जायेते । तक्त स्मात्कारणात् । भृतार्थपरिष्रह सल्यार्थपरिष्रह् सुनि । किं वापि वस्तुनि । स्मृ । छ भवति । अपि तु न भवति । इति आलोचन संगतिकमनसा । सत्तं निर तरम् । अप्रहिणा परिष्रहरहितेन । ग्रुद्धा ससविधना तत्त्वज्ञानपरायणेन । स्थातव्यम् ॥ १८ ॥ चित । चिन्तायामपि । सुमुक्षो सुने । रसा विरसा जाय ते । गोष्ठीकथाकातुक विघटते । तथा विषया शीर्य ते शटन्ति । च पुन । सीन प्रातमासते । रह एका ते प्राप्त । प्राय बाहुल्येन । दोषे समं सार्थम् ।

ध्यानसे उत्पन्न इद्रियसुख स्मृतिका विषय कहासे हो सकता है? अर्थात निर्मा थताजन्य सुखके सामने इन्द्रिय विषयजन्य सुल तुन्छ प्रतीत होता है अत उमकी चाह नष्ट हो जाती है। ठीक है- उत्पन्न हुई बायके द्वारा प्रगट की गई अभिकी वालास भयानक ऐसे घरके भीतरसे निकल कर शीतल वावडीको प्राप्त करता हुआ कौन-सा बुद्धिमान पुरुष फिरसे उसी जलते हुए घरमें प्रवेश करता है ? अर्थात कोई नहीं करता है ॥ १७ ॥ मोहके उदयसे जो मोक्षक विषयमें भी अमिलापा होती है वह सिद्धि (मुक्ति) को नष्ट करनेवाली है। इसलिये भूतार्थ ( सत्यार्थ ) अर्थात निश्चय नयको ग्रहण करनेवाला मुनि नया किसी भी पदार्थके विषयमें इच्छायुक्त होता है व अर्थात् नहीं होता । वस प्रकार मनमें उपयुक्त विचार करके श्रद्ध आत्मासे सम्बन्ध रखते हुए साधुको परिमहसे रहित होकर निरन्तर तत्त्वज्ञानमें तत्पर रहना चाहिये॥ १८॥ जैतन्यस्वहरा आत्माके विन्तनमें मुमुक्ष जनके रस नीरस हो जाते हैं सम्मिलित होकर परस्पर चलनेवाली कुमाओंका कौतूहरू नष्ट हो जाता है इन्द्रियविषय विलीन हो जाते हैं शरीरके भी विषयमें प्रेमका अन्त हो जाता है. एकान्तमें मौन प्रतिभासित होता है तथा वसी अवस्थामें दोषोके माथ मन मी मरनेकी हच्छा करता है।। विशेषार्थ— अभिप्राय यह है कि जब तक प्राणीका आत्मस्वरूपकी ओर लम्य नहीं होता है तमी तक उसे संगीतके सुननेमें नृत्यपरिपूर्ण नाटक आदिके दखनेमें परस्पर कथा वार्ता करनेमें तथा शागारादिपूर्ण उपन्यास आदिके पढने-सुननमें आनन्द आता है। किन्तु जैसे ही उसके हृदयमें आत्मस्वरूपका बोध उदिश होता है वैसे ही उसे उपर्युक्त इन्द्रियविषयोंके निमित्तसे प्राप्त होनेवाला रस (आनन्द) नीरस प्रतिकासित होने लगता है। अन्य इन्द्रियविषयोंकी तो बात ही क्या, किन्तु उस समय उसका अपने शरीके विषयों

१ श्री हा अभिलाविता।

मीनं च प्रतिकासते ऽपि च रहः प्रायो मुसुकोक्तितः चिन्ताचामवि यातुसिक्छति समंभोषेतैनः पश्चतुम् ॥ १९ ॥

914) तत्त्वं वागतिवर्ति शुक्रनवतो वस्तवेपश्रच्युतं तहाच्यं व्यवहारमार्गपतितं शिष्यापैने जायते । प्राणस्थ्यं न तथास्ति तत्र विवृत्तौ बोधो न ताहरिवधः तेनायं मतु मारको जडमतिर्मीनाभितस्तिहति ॥ २०॥

सनः पद्मतौ यातुम् इच्छति विनाशं गच्छति ॥१९॥ शुद्धनयत यत्तरवम् । वाक्-अतिवर्ति वचनरहितम् । युन किलक्षण तरवम् । सवैपक्षच्युतं नयन्यासरहितम् । तत्तरवं व्यवहारमार्गपतितम् । विष्यार्थणे वाच्य वचनगोचरम् । जावते । तत्र व्यात्मतरवे । तथा प्रामत्म्यं व । तत्र आत्मतरचे । विचारये । ताहिष्विच बोच क्षानं न । तनु इति वितके । तेन कारणेन । अयं माहिष्यनः बक्षमति मीनाश्चितः तिष्ठति ॥ २ ॥ इति श्रीपरमार्थविकाति ॥ २३॥

भी अनुराग नहीं रहता । वह एकान्त स्थानमें मौनपूर्वक स्थित होकर आत्मानन्दमें मम रहता है और इस प्रकारसे वह अज्ञानादि दोषों एव समस्त मानसिक विकल्पोंसे रहित होकर अजर-अमर बन जात हैं ॥ १९ ॥ जो तत्त्व गुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षा वचनका अविषय (अवक्तव्य) तथा नित्यत्वादि सब विकल्पोंसे रहित है वही शिष्योंको देनेके विषयमें अर्थात् शिष्योको प्रवोध करानेके लिये व्यवहारमार्गमें पडकर वचनका विषय मी होता है । उस आत्मतत्त्वका विवरण करनेके लिये न तो मुझमें वैसी प्रतिभाशालिता (निपुणता) है और न उस प्रकारका ज्ञान ही है । अत एव मुझ जैसा मन्दबुद्धि मनुष्य मौनका अवलम्बन लेकर ही स्थित रहता है ॥ विशेषार्थ— यदि गुद्ध निश्चयनयकी अपेक्षा वस्तुके गुद्ध स्वरूपका विचार किया जाय तब तो वह वचनों द्वारा कहा ही नहीं जा सकता है । परन्तु उसका परिज्ञान शिष्योंको प्राप्त हो, इसके लिये वचनोंका आश्रय लेकर उनके द्वारा उन्हें बोध कराया जाता है । यह व्यवहारमार्ग है, क्योंकि, बाच्य वाचकका यह द्वेतभाव वहा ही सम्मव है, न कि निश्चयमार्गमें । प्रन्थकर्ता श्री मुनि पद्ममन्दी अपनी छन्ता प्रगट करते हुए यहां कहते हैं कि व्यवहारमार्गका अवलम्बन लेकर भी जिस प्रतिमा अथवा ज्ञानके द्वारा शिष्योंको उस आत्मतत्त्वका बोध कराया जा सकता है वह मुझमें नहीं है, इसलिये मे उसका विशेष विवरण करके मौनका ही आश्रय लेता हू ॥ २ ॥ इस प्रकार परमार्थविशति अधिकार समाप्त हुआ ॥ २३॥

## [ २४ शरीराष्ट्रकम् ]

- 915) दुर्गन्धाशुविधातुभित्तिकछितं संछादितं चर्मणा विषमूत्रादिशृतं श्लुधादिविलसद्दुःखाखुभिन्छिद्रितम्। क्षिष्ट कायकुटीरकं खयमपि प्राप्तं जराषद्विना चेदेतत्त्वपि स्थिर शुचितर मृदो जनो मन्यते॥१॥
- 916) दुरी घ इमिकीटजालकलितं नित्यं स्नवद्र्रसं जीवकानविधानवारिविहितप्रक्षालन वन्धृतम्।

एतत्कायकुरीरक मृद जन । स्थिरं शाश्वतम् । युन्वितरं श्रेष्ठम् । मायते । किंत्रक्षण कायकुरीरकम् । दुर्गाधायिकादुमिति किंत्रितम् । पुन किंत्रक्षण घरीरम् । चर्मणा सछादितम् । पुन इद शरीरं विष्ठादिम्त्रादिमृतम् । श्रुधा-आदिद सम्बका तै छिदितं पीडितम् । पुन इदं शरीरं जरा-अमिना स्वयमपि दश्य प्राप्तम् । किंष्ठ क्रेशमृतम् । तत्तस्मा कारणात् । तदिप मूर्कः जन शरीरं स्थिरं मन्यते ॥१॥ उत्ततिथिय मुनय मानुष्य वपु शरीरम् नाडीवणं स्फोटकम् । आहु कथयित । तत्र शरीरवणे । अन भेषजम् । वसनानि वस्नाणि पष्टकं लोके स्फोटकोपरिवस्नव धनम् । तत्रापि शरीरवणे । जन रागी ममच करोति । अहो इति आर्थवे ।

जो शरीरहूप झोपडी दुर्ग घयुक्त अपवित्र रस रुधिर एव अस्थि आदि धातुओंहूप भित्तियों (दीवालों) के आश्रित है चमड़ेसे वेष्टित है विष्ठा एव मूत्र आदिसे परिपूर्ण है तथा प्रगट हुए भूख प्यास आदिक द लोंरूप चूहोंके द्वारा छेदोंयुक्त की गई है ऐसी वह शरीररूप झोपडी यद्यपि स्वय ही वृद्धत्वरूप अभिसे प्राप्त की जाती है तो भी अज्ञानी मनुष्य उसे स्थिर एव अतिशय पवित्र मानते हैं।। विशेषार्थ- यहा शरीरके लिये झोपडीकी उपमा देकर यह बतलाया है कि जिस प्रकार बास आदिसे निर्मित भीतोंके आश्रयसे रहनेवाली झौंपड़ी घास या पत्तींसे आच्छादित रहती है । इसमें चूहोंके द्वारा जो यत्र तत्र छेद किये जाते हैं उनसे वह कमजोर हो जाती है। उसमें यदि कदाचित् आग रूग जाती है तो वह देखते ही देखते भस्म हो जाती है। ठीक इसी प्रकारका यह शरीर भी है- इसमें भीतोंके स्थानपर दुर्गि श्वत एव अपवित्र रस-रुधिरादि धातुए हैं घास आदिके स्थानमें इसकी आच्छादित करनेवाला चमडा है तथा यहां चूहोंकि स्थानमें भूख प्यास आदिसे होनेवाले विपुल दु व है जो उसे निरन्तर निर्वल करते हैं। इस प्रकार श्रोपडीके समान होनेपर मी उससे शरीरमें यह विशेषता है कि वह तो समयानुसार नियमसे **रुद्धत्व** (बुढापा ) से व्याप्त होकर नाशको प्राप्त होनेवाला है परन्तु वह झोपडी कदाचित् ही असावधानीके कारण अग्नि आदिसे याप्त होकर नष्ट होती है। ऐसी अवस्थाके होनेपर मी आश्चर्य यही है कि अज्ञानी प्राणी उसे स्थिर और पवित्र समझ कर उसके निमित्तसे अनेक प्रकारके दु खोंको सहते हैं ॥ १ ॥ जो यह मनुष्यका शरीर दुर्ग घसे सिहत है लटों एव अन्य क्षुद्र कीड़ोंके समूहसे व्याप्त है निरन्तर बहनेवाले पसीना एव नासिका आदिके दूषित रससे परिपूर्ण है पवित्रताके सूचक स्नानको सिद्ध करनेवाले जलसे जिसको भोगा जाता है फिर मी जो रोगोसे परिपूर्ण है ऐसे उस मनुष्यके शरीरकी उत्कृष्ट बुद्धिके धारक विद्वान नससे सम्बद्ध फोबा आदिके घावके समान बतलाते हैं। उसमें अन (आहार) तो औषधके समान है तथा वक

### मानुष्यं बहुराहुतकस्थियो नारीक्षयं नेवर्ष राजामं वसस्यनि बहुष्यको समापि रागी क्षयानु २ ॥

- 917) नृणायशेषाणि सदैश सर्वथा वर्ष्ट्य सर्वाकुविकांकि निकासम्। ततः क यतेषु सुबः अवचते गुलित्वमञ्जूक्तिकक्तादिभिः॥ ३॥
- 918) तिक्तेच्या[ ६या जिंककोपमं चपुनिदं नैवीपमीर्थ जुर्जा स्थाचेन्मोहकुजनमरन्त्ररहितं शुक्तं तपीयमैतः ।

किंकक्षण शरीरवणम्। दुर्भे प्रम्। पुन कृमिकीटजालकांलितं व्याप्तम्। पुन किंकक्षणं शरीरवणम्। निरास्तवत् क्षरत् दूरसं निन्यस्यम्। पुन किंकक्षणं शरीरवणम्। शो वस्नानविधानेन वारिना विद्वित्रक्षात्वनम् । पुन कामुकं व्याप्तिम् ॥ २ ॥ कृष्णम् । अर्थेन वाणि समसानि । वर्षेवि शरीराणि । सरैव सर्वथा । निश्चितम् । अञ्चित्रक्षात्व अञ्चिति व्याप्ति शरीरेषु । अम्बुक्षतिच द्वादि जलस्नानच दनादिभि शुन्वत्वं प्रतिपयते ॥३॥ तृष्णाम् इदं वपु । तिक्तेष्वा[ क्या ] कृष्णम् करुकुर्नविपालसदश्च वर्तते । चेयदि । तपोधमैत शुष्कम् । स्यात् मनेत् । तदा भवनवी-संसारनदीतारे क्षमं समर्थे जायते । उपमोग्यं नैव । इद वपुः । तुम्बीफलम् । अन्त मध्ये गौरवितं न मध्ये गुरुत्वरहितम् । पक्षे तपोगौरवज्ञानगर्वरितम् ।

पट्टीके समान है। फिर भी आश्चर्य है कि उसमें भी मनुष्य अनुराग करता है। विशेषार्थ- यहां मनुष्यके शरीरको बाबके समान बतलाकर दोनोंमें समानता सचित की गई है। यथा-बैसे बाव दुर्गन्यसे सहित होता है वैसे ही यह शरीर भी दुर्ग भयुक्त है, घावमें जिस प्रकार लटो एव अन्य छोटे छोटे की बोंका समूह रहता है उसी प्रकार शरीरमें भी वह रहता ही है. घावसे यदि निरन्तर पीव और खुन आदि बहता रहता है तो इस शरीरसे भी निरन्तर पसीना आदि बहता ही रहता है घावको यदि जरूसे घोकर लच्छ किया जाता है तो इस शरीरको भी जल्से स्नान कराकर स्वच्छ किया जाता है, घाव जैसे रोगसे पूर्ण है वैसे ही शरीर भी रोगोंसे परिप्रण है. घावको ठीक करनेके लिये यदि औषध लगायी जाती है तो शरीरको मोजन दिया जाता है तथा यदि वावको पट्टीसे बाधा जाता है तो इस शरीरको भी वलोंसे वेष्टित किया जाता है। इस प्रकार शरीरमें घावकी समानता होनेपर भी आश्चर्य एक यही है कि घावको तो मनुष्य नहीं चाहता है परन्तु इस शरीरमें वह अनुराग करता है।। २।। मनुष्योके समस्त शरीर सदा और सब प्रकारसे नियमत अपनित्र रहते हैं । इसकिये इन शरीरोंके निषयमें कीन-सा बुद्धिमान मनुष्य जलनिर्मित सान एव चन्दन आदिके द्वारा पवित्रताको स्वीकार करता है । अर्थात् कोई भी बुद्धिमान् मनुष्य स्वमावत अपवित्र उस शरीरको स्नानादिके द्वारा शुद्ध नहीं मान सकता है ॥ ३ ॥ यह मनुष्योंका शरीर कड़वी त्रवीके समान है, इसलिये वह उपयोगके योग्य नहीं है। यदि वह मोह और कुबन्मरूप छिद्रोंसे रहित, तपरूप भाम ( चूप ) से शुष्क ( सुक्षा हुआ ) तथा मीतर गुरुतासे रहित हो तो संसारह्मप नदीके पार करानेमें समर्थ होता है। अत एव उसे मोह एवं कुजन्मसे रहित करके तपमें लगाना उत्तम है। इसके बिना वह सदा और सब प्रकारते नि सार है ॥ विशेषार्थ- यहां मनुष्यके शरीरको कड़वी तबीकी उपमा देकर यह बससामा हैं कि जिस प्रकार कड़वी दावी खानेके योग्य नहीं होती है उसी प्रकार यह शरीर मी अनुरागके योग्य नहीं है। यदि वह दुंबी छेदोंसे रहित, घूपसे सूखी और मध्यमें गौरव (मारीपन) से रहित है तो नदीमें तैरनेके कामोंने आती है। ठीक इसी प्रकारसे यदि यह शरीर मी मोह एवं दण्करूकर हेदोसे रहित. तपसे सीम

<sup>ी</sup> हा क महत्रेजाङ्क । २ क विदिर्ग प्रशासन्त्रम् ।

नान्तर्गोरवितं तदा भवनदीतारे समं जायते तत्तत्तव नियोजितं वरमधासारं सदा सबैया ॥ ४ ॥

- 919) भवतुं भवतु यातक् तारगेतहपुर्में द्वित गुरुवजनं चेदस्ति तत्तस्वदर्शि। त्वरितमसमसारानन्दकन्दायमाना भवति यद्नुभावादक्षया मोश्रस्कस्मी ॥ ५॥
- 920) पर्यन्ते क्रमयो ऽथ बिह्नवशतो भसौर्षं मत्स्यादनात् विष्ठा स्यादथवा वषु परिणतिस्तस्येदशी जायते । नित्य नैव रसायनादिभिरपि क्षय्येव यसत्कृते क पापं कुकते बुधो ऽत्र भविता कष्ठा यतो तुर्गतिः ॥ ६॥
- 921) संसारस्ततुयोगं एर्षं विषयो दुःखान्यतो देहिनो वहेर्लोहसमाश्चितस्य घनतो घाताचतो निष्ठुरात्।

तपोषमंत शुष्कं शरीरम् । अय तत्र शरीरतुम्बीफले तत्तद्वुरुवचनियोजितं वरम् । अन्यथा तपोषमंत शुष्कं न तदा । सदा असारं सर्वथा ॥४॥ चेवदि । मे हृदि गुरुवचनम् अस्ति एतहपु याहक् ताहक भवतु भवतु । तहुरुवचन त्वरितं तत्त्वद्धि । यदुआवात् यस्य गुरो प्रभावात् अक्षया मोक्षलक्ष्मी भवति । किलक्षणा मोक्षलक्ष्मी । असमसारानन्दकन्दाबमाना असहरा-आन द्युक्ता ॥ ५ ॥ ६६ वपु पर्यते विनाशकाले कृमय भवेत् । अथ विह्वशत भरमेवँ भवेत् । च पुन । मतस्याद नात् मतस्यमक्षणात् । विष्ठा स्यात् भवेत् । तस्य शरीरस्य ईहशी परिणति संजायते । अथवा निल्यं नैव शाश्वत नैव । रसायनादिभि महारोगादिभि क्षयि विनश्वरम् । यत् यस्मात्कारणात् । तस्य शरीरस्य कृते करणाय । क बुध अत्र पापं कृवेते । यत दुर्गति कष्टा भविता ॥ ६ ॥ एव तनुयोग शरीरयोर्थ । विषय ससार । अत् शरीरयोगत । देहिन जीवस्य दु खानि । यथा वहे ओहसमाश्रितस्य निष्ठरात् घनत घातात् दु ख जायते । किलक्षणस्य अमे । लोहसमाश्रितस्य । तन कारणेन । मुमुश्विमः । इवं

और गौरव (अमिमान) से रहित हो तो वह संसाररूप नदीके पार होनेमें सहायक होता है। इसीलिये जो मन्य प्राणी संसाररूप नदीके पार होकर शाश्चितिक सुखको प्राप्त करना चाहते हैं उन्हें इस दुर्लभ मनुष्यशरीरको तप आदिमें लगाना चाहिये। अन्यथा उसको फिरसे प्राप्त करना बहुत कठिन होगा॥ ४॥ यदि हृदयमें जीशादि पदार्थोंके यथार्थ खरूपको प्रगट करनेवाला गुरुका उपदेश स्थित है तो मेरा जैसा कुछ यह शरीर है वह वैसा बना रहे अर्थात् उससे मुझे किसी प्रकारका खेद नहीं है। इसका कारण यह है कि उक्त गुरुके उपदेशके प्रभावसे असाधारण एव उत्हृष्ट आनन्दकी कारणीमृत अविनश्वर मोक्स्क्रमी शीष्ठ ही प्राप्त होती है॥ ५॥ यह शरीर अन्तमें अर्थात् प्राणरहित होनेपर कीड़ोंस्करूप, अथवा अधिक वश होकर भसस्वरूप, अथवा मछलियोंके खानेसे विष्ठा (मल) स्वरूप हो जाता है। उस शरीरका परिणमन ऐसा ही होता है। औषि आदिके द्वारा भी नित्य नहीं है किन्तु विनश्वर ही है, तब मका कीन-सा विद्वान मनुष्य इसके विषयमें पापकार्य करता है? अर्थात् कोई भी विद्वान् उसके निमित्त पापकार्य करता है। कारण यह कि उस पापसे नरकादि दुर्गति ही प्राप्त होगी॥ ६॥ यह शरीरका सम्बन्ध ही संसार है, इससे विषयमें प्रवृत्ति होती है जिससे प्राणीको दुस होते हैं। ठीक है— लोहका आवाद लेनेवाली अभिको कठोर घनके घात आदि सहने पहते हैं। इसलिये मोक्सार्थी मन्य जीबोंको इस शरीरको लेनेवाली अभिको कठोर घनके घात आदि सहने पहते हैं। इसलिये मोक्सार्थी मन्य जीबोंको इस शरीरको

१ क नान्तं गौरवितः। २ व तीरे। १ व मवितः। ४ अ क च भसक्षः च भसत्वः। ५ क ततुरीयः। ६ व्यः एवः ॥ ७ व्यः क भसाः। ८ वा तनुरीग शरीररोगः।

स्वाच्या तेन तनुर्मुनुष्ट्रातिरिनं युक्ता महत्वा स्वा को भूको ऽपि यदात्मको सक्तो तत्त्विकिकोह्नते ॥ ७ ॥ १९२२ ) रक्षापोकविकी जनो ऽस्य यपुनः सनैः सनैकोकतः काकारिकारा करोत्त्वनुर्दिनं सक्कार्यर चानकोः । स्वकारकारपुरःसरा यदि तदा कास्त्रा स्विकत्वे सुकार् ॥ ८ ॥ साक्षारकारपुरःसरा यदि तदा कास्त्रा स्विकत्वे सुकार् ॥ ८ ॥

तद् । तया महत्या गुक्ता कृता त्याज्या मया गुक्ता भूगोऽपि । भवकृते कारणाय । श्रात्मनः । तस्य शरीरस्य । संविधिः निकटम् । न जायते ॥७॥ सबै जन । शस्य वपुषः शरीरस्य । रक्षापोषविधी सदा उद्यत् । श्रनुदिनम् । कालादिष्टकरा काकेन प्रेरिता जरा । तत् शरीरम् । जर्जरं करोति । च पुन । अवयोः जनजरयो द्वयो । स्पर्काम् ईर्ष्याम् आत्रितयोः मध्ये यदि सा एका जरा साक्षात् विजविती जायते तदा वृणां स्थिरत्वे का शास्था। कथंमृता जरा । कालपुर सरा ॥०॥ इति सरीराष्टकम् ॥२४॥

पेसी महती युक्तिसे छोड़ना चाहिये कि जिससे संसारके कारणीमृत उस शरीरका सम्बन्ध आल्पाके साथ फिरसे न हो सके ॥ विशेषार्थ — प्रथमत कोहको अधिमें खूब तपाया जाता है । फिर उसे चनसे ठोक पीटकर उसके उपकरण बनाये जाते हैं । इस कार्थमें जिस प्रकार लोहकी संगतिसे व्यर्थमें अभिको मी वनकृत वातोंको सहना पड़ता है उसी प्रकार शरीरकी सगतिसे आत्माको भी उसके साथ अनेक प्रकारके दुल सहने पड़ते हैं । इसलिये प्रन्थकार कहते हैं कि तप आदिके द्वारा उस शरीरको इस प्रकारसे छोड़नेका प्रथल करना चाहिये कि जिससे पुन उसकी प्राप्ति न हो । कारण यह कि इस मनुष्यश्रीरको प्राप्त करके यदि उसके द्वारा साध्य संयम एव तप आदिका आचरण न किया तो प्रणीको वह शरीर पुन पुनर प्राप्त होता ही रहेगा और इससे शरीरके साथमें कहांको भी सहना ही पड़ेगा ॥ ७ ॥ सब प्राणी इस शरीरके रक्षण और पोषणमें निरन्तर ही प्रयक्षशील रहते हैं उघर कालके द्वारा आदिष्ट जरा— मृत्युसे प्रीरत बुढापा— उसे प्रतिदिन निर्वल करता है । इस प्रकार मानों परस्परमें स्पर्धको ही प्राप्त हुए इन दोनोंमें एक वह बुढापा ही विजयी होता है, क्योंकि, उसके आगे साक्षात् काल (यमराज) स्थित है । वैसी अवस्थामें जब शरीरकी यह स्थिति है तो फिर उसकी स्थिरतामें मनुष्योंका क्या प्रयक्ष चल सकता है । अर्थात क्रिक भी उनका प्रयक्ष चल सकता है । इस प्रकार शरीराष्टक अधिकार समाप्त हुणा ॥ २४ ॥

## [ २५ स्नानाष्टकम् ]

923) सन्मास्यादि यदीयसंनिधिवशादस्पृश्यतामाश्रमेष् विषमूत्रादिश्वत रसादिश्रदितं वीभन्तुः यस्पृति च । आत्मानं मिलनं करोत्यपि शुर्चि सर्वाशुचीनामिदं सकेतेकगृहं नृणा वपुरपां स्नानात्कयं शुक्यति ॥ १॥

924) आ मातीय ग्रुचि स्वभावत इति स्नानं वृथासिन् परे कायश्चागुचिरेय तेन ग्रुचितामभ्येति नो जातुचित्।

मृणाम् इदं वपु द्यारीरम् । अपां जलानाम् । क्षानाः वधं श्रुव्यति । यदीयस्तिधिवशात् यस्य शरीरस्य संनिधिवद्यात् निक्टवद्यात् । सन्माल्यादि पुष्पमालादि अस्पृत्यताम् आश्रयेत् । च पुन । यत् शरीरं विद्दे विद्यामृत्रादिसृतम् । पुन रसादि विदेतम् । पुन क्षान्य भयानकम् । पुन पूति दुर्ग धम् । शुचिम् आ मान मिन करोति इदं शरीरम् । पुन किलक्षणम् । सर्वा शुचीनां संकेतैकरृहम् । तत् शरीरं जलात् न शुच्धति ॥ ९ ॥ सान्मा स्वभावतः स्वति शुची पवित्र । इति हेतो । अस्मिन् वरे श्रेष्ठ आस्मिनि । स्नान वृथा अफलम् । च पुन । काय सदैव अशुची एव । तेनै जलेन । शुचितां पवित्रताम् । जातुचित्

जिस शरीरकी समीपताके कारण उत्तम माला आदि छूनेके भी योग्य नहीं रहती हैं, जो मल एव सूत्र आदिसे भरा हुआ है रस एव रुपिर आदि सात धातुओंसे रचा गया है भयानक है दुर्ग घसे युक्त है, तथा जो निर्मल आत्माको भी मलिन करता है ऐसा समस्त अपवित्रताओंके एक संकेतगृहके समान यह मनुष्योका शरीर जरूके क्षानसे कैसे शुद्ध हो सकता है। अर्थात नही हो सकता है।। १।। आत्मा ती स्तमाबसे अत्यन्त पवित्र है, इसिंचे उस उत्कृष्ट आत्माके विषयमें स्नान व्यर्थ ही है तथा सरीर स्वभावसे अपित्र ही है इसलिये वह भी कभी उस स्नानके द्वारा पित्र नहीं हो सकता है। इस प्रकार स्नानकी व्यर्थता दोनों ही प्रकारसे सिद्ध होती है। फिर भी जो छोग उस स्नानको करते हैं वह उनके स्थिय करोड़ी पृथिनीकायिक, जलकायिक एव अन्य कीडोकी हिसाका कारण होनेसे पाप और रागका ही कारण होता है !! विशेषार्थ-यहा जानकी आवश्यकताका विचार करते हुए यह प्रश्न उपस्थित होता है कि उससे क्या आत्मा पवित्र होती है या शरीर व इसके उत्तरमें विचार करनेपर यह निश्चित प्रतीत होता है कि उक्त स्नानके द्वारा आत्मा तो पवित्र होती नहीं है क्यों कि वह स्वय ही पवित्र है। फिर उससे शरीरकी शुद्धि होती हो सो यह भी नहीं कहा जा सकता ह क्योंकि वह स्वभावसे ही अपवित्र है। जिस प्रकार कीयलेको जलसे रगड रगड़कर धोनेपर मी वह कभी कालेपनको नहीं छोड़ सकता है, अथवा मलसे भरा हुआ घट कभी बाहिर माजनेसे शुद्ध नहीं हो सकता है उसी प्रकार मल-मूत्रादिसे परिपूर्ण यह सप्तधातुमय शरीर भी कभी स्नानके द्वारा शुद्ध नहीं हो सकता है। इस तरह दोनों ही प्रकारसे सानकी व्यर्थता सिद्ध होती है। फिर भी जो लोग स्नान करते हैं वे चूकि जलकायिक, पृथिवीकायिक तथा अन्य त्रस जीनोंका भी उसके द्वारा बात करते हैं, अत एव वे केवल हिसाजनित पायके भागी होते हैं। इसके अतिरिक्त वे शरीरकी बाह्य स्वच्छतामें राग भी रखते हैं यह भी पापका ही कारण है। अभिप्राय यह है

१ का पुन विष्यू। २ का काट्य एवं अञ्चल्पि तेन।

सावकोत्त्रपर्येत्वभृतिकातः ये सुर्वते संस्कृतसः तेषां प्रकारिकामात्त्रपर्याः रागायं य इत् ॥

- 925) विशे प्राध्यवंदीदिसंचितरज्ञमंदनिषताविश्वयः मिण्यात्वादिमसंस्थापायज्ञमकः सामे विदेकः सत्ताम् । अन्यक्रारिकृतं तु अन्तुनिकरण्यापादबात्पापक-को धंभी न पविश्वता सस्त तदः काचे स्वभावाक्यकी ॥ ३ ॥
- 926) सम्यन्बोधविद्यस्त्वारिवि स्रसत्सद्दर्शनीर्मिवते नित्सानन्दविशेषशैत्वसुमगे निःशेषपापद्वदि । सत्तीर्थे परमात्मनामनि सदा सान कुरुष्यं दुधाः गुक्रार्थे किसु बादत विपयनामास्त्रम्यासाकुलाः ॥ ४ ॥

कदाचित्। नो अभ्येति न प्राप्नोति। इति हेतो । स्नानस्य उभयवा द्विपकारम् । विफलता अभूत्। पुन वे मुनय तत् सानं कृषेते तेवां यतीनां भूजलकीटकोटिहननात् तत्नानं पापाय रागाय न॥२॥ सतां सरपुरवाणाम्। विवेक सानम्। किस्काण विवेकः। चित्रेकः। विवेकः सानम्। किस्काण विवेकः। विवेकः। प्रायमव-पूर्वपर्याय-कोटिसंचित्रत्व संबन्धिताविभवन्मिण्यात्वादिमळ्यपायजनकः नामकाएकः विवेकः। तु पुन । खल्ल इति निश्चितम् । स्वभावाशुभी सभावात् अपवित्रे कार्ये। अन्यदारिकृतं साने जन्दुनिक्त्व्यापादनात् कन्दुसमूहितना कानात् पापकृत्। ततः पापात् नो धर्म । खल्ल निश्चितम्। सभावाशुभी कार्ये पित्रता न ॥३॥ भो वुधा त्रिपकार्या ग्रामम्। शुक्कार्यं किमु भावत आळप्रयासाञ्चला । भो अव्या । परमात्मनामनि सत्तीर्वे सानं कृष्ण्वम् । किळक्षणे सत्तीर्वे। सम्यक्षोष एव शुक्कार्यं वित्र तत्तिस्व सम्यक्षेषविद्यदारिणि। पुन किळक्षणे परमात्मनामनि तीर्वे । खससद्वेतोरित्रजे। पुन निज्ञानम्य

कि निश्यम दृष्टिसे विचार करनेपर स्नानके द्वारा शरीर तो शुद्ध नहीं होता है, प्रस्तुत जीवहिंसा एव आरम्म आदि ही उससे होता है। यही कारण है जो मुनियों के मूलगुणोंमें ही उसका निषेष किया गया है। परन्तु व्यवहारकी अपेक्षा वह अनावश्यक नहीं है, बल्कि गृहस्थके लिये वह आवश्यक भी है। कारण कि उसके विना शरीर तो गलिन रहता ही है, साथमें मन भी मलिन रहता है। विना सानके जिनपूजनादि शुभ कार्योंमें प्रसक्तता भी नहीं रहती। हा, यह अवश्य है कि बाधा गुद्धिके साथ ही आम्यन्तर शुद्धिका भी ध्यान अवश्य रखना चाहिये। यदि अन्तरंगों गद-मात्तर्यादि माव हैं तो केवल यह बाध गुद्धि कार्यकारी नहीं होगी॥ २॥ विचनें पूर्वके करोबों मवोंमें संचित हुए पाप कर्मक्तर पृल्लिके सम्यन्यसे प्रगट होनेवाले मिन्याल आविक्ष्य मलको नष्ट करनेवाली जो विवेक्ष हुद्धि उत्यक्त होती है वही बास्तवमें साधु अनेंक्ष सान है। इससे भिक्ष जो जलकृत सान है वह प्राणिसमृहको पौड़ाजनक होनेसे पापको करनेवाला है। उससे न तो वर्म ही सम्यन्व है और न स्वमावसे अपविक्र शरीरकी पविक्रता भी सन्मव है ॥ ३॥ हे विद्वानों। जो परमालमा नामक समीचीन तीर्थ सन्यन्तानक्तप निर्मत कक्तरे परिपूर्ण है, शोमायमान सम्यन्तक्तकप अवश्व सम्यन्तकप कामन्दविक्ष व्यवहार आपति समीहर है, तथा समल प्राणेकों नह करनेवाला है, असमें आप कोग निवन्तर साम करें । व्यविक परिश्रमसे व्यवहल होकर शुद्धिक लिये संगानी जीर क्रमों विक्रों हैं। सकती है, अत यह ग्रही ही सकती है, वह सी वीक्ष करें विक्रा हो सामती है, अत यह ग्रही वी सकती है, वह सी वीक्ष करें विक्रा है। सकती है, अत यह ग्रही वी सकती है,

THE REPORT OF THE PERSONS ASSESSED.

- 927) को दश शुक्रितस्वनिश्चयनदो स दानदक्काकरः पापै कापि न दश्यते च समतानामातिशुद्धा नदी। तेनैतानि विद्याय पापहरणे सत्वानि तीर्थानि ते तीर्थाभाससुरापगाविषु जडा मक्कन्ति तुष्यन्ति च॥ ५॥
- 928) नो तीय न जलं तदस्ति भुवने नान्यत्किमप्यस्ति तत् नि शेषाशुच्चि येन मानुषवपुः साक्षादिदं शुक्सिति। आधिव्याभिजरामृतिप्रभृतिभिर्व्यातं तथैतत्तुन ' शभ्वजापकर यथास्य वपुषो नामाध्यसद्य सताम्॥ ६॥
- 929) सर्वेस्तार्थज्ञ छैरपि मतिदिनं कातं न शुद्धं भवेत् कपूरादिविलेपनैरपि सदा लिप्तं च दुर्गन्धसृत्। यन्नेनापि च रक्षित क्षयपथप्रस्थायि दुःखमदं यक्तसाद्वपुष किमन्यदशुभ कष्टं च कि प्राणिनाम्॥ ७॥

किशेषशैखसुमगे। पुन नि शेषपापद्व है पापस्फेन्के ॥४॥ पापै पापमुक्ते पुरुषे । क्रापि कस्मिन् काले। सुनितर्वनिक्षयनद न हर । पुन ते पापै ज्ञानरक्राकर न हर । पुन । समता नाम नदी न हर्यते। तेन कारणेन। एतानि सत्यानि तीर्थानि पापहरणे समर्याने। विहाय परित्यज्य। ते जहा मूझा । तीर्थाभाससुरापगादिषु गक्रादितीर्थेषु मज्जन्ति तुष्यन्ति ने ॥ ५॥ मुबने संसारे। येन वस्तुना। इदं मानुषवपु साक्षात् शुध्यति तत्तीर्थं नो। तज्जल न अस्ति। तदन्यत् किमैपि न अस्ति। नि शेषा सुवने संसारे। येन वस्तुना। इदं मानुषवपु साक्षात् शुध्यति तत्तीर्थं नो। तज्जल न अस्ति। तदन्यत् किमैपि न अस्ति। नि शेषा सुवने संबंध्य अधुवि। पुन आधिव्याधिजरामृतिप्रमृतिभि। तत् शरीरम्। व्याप्तम् शक्ति तापकरम्। यथा अस्य वपुष नामापि। सतौ साधूनाम्। असस्यम् ॥६॥ यद्वपु सर्वे तीर्थजलै अपि प्रतिदिन कार्त शुद्ध न मनेत्। यद्वपु कर्पूरादिविलेपने सद्या लिप्तम् अपि वृशे धमृत्। न पुन । सक्षनापि रक्षितम् । क्ष्यपथप्रस्थायि क्षयपथपमनक्षीलम् । पुन दु स्वपदम् ।

करना चाहिये ॥ ४ ॥ पापी जीवोंने न तो तत्त्वके निश्चयरूप पवित्र नद (नदीविशेष) को देखा है और न ज्ञानरूप समुद्रको ही देखा है । वे समता नामक अतिशय पवित्र नदीको भी कहींपर नहीं देखते हैं । इसिलिये वे मूर्ख पापको नष्ट करनेके विषयमें यथार्थमूत इन समीचीन तीथोंको छोडकर तीर्थक समान प्रतिभासित होनेवाले गगा आदि तीर्थामासोंमें झान करके सन्तुष्ट होते हैं ॥ ५ ॥ ससारमें वह कोई तीर्थ नहीं है वह कोई जल नहीं है तथा अन्य भी वह कोई वस्तु नहीं है जिसके द्वारा पूर्णरूपसे अपविश्व यह मनुष्यका शरीर प्रथक्षमें शुद्ध हो सके । आधि (मानसिक कष्ट) व्याधि (शारीरिक कष्ट), दुरुषा और मरण आदिसे व्याप्त यह शरीर निरन्तर इतना सन्तापकारक है कि सज्जनोंको उसका नाम लेना श्री असब प्रतीत होता है ॥ ६ ॥ यदि इस शरीरको प्रतिदिन समस्त तीर्थोंके जलसे भी खान कराया जाय तो भी वह दुर्ग घको धारण करता है, तथा यदि इसकी प्रयक्षपूर्वक रक्षा भी की जाय तो भी वह दुर्ग घको धारण करता है, तथा यदि इसकी प्रयक्षपूर्वक रक्षा भी की जाय तो भी वह क्ष्यके मार्गमें ही प्रस्थान करनेवाला अर्थात् नष्ट होनेवाला है । इस प्रकार जो शरीर सब प्रकारसे दुल देनेवाला है उससे अधिक प्राणियोंको और दूसरा कीन-सा अधुव व कीन-सा कर हो सकता है ' अर्थात् प्राणियोंको सबसे अधिक अधुम और कष्ट देनेवाला वह सहीर की

१ च प्रतिपाठोऽयम् । व क व्याप्तं तटा तस्युन व व्याप्तं वेतस्युन । २ का च नास्ति । ३ 🗰 अस्ति अन्यत्किसिः १

930) अन्या सूरियवार्तितोदितमहर्शकोहसपौद्धसन् विध्यानोधिकधर्मसिकटा अन्दीयवर्षप्रयः । अन् श्रीसत्यङ्कर्मान्यकप्रशाशकृतिस्थेपस्तं परं पौत्या कर्षपृष्टैर्मवस्य सुवितः सामाहकार्यासृतम् ॥ ८॥

तस्माद्रपुण सकावात् अन्यस्वर्धं किम्। प्राविनाम् अन्यत् अञ्चर्भं किम्। ७॥ ओ अन्याः । आनाष्ट्रकाख्यास्त कर्णपुटै पीला प्रवित्त अवन्तु । किलक्षणा व्यम् । भूरिमवार्जितं तकित-महारक्योद्धर्य-तक्षिम्भव्यावोष्यिववर्गनेन विकला । मन्यायव् रष्ट्यः । किलक्षणम् अस्तम् । श्रीमत्पद्वज-पद्मनिवयकत्रवारासृत्—चन्द्रैविम्बात् प्रस्तम् ॥ परं श्रेष्ठम् ॥ ८॥ इति सानाष्टकं समाप्तम् ॥ २५ ॥

है, अन्य कोई नहीं है ॥ ७ ॥ जो मन्य जीव अनेक जन्मों अपार्जित होकर उदयको प्राप्त हुए ऐसे दर्शनमोहनीयरूप महासर्पसे प्रयट हुए मिथ्याञ्चानरूप विषके संसर्गसे व्याकुळ हैं तथा इसी कारणसे जिनकी सम्यन्दर्शनरूप हृष्टि अतिशय मन्द हो गई है वे भन्य जीव श्रीमान् पद्मानन्दी मुनिके मुखरूप चन्द्र विम्बसे उत्पन्न हुए इस उत्कृष्ट 'कानाष्टक' नामक अमृतको कानोंसे पीकर सुखी होवें ॥ विशेषार्थ— यदि कभी किसी प्राणीको विषेठा सर्प काट लेता है तो वह शरीरमें फैळनेवाले उसके विषसे अत्यन्त व्याकुळ हो जाता है तथा उसकी दृष्टि (निगाह) मन्द पढ़ जाती है। सौभाग्यसे यदि उस समय उसे चन्द्रविम्बसे उत्पन्न अमृतकी प्राप्ति हो जाती है तो वह उसे पीकर निर्विष होता हुआ पूर्व चेतनाको प्राप्त कर केता है। ठीक इसी प्रकार जो प्राणी सर्पके समान अनेक मवोंमें उपार्जित दर्शनमोहनीयके उदयसे मिष्याभावको प्राप्त हुए ज्ञान (मिय्याज्ञान) के द्वारा विवेकशून्य हो गये हैं तथा जिनका सम्यन्दर्शन मन्द पढ़ गया है वे यदि पद्मनन्दी मुनिके द्वारा रचित इस 'कानाष्टक' प्रकरणको कानोंसे सुनेंगे तो उस अविवेकके मष्ट हो जानेसे वे अवस्य ही प्रवोधको प्राप्त हो जावेंगे, क्योंकि, वह कानाष्टक प्रकरण अमृतके समान सुक देनेवाला है ॥ ८ ॥ इस प्रकार कानाष्टक अधिकार समाप्त हुआ ॥ २४ ॥

# [ २६ ब्रह्मचर्याष्टकम् ]

- 931) भवविवर्धनमेव यतो भवेदधिकदुःखकरं चिरमङ्गिनाम् । इति निजाङ्गनयापि न तन्मतं मतिमतां सुरत किमुतो ऽन्यथा ॥ १ ॥
- 932) पराव एव रते रतमानसा इति बुधै पशुकर्म तदुच्यते । अभिधया ननु सार्थकयानया पशुगति पुरतो ऽस्य फल भवेत्॥ २॥
- 933) यदि भवेत्वलासु रितः शुभा किल निजासु सतामिह सबैया। किमिति पर्वसु सा परिवर्जिता किमिति वा तपसे सतत बुधै ॥ ३॥

तस्पुरतम् । मतिमतां ज्ञानवताम् । निजाज्ञनयापि सह न मत न कथितम् । इति हेतो । उत आहो । अन्यया पराज्ञनया किम् । किमपि न । यत यस्मा कारणात् । सुरत भवविवर्धनम् एव ससारवर्धकम् एव भवेत् । अज्ञिनां प्राणिनाम् । विरं विरकालम् । अधिकदु खनरम् ॥ १ ॥ रतं सुरते । रतमानस प्रीतिचित्ता नरा । पश्च एव । तत्सुरतं बुधै पशुकर्म इति उच्चते कथ्यते । नतु इति वितर्के । अन्या अभिध्या सार्थकया नाम्ना । पुरत अप्रत । अस्य जीवस्य । पशुगति पर्छं भवेत् ॥ २ ॥ यदि चेत् । अवलासु रति शुभा भवेत् । निजासु खकीयस्वीषु रति श्रष्ठा भवेत् तदा इह लोके सर्वया सतां साधूनाम् । मुनिमि सा रति

मैथन (स्नीसेवन ) चुकि प्राणियोंके संसारको बटाकर उन्हें चिरकाल तक अधिक दुख देनेवाला है, इसीलिये बुद्धिमान् मनुष्योको जब अपनी स्त्रीके भी साथ वह मैथुनकर्म अभीष्ट नहीं है तब मला अन्य प्रकारसे अर्थात् परस्ती आदिके साथ तो वह उन्हें अमीष्ट क्यो होगा । अथात् उसकी तो बुद्धिमान् मनुष्य कभी इच्छा ही नहीं करते हैं ॥ १ ॥ इस मैथुनकर्ममें चूकि पशुओका ही मन अनुरक्त रहता है, इसीलिये विद्वान् मनुष्य उसको पशुकर्म इस सार्थक नामसे कहते हैं। तथा आगेके भवमें इसका फल भी पशुगति अर्थात् तिर्यचगतिकी प्राप्ति होता है ॥ विशेषाथ — अभिप्राय इसका यह है कि जो मनुष्य निरन्तर विषयासक्त रहते हैं वे पशुओसे भी गये बीते हैं क्योंकि पशुओका तो प्राय इसके लिये कुछ नियत ही समय रहता है किन्तु ऐसे मनुष्योका उसके लिये कोई भी समय नियत नहीं रहता—वे निरन्तर ही कामासक्त रहते हैं। इसका फल यह होता है कि आगामी भवमें उ हें उस तिर्यंच पर्यायकी प्राप्ति ही होती है जहा प्राय हिताहितका कुछ भी विवेक नहीं रहता। इसीलिये शास्त्रकारोंने परस्पर**के विरोधसे रहित ही** धर्म अर्थ और काम इन तीन पुरुषार्थोंके सेवनका विधान किया है।। २।। यदि लोकमें सज्जन पुरुषोंको अपनी क्रियोके विषयमें भी किया जानेवाला अनुराग श्रेष्ठ प्रतीत होता तो फिर विद्वान् पर्व (अष्टमीव चतुर्दशी आदि ) के दिनोंमें अथवा तपके निमित्त उसका निरन्तर त्याग क्यों कराते ? अर्थात् वहीं कराते ॥ विशेषार्थ-अभिप्राय यह है कि परस्री आदिके साथ किया जानेवाला मैयुनकर्म तो सर्वेशा निन्दनीय है की, किन्तु स्वस्तिक साथ भी किया जानेवाला वह कर्म निन्दनीय ही है। हा, इतना अवस्य है कि वह परसी आदिकी अपेक्षा कुछ कम निन्दनीय है। यही कारण है जो विवेकी गृहस्य अष्टमी-चतुर्दशी आदि पर्वक दिनोंमें स्वस्तीसेवनका भी परित्याग किया करते हैं, तथा मुमुक्षु जन तो उसका सर्वथा है। त्याग करके स्वयं

- 984 ) देशियतेषस्यामारकोविकोरश्चित्रकोर्यकुनोः परिताद्यमात् । अस्ति सुद्धारं सरिको अमेतप्रकारे विश्वयः महामान्दः ॥ ४ ॥
- 985) अञ्जीविनि प्रसर्थ रतकर्मनि प्रसिद्यिरि रतिर्वदिप स्थिता । चित्रसित्रोहेनिनुस्थलकुषणादियसही सक्तीति निन्दीविता ॥ ५॥
- 956 ) निरवशेषयमहम्माण्डने शितकुठारइतिमैश्च मैश्वनम् । सततमात्मदितं शुममिञ्चता परिवृतिमैतिनास्य विश्वीयते ॥ ६ ॥
- 937) मधु यथा विवती विक्रतिस्तथा युजिनकर्मस्तः सुरते मतिः। त पुतरेतदमीष्टमिहाक्तिमां न च परत्र यदायति दुःसदम् ॥ ७॥
- 938) रतिनिचेचविधी यततां भवेषपळतां प्रविद्याय मनः सदा । विचयसीस्थमितं विषसंनिमं कुशस्मास्त न युक्तवतस्तव ॥ ८ ॥

पर्वेषु अष्टम्यादिवु कर्ष परिवर्जिता। वा अथवा। बुधे वर्जिता तथा सतर्त सपसे किम् ॥ ३ ॥ नरयोषितो द्वयो । रतिपते कामस्य उदयाम् । अधुनिनो वपुषो परिषष्ट्रनात् परिषर्षणात् । तत् अधुनि प्रृष्टुत्तरं निन्धं फलं मनेत् । इतः अस्मात् कारणात् । तत् अधुनि प्रृष्टुत्तरं निन्धं फलं मनेत् । इतः अस्मात् कारणात् । विद्वुष पण्डितस्य । युस्तलने स्तोकपुने आदर कयम् । अपि पण्डितः आदरं न करोति ॥ ४ ॥ अहो इति आस्वयें । यदपि प्रतिशासि जीव जीवं प्रति । अधुन्विन । रतकमंणि रागकमंणि स्थिते सति रिति स्थिता । प्रसभं बलात्कारेण । इति वित्-स्वरि मोहविज्यमण-प्रसरणवृष्णात् । इय रति निवोधिता भवति प्रकटीभवति ॥ ५ ॥ ननु इति वितकें । मैधुनं निर्वशेषसम्प्रय-खण्डने । यित-तिक्ष्यकुठारहति । व्रतिना यतिना । अस्य मैथुनस्य । परिद्वति स्थाग । विधीयते कियते । किलक्षणेन व्रतिना । सततम् आत्महित ग्रुमं हितम् इच्छता ॥ ६ ॥ यथा । मधु मर्थं पिषत विकृति भवेत् तथा वृजिनकर्मसृत पापकमैसृत जीवस्य सुरते मति । पुन । एतत् सुरतम् । इह लोके अक्षिनाम् अभीष्टं न । व पुन । परत्र परलोके । यस्तुरतम् आयित आगामिकाले । दु खदं सुरत वर्तते ॥ ७ ॥ हे मन । चपलतां प्रविहाय स्थवना । रितिनिवेषविधी । यततां यस्तं कुकताम् । इदं

ग्रहण करते हैं ॥ ३ ॥ काम (वेद ) के उदयसे पुरुष और स्रीके अपवित्र शरीरों (जननेन्द्रियों ) के रगड़नेसे जो अत्यन्त अपनित्र मेथुनकर्म तथा उससे जो अल्प ग्रुस होता है उसके विषयमें मला विवेकी जीवको कैसे आदर हो सकता है ' अर्थात् नहीं हो सकता ॥ ४ ॥ प्रत्येक प्राणीमें जो अपवित्र मेथुनकर्मके विषयमें बलात् अनुराग स्थित रहता है वह चेतनताके शत्रुम्त मोहके विस्ताररूप दोषसे होता है । इसका कारण अविवेक है ॥ ५ ॥ निश्चयसे यह मैथुनकर्म समस्त संयमरूप दृशके खण्डित करनेमें तीक्षण कुठारके आधातके समान है । इसीलिये निरन्तर उत्तम आत्महितकी इच्छा करनेवाला साधु इसका त्याग करता है ॥ ६ ॥ जिस प्रकार मधके पीनेवाले पुरुषको विकार होता है उसी प्रकार पाप कर्मको धारण करनेवाले प्राणीकी मैथुनके विषयमें बुद्धि होती है । परन्तु यह प्राणियोंको न इस लोकमें अथिह है और न परलोकमें भी, क्योंकि वह मविष्यमें दुखदायक है ॥ ७ ॥ हे मन ! तू चचलताको छोड़कर निरन्तर मैथुनके परित्यागकी विधिमें प्रयक्त कर, क्योंकि, यह विषयमुत्त विषके समान दुखदायक है । इसलिये इसको मोगते हुए तेरा कल्याण नहीं हो सकता है ॥ विशेषार्थ जिस प्रकार विषके मक्षणसे प्राणीको मरणवन्य दुखको मोगना पदता है उसी प्रकार इस मैथुनविषमक अनुरागसे भी प्राणीको जन्म सर्थके अनेक दुख सहने पढ़ते हैं । इसलिये यहां मनको संवोधित करके यह कह गया है कि हे सन ! तू इस लोक और परलोक दीनों ही लोकों दुख देनेवाले उस विश्वमोगको छोड़नेका प्रमक्त कर, अन्यथा तेस

र जा का प्रतिपारीर । २ जा का विकोधका जा विकोधिको, जा निजीधका [निजेशिका] । २ जा तथा तथसे कि का तथा तथसे कार्त कि । अ का स्वाकारीय दक्षि विकास सभी प्रतमे । १ का जा विकोधका अवैद्या कार्योशकारी । ६ जा कुरार्ट वर्तते ।

#### 939) युवतिसंगतिवर्जनेमष्टकं प्रति सुसुक्षुजनं मणितं मया। सुरतरागससुद्रगता जना कुक्त मा कुक्मन सुनौ मणि॥९॥

विषयसीख्यं विषयंनिभ भवेत् । तव विषयान् भुक्तवत कुमलं न अस्ति ॥ ८ ॥ भवा पद्मनि दसुनिना । सुसुधुवनं प्रति । युवति-बीसंगतिवर्षनम् अष्टकम् । भणितं कथितम् । सुरतरागसमुद्रगता प्राप्ता । जना लोका । अत्र सचि सुनी सुनीसर्दे । कुष कोपम् । मा कुरुत मा कुर्वन्तु । मयि पद्मनि दसुनी ॥ ९ ॥ ब्रह्मचर्याष्टकं समाप्तम् ॥ ९६ ॥

॥ इति पद्मनन्याचार्यभिर्मिता पद्मनि द्पविदाति ॥

अहित अनिवार्य है ॥ ८ ॥ मैने स्नीससर्गके परित्यागविषयक जो यह आठ श्लोकोंका प्रकरण रचा है वह मोक्षाभिलाषी जनको लक्ष्य करके रचा है । इसल्लिये जो प्राणी मैथुनके अनुरागरूप समुद्रमें मझ हो रहे हैं वे मुझ (पद्मनन्दी) मुनिके ऊपर कोघ न करें ॥ ९ ॥ इस प्रकार ब्रह्मचर्याष्टक समाप्त हुआ ॥ २६ ॥

॥ इस प्रकार पद्मनन्दी मुनिके द्वारा विरचित पद्मनन्दि पद्मविंशति' प्रन्थ समाप्त हुआ ॥

१ क संगिविवर्जन । २ क प्रतावेविविधास्त्यस्य श्लोकस्य टीका मया पश्चनिता । युवितसगविवर्जन अष्टक्षम् । प्रति प्रमुख्यनं मुनिजन प्रति । भणितम् अस्ति । पुन सुरतरागतसुद्रे गताः प्राप्ता । जना लोका । अत्र मिय सुनौ । कुथ कोषम् । मा कुस्त ॥ ९॥

# पद्मानुकमणिका

Ħ व्यक्तिदिकों सि तहका १३ १०,698 गंबच का स्वानान्त् 8-40 357 जनीयरो वासस्क्रिका- १५-२, 795 नप्राविको प्राथातः 11 12 611 महं पचपि चीवितां 14 14. 673 अच्छेत ताब इयरा 11-14 705 जजमेर्क परं शान्तं 9 14 325 महो पञ्चकोरिसि 9 13 130 अध्यतानि प्रश्लेव 4 RW. 420 मण्णस्य जहा जीहा 12 24 717 भण्णो को तुह पुरको १३ ४९ 722 मतिसुक्ममतिस्थ्र छं 8-46 365 मञ्जूबाणि समस्तानि **E 84 441** बहुवाशरणे सैव 4 wa 439 मनन्त्रवोधादि 94 98 820 अमध्येरकत्रच 2-46 58 अनुप्रेका हमाः सन्तिः 5 4c 454 मनेकजन्मार्जितपाप- १५२७ 802 मनीपस्यम् निर्देश्य ¥43 366 मन्तरम्बद्धियासः १० ४४ 591 मन्तर्वाद्यविकरपञ्जाल- २३ २ 896 मन्तरतस्य स्था विवर्तित **4~6** 395 भागतसाचे विश्वदासमा ६-६० 456 अन्योऽह्यान्यमेत्रत् 11 22 619 मपहर मस कामा धर्या २ ६ ८६३ चप्रारक्षणा संवान-¥ 40. 364 अपि प्रयास वश्रमेक-१५-१६ 794 व्यवस्ति सम दिनं न 14-R 777 क्ष समावस्त्र सेमक्य-429 क्षा अवस्थान सर्दर्श 1-40. 50 असकारमञ्जू समर्थ ३३-२३ ६१८ कामोद्वार्शनिया 1-0, 256 धनदाविकाल हार् औषा- १३-५, 686

गरिष्टसंक तेन कहा-

वर्णारी महाराया-

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 34-14, 883

14 44 828

1-24 28

बलियं कमले कमका १६ ४३, 727 बस्याचुकासस्य विद्यां \* 140. 127 मनिरतमित कावत 1 104, 105 मध्यिमि शसमं R4-4 985 बस्य त्रवं सदा सुदर्शन- २३-८ 878 बस्यूडमब्द्र सनन्य 23 39 614 महसद्यियाए गिवबंति १३ ४३ 724 बहसेकाक्वडेतं 11 84. 642 बहमेव विस्तरूप 11 21 638 मह चैतन्समेबैक्य 8-48 361 मंकरये तह विदे 12 9 690

311

माकाश एव शशिस्य 1 11 283 भाकन्दं कुरुते यदत्र ३ २३ 275 भाषास्य सदेवैकं \* \*\*. 348 माचारो दशक्रीसंबस 1 16 38 **भाजातेर्नस्त्रम**सि 1 104 172 भारतनि निश्चयकोध- ११ १२ 609 भारमबोधक्रक्तिथं-₹6 575 नाव्यभवि कर्मनीवाद ३३ २०, 617 कास्मातीय ऋचि ₹4 ₹ 924 मालगावसेवसधियाच्य १३३९ 189 भारमा अक्रविविक्तकोच- १२ २, 661 बातमा भिष्यावत्त्रमति ४-७९ ३८६ कारमा मृतिविवर्जितो १ १३६,136 भारता सं परतीक्षते ३ ३५२, 152 बारमैकः सोपयोगो सम्र १५५ 155 बारमोत्तकग्रहं 4-10 512 भाराय बसमाधासस्य- ५-१ ३८८ भावी दर्शनस्वतं 1 14. 14 गाचा सहततंत्रमस्य 1-6 8 **पानो किनो श**पः क्षेत्राच ६ १, 397 वाकोत्तसम्भा कर 1 44. 455 यानियाचित्रसमित A-41. 585 व्याप्तवापि प्रतेः परेषा २३ ४, 902 मामंदिता राज्योच १-३१२ 112 मायन्य प्रतिकारि A-44, 298

आपारीश्वभवं भवावि १ १०८ 108 बायासको दिसिरपा-₹ \$₹. 205 बाबासकोडिकरमाt-w. 240 मानुःसतिः मतिक्षणम् ३ २८ 280 गारापकते जिनेग्रा 3-11 13 बाराविकं सरस्वदिक्तिकं १९-४,853 बाबर्याद्वेणि तप् 11-20 701 भाकित्य व्यवहारमार्ग 9-9 528 नास्तानन्यनती प्रतिक्षण १-१ ४३ 142 काकामस विद्यालकः १-१९६ १४६ वासामेतरमुत्र स्कृत 1-41, 98 **धाकामेलबदिह जन्मी** 1 44. 22 मास्त्री बरादिहःसं 11-4 602 मालां सत्र स्थितो यस्त ४-६२ 369 मासां विक्याविकाः १९ २७ 624 बाहारास्युक्तिवीषधाद ७-१२, 470

इति हैर्थ लहेर्रेकं \* \* 1 328 इसक गहनेऽसम्त \*-41. 368 इत्यादिर्धर्भ एवः क्रितियः। १६७ 164 इलास्याय इति स्थिरं 9 84 542 इत्युपासकांसकारः 4-44. 4 8 इत्येकाञ्चलना निता 28 3 893 इंग्युखं च निगोवतां च ५-३०, 544 इंग्ड्स प्रणतस्य इमामबीते श्रववेदता- १५ ३ 805 इष्टक्षयो गविह ते 2 19, 266 इंड वरमञ्जूतं सूरि 1 10. 37

उत्तं विवेशीयसमेद ३-3२२, 126 उत्तेषं सुनियसमिद्य- १२-२, 681 सम्मीचमरक्रियाप- ११२२, 192 वर्षः फलाय परमासूत- १२-८, 855 सम्मोदीयमा स्था ४ ३४, 341 यहेति परमास समित्या वर्षाः स्था समित्या वर्षाः स्था समित्या

बह्योसे सति यत्र महत्र्यति १७-५ 835 उम्मुख्याक्रयबन्धनादपि १६२ 62 उन्मुद्दिवन्मित्रनिम् । ३३८ 719 उडान्ते ते शिशे सिः 1 198 194 एकस्वको बहुभ्योऽपि ₹₹ 886 पुक्रस्वसप्ततिरिय सुर 384 एकत्वस्थितये ₹३ 897 **एक**स्वैकपदप्राप्त २२ २ 885 एकद्रमे निशि वसन्ति ३ १६ 268 एकमेव हि चैतन्य 8 94 3º2 एक खापि समस्वसारम 9 88 44 एकामाहरूकर्मसवत 493 एकान्तोद्धतवादिकीशिक १ ३ 833 एकोऽप्यत्र करोति य ₹ 460 एतज मफ्छ धर्म 22 11 894 प्तम्मोडठक प्रयोग 9 999 119 प्तावतैव सम पूर्वत ₹9 4 870 प्तेनैव चिद्यति 534 एन स्यादश्वभोपयोगत ९ १८ 532 एवं सति यदेवास्ति 8 48 363 एष खीबिषये विनापि हि १२ १ 676 एस जिणो परमप्पा 23 36 709 पे एश्वर्यादिगुणप्रकाशन १ १२१ 1/1 भौदार्ययुक्तजनहस्त 245 **₹** कचा युकावासा 9 994 115 कणयकमङाणसुवरि 32 88 725 कति न कति न वारान् 47 कदाचिदम्ब त्वदसुझह १५ ११ 786 कम्मकलकचउके 13 19 700 क्यलोयलोयणुप्पक 98 38 707 करजुवलकमलमञ्जे १३ ४९ 730 कर्मकिखितोऽपि सुक्तः ११५९ 656 कर्मकृतकार्यजाते कर्मक्षस्युपशान्तिकारण-२३ १५ 909 कर्म चाहमिति च द्वे १ १९, 566 कर्म न यथा स्वरूपं ११ २९ 626

क्सी परं बल्हार्ये सक्त- ११ २८ 625 कर्मबन्धकलितो-12 060 कर्मसिश्वमनिश स्वती १ ₹9 568 कर्मभय कर्मकार्येभ्यः s & 9 457 कर्मम ल बिखय हेतो: 196 98 कर्भश्च ब्कटणराशि 9 29 581 कर्माब्धी तहिचित्रोदय १ १३१ 131 कर्मास्त्रवनिरोधोऽत्र \$ 42 448 कलावेकः साधुर्भवति 9 34 36 कषाय विषयोद्धट 999 कस्त्ररिकारस 99 9 854 काकिण्या अपि सम्रहो न १ ४२ 40 कादाचित्को बन्ध 9 48 54 कान्तारमजद्रविणसंख्य 03 कामिन्यादि विनात्रद स १२ १९ 678 कायोत्सर्गायताङ्गो 991 कार्य तप परमिह २२५ 223 कार्याकार्यविचारश्चम्य १२ १६ 675 कालत्रये बहिरवस्थिति १ ६७ काळादपि प्रसृतमोह १ ११३ 113 काले दु खमसज्ञके जिन ७२१ 479 कालेन प्रखय ब्रजनित ३ ५३ 303 कास्या सचानि सुन्दरेऽपि १८८ 88 किच्छाहि समुवलदे १३ ५३ किमालकोलहलैसम् १ १४४ 144 किं चित्ससारस बन्धि ₹₹ 889 किं जानासि न किं 9 1R 264 किं जानासि न बीतराग १८६ 86 किं जीवितेन कृपणस्य ₹ 8€ 244 किं ते गुणा किमिह 3 99 917 किं ते गृहा किमिह ते २ १७ 215 किं देव किस देवता ३३२ 284 किं बाद्येषु परेषु वस्तुषु ९ २ किं मे करिष्यत क्री ४ २८ 335 किं लोकेन किमाश्रयेण १ १४९ 149 किं छोनेन किसाअयेण ९ २४ 538 कुण्डास्तेऽपि णृहस्पति १५३१ 806 कुर्यात्कर्म श्रुभाश्रुभ १ १३८ 138 कर्यास्कर्म विकर्ष 11 46 628 क्रतापि तास्वोद्धपटावि १५ १८ 793

कृत्वा कार्यशतानि 9-91 421 केचिकिचित्परिज्ञाय w & 315 केचिरकेनापि कारण्याद ॥-६, 318 केनापि हि परेण सतस् ध-२%, 332 केनाप्यस्ति न कार्यं RR # 898 केवलज्ञानरकसीस्य 2-to 327 को इह हि उम्बद्धों ३३ ४८ 729 कोप्यन्धोऽपि 1 164, 189 क्रियाकाण्डसंबन्धिनी ₹ 14, 881 क्रियाकारकसबन्ध W-14 845 कोष।विकर्मयोगेऽपि 8-14 342 क याम किं कर्म 1 122 122 काकीर्ति क दरिव्रता 9 14, 18 कारमा तिष्ठति कीदशः 9 934 135 क्षमस्य सम वाणि 39 98 879 क्षीरनीरवदेकन्न 8 89. 445 श्चाद्ध के स्तृडपीह 9 9 w 177 ख खरोता किमतानलस्य १८-५ 843 खयरि व्य सचरंती 13 40 739 खादिप**ञ्चक**निर्मंक्तं w w 309 गङ्गासागरपुष्करादिष् 1 94 95 गतभाविभवजाव 99 Wm. 644 गतो ज्ञाति कश्चिद्वहिरपि १ २ ग घाक्रष्टमभूबत 1 1,842 गिरा नरप्राणितमेति 14-18 791 गीर्वाणा अणिसादिस्तस्य- ३ ३३ 285 गुणा शीलानि सर्वाचि ॥ ॥३ ३४९ गुरूपवेशतोऽभ्यासात् ४-६२ ३२९ ग्ररोरव प्रसादेन 4 96, 414 गुर्वे क्रिद्रयद सम्रक्ति 23 14 910 गुर्वी आन्तिरियं जडत्व 1 No 276 मामपतेरपि करुण ₹\*-M 862 मामान्तरं बजति यः ₹-₹4. 224 माससावर्धमपि देव ₹-12, 230 प्रीच्ने अध्यस्तत्तकाश्रितः ५-६, ३३३ पक्षांत्यहर्षाक्रवंक-२५-१७ ५०%

चत्यारि मान्यसंघरीयसं ६-५०, 248

|                          |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | and desired                  |                                        |               |
|--------------------------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------------------|---------------|
| प्रकारिकामा वि विहे      | 11-1, 684      | I will struck that                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | * ***** #0                   | 4   सम्बं बागविवर्ति                   |               |
| पारित सन्मानि            | 4-10, 544      | जातिजरामरण-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 44 9 81                      | क सम्मानवात<br>है स्टब्स बागतिवर्धि    | 11-           |
| विकासं संद्यतिकाणि       | v-v 311        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 343 10                     |                                        | 44            |
| विकासकारिया म            | 10-14 582      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9.0 mm a 9.0<br>3.0 mm a 9.0 | व व्यवस्थानुता                         | Ŕ             |
| विश्ववाद्यक्रकीय         | 1 14 579       | जातोऽन्यवात हव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ₹-₩ , 28                     | 1                                      | 34-           |
| विनेग कर्मणा सं          | 11 20 684      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 7 9 9 4 • 16                 | an and dang design of stand            | 8-            |
| विश्वे शास्त्रकोदि       | 44 ¥ 925       | जानीते यः वरं जहा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88 88 8<br>8 88 8            | Ant States Mai                         | •             |
| नित्तशुम्तटपद्           | 10 29 576      | जायम्से जिन्द्रकार्ति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1 144, 17                    | was all citations at the               | **            |
| नित्सक्यमाने             | 1 -10 594      | जाबन्से बिस्सा रसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 144, 17                    | न्यून प्रश्न स्थान                     | 19-           |
| चित्सक् <b>यपद्छी</b> न  | 1 11 590       | जायन्ते विश्सा रसा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>77.99</b> 13.             | पद्य सहता ज्ञा                         | 194           |
| विविविद् हे परे          | W-W1 380       | जायेरोइतमोइतो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₹₹ ₹6 915                    | प्रदेशक तर संस्थ                       | * 1           |
| विदानम्येकसञ्चार्व       | ¥ 1 308        | जासि सिरी वह संते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 18 4 687                     | जब्रक पर ब्रान                         | <b>9</b> ~    |
| विन्तादुष्परिणाम- ।      | RT 18 877      | जिल्हा मोइमहाभटं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 1 144 007                    | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1  | ¥ 1           |
| <b>चिन्तारबसुरद्भा</b> म | D-19 477       | जिनच में डबमस्तरनं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 4-44 452                     | ल्लाक वर क्यां                         | 8-4           |
| निन्दाच्याकुछता-         | 9 88 29        | जिनेकर नमोऽस्त ते                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ₹1 10,882                    | विश्वाचित्र सार्यसात्                  | 1 11          |
| चिरादतिक्षेशशतैः १       | 4 10 785       | जिनेश्वरखण्डसरः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 14 89 796                    | लखरान नार्व क्रमा                      | 3-            |
| चेतसो न वचसोऽपि          | 9 - 554        | जीयाजिमी जगति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ₹ 11 199                     | तक्रमत गृहाताक्रिक-                    | 3 3-4         |
| चेतःसंयमनं वयावत्        | 19 4 664       | जीवपोतो अवास्त्रीची                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 447                          | तजनत विम्हासिक-                        | **-4          |
| चेतोश्राम्सकरी नरस्य     | 9₹ € 665       | जीवा हिंसादिसंकस्पैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 4 99 487                     | वमांसि तेजसि विजि                      | <b>阿 14</b> 1 |
| वेतीकृतिमिरोधनेन         | <b>4-₹</b> 389 | जीवाजीवविश्वित्रवस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 1 180 147                    | तव जिन करणाञ्च-                        | ¥0-           |
| चेतन्यमसंपृक्तं १        | 1 14 633       | ज्युप्सते संस्तिमन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 49 51                      | तव प्रसादः कवितां                      | 34 5          |
| वेतम्बेकत्वसंवितिः       | RR # 887       | जे क्यकुवकवहरिसे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 12 20 728                    | तकसके यत्कविर्धिः                      | 141           |
| A                        | ₹ ₹ 285        | शांते शांतमशेषं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11 44 652                    | तं चेव मोक्सपवती                       | 38-4          |
|                          |                | शानज्योतिददेति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 1144 002                     | तं विज्ञाणाणमणीतं                      | •             |
|                          |                | कानं दर्शनमध्यशेष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 94 519                       | वं बेशं तं वरं तत्वं                   | 1 <b>3-</b> 4 |
| चन्न स्वत्राकाका है।     | ३ २५ 706       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 146 158                    | तं अव्ययोगवंदी                         |               |
| অ                        |                | शानिमोऽसृतसंगाय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 142 108<br>1 14 378        | वाबत्युञ्जपदक्षिति.                    | 11 40         |
| जगमने भेय इतो १६         | 119 817        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4 41 9/6                     |                                        | 1 2-4         |
| वरावेकसस्य आवन् ः        | e-c 865        | <b>स</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                              |                                        | 1 -24         |
| वस्त्रमञ्जूषाचा-         | 1 44 82        | शन्याः क्रवैदितसातः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 9 10 528                     |                                        | 1 1 44        |
| जान महन्ते सन्ते १३      | -49 740        | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                              | तिकेषा <b>ङ्गकोपतं</b><br>तिस्थकणसावको | ₹8~8          |
| वासुक्रमाद्भित्रवसः      | 1-14, 96       | <b>जानामजिक्किमाणे</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 14 R1 702                    |                                        | 15 10         |
| कर्नुस्ताने वर्तः        | ,              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1 1 693                      | तिहलायुरतीय                            | 1-14          |
| क्या मान्य मोहा          | 144, 169       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 11 0, 688                    | तिहासो स्थानुकारोग                     | 1-6           |
| कामोबी: हुक द्व १०१      | ev, 184        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | a-42, 704                    | ग्रह क्यमं निक साहर                    |               |
| जब असह माहिनद्वा १       |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1-44, 786                    | त्मे सूपकी किस्                        | 11-48         |
| वक्ति वक्ष्यक्तिः        | 2 mg, 5        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 4.44 100                     | हुमें का रक्ष वा रिक्स                 | 1-30          |
| मक्ति विनो क्षतिवतुनां । |                | तः<br>जन्मी यत्र साम्ये १                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                              | ते याध्रमक्यातिणोऽसि                   | **            |
| well Labrate             | ,              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 1-40 647                     | तेकोदानिमयुक्ततां                      | 1944,         |
| wendenale a              | .0             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 114 278                      | तेम्बः प्रवृत्तसित्                    | <b>?-8</b> 9, |
| THE PERSON NAMED IN      | آ بلانس        | and the state of t | ·Me, 597                     | ते वा पान्तु सुगुप्तवः                 | 神教教           |
| मप्राचे- १५              |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10-a 556                     | ते तिका क्योकिनो                       | 44.           |
|                          |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                              |                                        | -1            |

1-1-, 607 1-to, 914. 1-42, 72 ··· 557 9-71, 330 1-4+, 446 14- 782 9-49, 84<del>6</del> V-94 856 \* we, 351 **9-84**, 355 8 92 **3**50 141 358 129 1-44 26 -41 648 -4R 649 4 46 808 -- 864 २९ 804 4 2 778 1-42 788 1-v 685 ₹4, 422 to 741 ₹-€, 667 -14 588 144, 175 B-W 918 10 691 -10 170 1-64, 84 -QQ. 714 -44, 659 1-1M, 45 -AV 482 14, 668 ·\*\*, 347 1ML W. 64 **44, 514** 

€ 98 507 तेरेच प्रतिपचतेऽत्र 10 84 595 त्यकाद्येषपरिमद खक्ता वरं विश्वरपयसी १ १७८ 178 स्वरका स्वासनवप्रमाण ८ २१ 506 स्वाज्यं मासं च मधं च ६ २३ 419 स्याज्या सर्वा किन्तेति ११ ३५ 632 २ 🖠 858 त्रिभूवनगुरी जिनेषर 14 28 830 विकोक्छोकेशस्तां ब्रेक्कोक्यप्रस्थावतो 9 9 10 14 1 889 **बैकोक्याधिपति**त्व 1 89 596 ब्रैकोक्ये किमिहास्ति 34 88 798 त्वदक्षिपग्रद्वयभक्ति त्वसत्र लोकत्रयसग्रानि १५५ 780 स्वमेव तीर्थं ग्राचिबोध १५ २४ 799 14 24 800 स्वचादिकोध सल् स्वयि प्रभूतानि पदानि १५ १३ 788 861 खं कारुणिकः स्वामी 526 त्वामासाच प्रशङ्खेन 9 9 9 Q # 520 त्वामेकं त्रिजगत्पति

₹

वर्ष नीवधमस्य नैव 300 Se E द्सान दमपारसंस्ति १ १९८ 198 द्याङ्गिनां चिद् द्वितय १६ १७ 823 वर्षानकामधरित्र £ 3 496 दशैनं निश्चय प्रसि 9 98 321 दानप्रकाशनमशो भन २ ५२ 250 दानं ये न प्रयच्छन्ति **4 22 428** दानाय यस्य न घन २ २३ 219 दानाय यस्य न समुत्सहते २ ३४ 232 दानेनैव गृहस्थता 9 19 472 दानोपदेशनमिदं ₹ 42 251 दॉरा एव गृह न 12 19 670 दारार्थाविपरिप्रह 12 16 677 विद्रे तुमस्मि 181 742f दिवानि सण्डानि गुरूणि ३ ५ 302 दिश्यकी मुखप्रक्रिक-163 841 हुर्गेन्धं कृमिकीटजाल ₹₩ ₹ 916 दुर्गन्याश्चन्यानु 255 हुर्गन्धाञ्चनिधात ₹₩ \$ 915 दर्भ्यामार्थमयचकारण-1 41 53

11 1 598 दुर्केक्षं जबति परं युकेश्येऽपि चिदास्मनि १ ११ 110 3 9 261 वुक्तं कृष्या समितन्यता 2 4 258 दुर्वाराजितकमेकारण-दुश्रेष्टाकृतकर्मशिक्यि 291 3 38 दुष्प्रापं बहुदु सराशि १२ २१ 680 453 द्र-सप्राहगणाकीर्णे 0 P 3 269 दु सम्बाहसमाक्षं 3 90 904 28 1 दु खब्बाछसमाङ्खे w ww 381 दुःखं किंचित् सुख दु से वा समुपस्थितेऽथ ३ ५ °57 द्राद्मीष्टमिनाच्छति ११८६ 188 9 59 74 हगबगमचरित्राककृत इग्बोधीपरमा तदाबृतिहते ८ ६ 491 w-u 463 रक्रम्खन्नतमष्ट्रभा **q q** 431 रवद्यायसमी जेयो इष्टिनिर्णीतिरास्मा 9 69 81 6 94 500 दृष्टिस्तस्वविद & 9 403 देवपूजा गुरूपास्ति देव तस्त्रतिमां गुरु RE 12 906 देव स किं भवति ₹ 94 216 देव सर्वविदेश एव 34 3 840 देवाराधमपूजनादि 9 465 देवोऽयमिन्द्रियब्रह 19 4 852 देशवतानुसारेण s 22 418 दोषानाघुष्य छोके 1 44 85 **युतमांससुरावेश्या** 9 94 16 **यूतमांससुरावेश्या** 6 9 406 चुतादर्मस्त प्लादिह 9 29 31 ब्रादशापि सदा चिन्त्या ६ ४२ 438 हैवतो हैतमहैताव 8 2 3 338 द्वैतं संस्रतिरेच 9 99 543

घ

धन्योऽसि पुण्यनिक्यो २१ ९ 874 धरह परमाणुलीकं १३-५६ 737 धर्मशत्रुबिनाशार्थं ६ १३ 409 धर्मः श्रीवशम्ब एव १ १९५ 195 धर्माश्रमेतविह मादव १ ८० 87 धर्माधर्मेनश्रस्ति ९-२५ 539 धर्मार्थनेनशस्ति ६ ११ 407 धर्मो वीवव्या सुव्यकः १०% में धर्मो रक्षति रक्षितः १०% ६५ १८% १८% विकारतासनमञ्दर्भः १०१ ६७, १८% विक् तत्वीव्यमासत्ते १०६०, १८% धृतीपुतारेतं विश्वकः ५०%, १९९०

2

न प्रसियन्ति संबन्धि 1 14, 32 144 781 मभःसमं बर्ल नमस्य च तरेवैक 347 98 99 821 नमोऽस्तु धर्माच 21 48 651 **नयनिक्षेपप्रसिति संबद्धमाणादिविधान** 15-4, 811 14 0, 813 नरामराहीश्वरपीडने 1 144. 166 नष्ट रबसिवास्त्रधी नष्टा मणीरिय चिरात् R 14, 238 नष्टे वस्तुनि ब्रोभने 1 14 267 u su. 372 नाकृतिनाक्षरं वर्णी नानागृहध्यतिकरा-2 22. 211 ₹-₹ 204 मानाजना भित्रपरिप्रह गानायोनिजडीयङक्ति १ १८३.188 wa 589 नाममात्रकथया नामापि देव भवत 21 8 869 नामापि य सारति 2 38 214 नामापि हि परं तस्तात् ४ ३६ 343 नार्थ पदात्पदमपि 2 wn 241 निजेर्गणैरप्रतिमे 14 9, 810 नित्यं सादति हस्तिस्कर १२-४, 668 नित्यानित्यतया महत् 1--- 549 निस्वहोष्यमञ्ज्ञासण्डने २६ ६. 986 निरूप्य तस्त्रं स्थिरता 1-44. 80 निर्प्रम्य स्वयुद् 22 to. 911 निर्जरा च तथा कोको 4 88. 440 निर्जराशासनं प्रोक्ता tut. 449 e 74. 501 निर्देश<u>ियम्</u> त**चरा**चा निर्विष्णोऽहं नितरां 20-2: 859 निर्विमाससपि 14-14. 561 निवायपद्मारात 11-61, USB निश्च यातगमनस्थिति \*\*-E\*, 577 नियाचेन तर्देशकारीत D-54: 239 निश्चवैकरमा मिलं 100 to 100 to

March Brane 1-142 128 Realt Acces \*\*\*. 367 विक्रेपग्रहचेपग्र-14-3. 647 कि रेग्युसर्वका ##P4. 504 **बिक्रियामर केमारा** 487 कि सेवासस्क्रीस-1 186 107 **क्रिक्शकास्त्र**क 944. 831 **शिःसंगत्पमरागिताय** 4-4.516 निःस्यक्षाचानिमाचw wo. 377 स्थानक परात्मवि विक्तं १० ८ 555 वर्ग सल्हास्येति 4 14, 529 चन्नासहोषाचि सरीव RW # 917 ग्रुणां भवत्संगिविसंस्कृतं १५-१७ 792 तृत्वतरोर्विषयस्य 1116 635 नैवात्मसो विकार 11 34 622 नो विविक्तरकार्यमस्ति 1 2, 2 नो नीयं न जर्र तहस्ति ₹4-# 928 नो रष्टः श्रुचितस्य-Ru-4 927 नो विकल्परहितं s & 558 मो श्रम्यो न जहां न १ १३७ 134 न्यायायम्बन्धनंकीयक १ १६७ 167 न्यासम्बद्धाः च करप्रदर्ज २ ४५ 243

•

पत्ताण सार्गि पिव 1111 712 पदाब्जयुग्मे तव 14 12 818 परमधर्मनदाजन-9 998 116 परमानन्दाक्यरसं 1 142 153 वरं यहायत्त्रतयाति 14-43. 827 परं मरका सर्वे 1 101 103 परास्त्रतच्या प्रतिपत्ति \*4-22. 797 परिअद्यक्ती सिवं यदि 1-44, 56 सर्वेश्वे किसबोडय विक्र २७-३ 920 पर्वतम् स्वामिः 4-44, 421 **पश्चिते का सं**गादिन 1-1×3. 171 **Marie (Marie & 1-54, 880** पक्षम हम रहे रजमामसा २६-२, 982 मबादम्बाके कार्याकि १-३७, 428 WENT BY ROLL OF LAPS A 1095 MENNESON TO PROPERTY AT S THE WINDOWS MENT PROPERTY AND ASSESSMENT

**प्राथमिक्स** 4-4. 396 प्रकाशकात्ववर्गिके R-4 286 प्रवाविकीकविकामिक/इ-मन 367 पूर्व सरकारोपमधिप W-11, 474 प्रमात सः संक्षतीर्थ 14-1. B09 प्रसोडमेंत चतर्व - 483 पूजा न चेजिनपतेः 1-7 222 प्रवासिमि विभिनदम् 14 4 856 पर्वोपार्जितकर्राणा a 90 262 पोर्च पिव तह वयक 11 12 718 प्रतिसमसर्थ जनी 9 949 151 प्रतिक्षणनियं इति 9 22 48 प्रतिपद्मसानमपि च 11-89 641 प्रथम<u>मु</u>ख्यस्**वे**ः 1 1 282 प्रपञ्चनित जिल्हा अक्ता ६ १४ 410 प्रबोधो सीरमं 9-49 प्रभाणमयनिसेपाः 9 15 323 प्रातस्त्रवाच कर्तव्यं 1-15 412 पातर्व भेरकाप्रकोटि-1 109 174 प्राप्ते संस्थानि सर्वः R RR 220 प्राप्तेऽपि दुर्छभवरेऽपि \* # 202 शाय इसी ग्रहणते 249 213 धियजनसतिसोकः 3 to 279 प्रेरियाः सत्तगुणेन 10 21 578 मोच चिमाकरो प्रतेकति 1 44, 65

वर्ष पश्चन बड़ी 11 86, 645 बबो सब्बोऽहमय 11 vs 643 बढ़ो वा सको वा \$1-43 650 बन्धमोत्री रतिहेची was 340 बन्बस्कन्यसमाग्रितां 190 1 19 **वहिर्विषयसंबन्धः** w 11 318 बहासरपि किमन्यैः 1 ME 76 केनपासुद्दा सम्बंध 11 41. 782 वास सामगढने 10-32 585 Although de l' · 459 Marson 100 17-17, 528 17 6-04, 480 विकासको प्रति the shander to be 1851 A STATE OF S

बोर्यसम्बद्धाविकासि ३५०१५, 572 बीबादकि क विकित्त १५-६० 657 डोपेसापे मतिसक 2-2W. 844 बोबोऽपि यत्र विस्को 11-1. 604 भवत भवत यारङ् 282 919 अवताता यत्र म वावि 14-6 788 सबबनिवसकीर्वैः 2 1m, 17 भवन्ति बुक्केनु प्रकृतित 1-4, 260 मव अक्रमना गरमनी 1-04 78 अवरिक्षरिष्ठ तावकृत्य- १-१४० 140 सवविवर्धनमेव वतो RE 9 981 अवसायरिम प्रस्तो 12-0m 721 मवारिरेको म प्रशेषका १६-३४ 808 मञ्चानामणु सिर्वते ·--- 484 मञ्या भरिभवार्जितो-\*\*-c. 930 अन्याम्ओरहनन्ति 1 4 4, 838 भावान्तः करजेन्द्रियाणि ९ ३१, 525 भावे सनोहरेऽपि च 11-44, 658 भिक्षा वरं परिव्रता ₹ ₹2. 221 12 24, 716 भिण्याण परणसार्थ भिन्नोऽई वपुषो बहि 1 194, 148 अभवादिभिः प्रतिविशं R & 206 अवगरथुय भ्रुणह् सह १३ ५७, ७३८ सरिपर्संयुक्तमञ्चली 14-17 559 अरिधमात्सक तक्षं v-v. 314 महा प्रचित्रकेतकीः 1 164. 185 मेदज्ञानविद्येषसंहत 4 9 894 भोगोपभोगसंस्थानं 1 30, 423 भगति नशसि ऋन्द्रः 3 Ry 277 अमन्तोऽपि सदा शास-8-4. 312 भाग्तिमदेश बहुवर्तास 1.40.60 भ्राम्यन् काळमनन्त्रमञ् ३ ३०, 272 स्क्षेपेण जयन्ति चे 19 1 660

मिनस्ति हु नेपालका सिद्ध व्यव विवासी स्थापना १९८७ सिद्धां विवासी के त्र काक का की की अमित्वां विवास स्थापना के प्रकृति की सिद्धां विवास के सिंग्स के प्रकृति की की सिद्धां के प्रकृति की की सिद्धां के प्रकृति की की सिद्धां के सिद्धा

| **** <b>*</b>              |                |             |
|----------------------------|----------------|-------------|
| सन्ये न प्रायशक्तेषां      | 4-53           | 417         |
| मधि बेतः परजातं            | 11 28          | 631         |
| मकैर्विमुको विमछो          | 14 18          | 819         |
| संदरमहिजमाणांषु-           | 18 8           | 711         |
| मा मा महिरन्तर्वा          | 1186           | 646         |
| सामसंख गतिरस्ति            | १ २२           | 569         |
| भानुष्यं किक दुरुमं        | 1 90           | 97          |
| ज्ञानुष्यं प्राप्य पुण्यात | 1 9 9          | 71          |
| मानुष्यं सःकुले जन्म       | ४ २            | 379         |
| माबिखं कुरुते कृतं         | 99             | 90          |
| मार्ग वसकडीकरोति           | 1 €            | 836         |
| <b>सिथ्या</b> स्वादेर्यदिह | 9 9            | 100         |
| मिण्यादशां विसदशां '       |                | 34          |
| मिण्यारकोऽपि रुचिरेव       | <b>8 5 5 1</b> | 231         |
| मुक्त इत्यपि न             | 9 96           | <b>5</b> 65 |
| मुक्तेद्वीर रढार्गछ।       | 12             | 666         |
| मुक्ता मूखगुणान्           | 18             | 40          |
| <b>मुक्योपचारविवृतिं</b>   | 99 99          | 608         |
| मुभुभूणां तदेवेकं          | 8 8 8          | 3ა3         |
| मूर्छ धर्मतरोराचा          | <b>4 \$</b> 6  | 434         |
| मूले तनुसादनु धावति        | ४ २ १४         | 212         |
| सृगयमाणेन सुन्तिरं         | 37 46          | 655         |
| <b>मृत्योगीं चरमागते</b>   | ३ ४५           | 297         |
| मेरसिरे परणुष्छलिय         | 12 11          | 692         |
| मोक्ष एव सुखं साक्षा       | त् २२ ५        | 888         |
| मोक्षस्य कारणममि           | 2 35           | 210         |
| मोझेऽपि मोहादमिका          | ष १५५          | 55          |
| मोदद्वेषरतिश्चिता          | २३ १           | 895         |
| मोहमहाफणिडको               | १३ ३९          | 7 0         |
| मोइन्यापमटेन संस्र्टि      | 3888           | 118         |
| मोहोदयविषाकान्त            | २२             | 890         |
| म्छाने भारूनतः कुतः        | 1 85           | 41          |
| म् <b>कायत्कोकनदे</b> ऽपि  | 3 5 6          | 66          |
| य                          |                |             |
| यव्यानसपि बुद्धिमाना       | वे १ १         | 548         |
| बजायते किमपि कर्म          | 1 141          |             |
| यतीनां श्रावकाणां च        | 8.8            | 436         |
| यत्कस्याणपरंपरापैण         | 9-2            | 485         |

यसः क्रुतोऽपि मदनाध- २ २७ 225

1 98 94

यत्परदारार्थाविष

1 140 197 यस्यादपञ्चल 1 14 15 ब्रह्मोर्क प्रतिमामिरामि वत्र आवक्लोक एव 478 1 161 181 यत्षद्रखण्डमही बस्सगाधारमेतचकति ११४ 104 \$ ₹ 832 यत्स**यकसुर्स**प्रद RR-99 905 यत्सातं यदसातम् E 20 443 यत्मसं तत्मुसामासं यत्स्इमं च महब c 12 498 यधाविधानं स्वमनुस्यता १५ २६ 801 8-a 310 यतस्यक्तमबोधानां यित भवेदबळासु रतिः २६३ 988 यदीयपादद्वितयं 94 9 815 14 21 829 यबर्ध्वदेशे नभसि यदेव चैतन्यमहं तदेव ₩ ७६ 383 यहीयते जिनगृहाय 249 यद इष्ट बहिरङ्गमावि १ १४३ 148 बद्धानोरपि गोचरं न 10 0 837 बद्धदेव मनसि स्थितं १ १६ 563 यसम्तर्निहितानि सानि १ १५६ 156 यद्यानन्द निर्धि Q 9 515 यद्येकन्न दिने ≥ R 254 यद्येतस्य रहा मम S & 517 यद्ववचो जिनपते 99 R 849 यक्षान्तर्ने बहिःस्थित 1 144 159 यकान्तर्न बहिःस्थितं 9 99 533 यस्तु हेथमितरस 1 14 586 यस्त्वामनन्तगुण २१२ 867 यस्याशोकतरुर्विनिव 96 8 844 यस्यास्ति नो धनवत ₹ 14 234 य कल्पयेत्किमपि 1 124 125 य कश्चित्रिपुणो S 8 518 य कषायपवने 9 80 584 केनाप्यतिगाहगाह 4 3 494 य शाकपिण्डमपि ₹ 9 208 य सिद्धे परमाध्मनि 6 RW 509 यात्राभि चापनैर्महोत्स्रव ७-२३ 481 या दुर्देहैकविसा 1 34 25 यादश्यपि तादश्यपि 99 RR 630 यावन्मे स्थितिमोजनेऽस्ति १ ४३ ४३

बाः साक्ष्मित यक विकास क्षाकः 28 युद्धे वायवळं रखेश-¥ \*\*. 298 **युवतिसंगविवर्जन** Pers. 989 युकाबामकवाः कराकः १२-१५,674 वे गुरु नेव सन्यन्ते ₹ 14. 415 वे जिल्हा निजकर्मकर्मक 489 ये जिनेन्द्रं न पश्चनित्र ये धर्मकारणसमु**क्षातिका २-३०, 2**28 येनेवं जगवापवस्यवि ये पडनित न सप्तानं 416 येऽस्यासयन्ति कथवन्ति क-८० 387 ये मुर्का भुवि तेऽपि 111 263 ये मोश्रं प्रति नोशताः w-10 475 वे लोकाप्रविक्रस्वित **€ ≥ 488** वेवां कर्मनिदानजन्य **496** येवां जिनोपदेशेव 433 433 ये स्वाचारमपारसीक्य 1-49 59 येर्द्र सानि समामुबन्ति 492 वैनिस्यं न विकोश्यते 9 16 476 येव सकर्मकतकाल 1 16 270 योगतो हि कमते 10 RE 573 यो जानाति स एक 21-4. 899 यो दत्तवानिह समक्ष २९ 207 यो नात्र गोचरं मुखो 2 29 281 यो येनैव हत स तं 1 20. 27 यो हेयेतरबोधसंश्रत 4 30 502 ₹ रक्षापोषविश्री जनो ₹₩-4, 922 रष्ट्रायते परिचढोऽपि 1 102, 178 रजकशिकासदशीकि 1 22, 24 रतिज्ञकरममाणो 1 104 176 रतिनिषेशविधी ₹₹- €. 988 रतिपतेखवपावर PE-9 934 रवत्रयपरिप्राप्ति q-44, 451 रबन्नवात्मके मार्चे 4-1. S99 रसमयाभरणदीर 2-40. 252 रक्रमयाश्रयः कार्यः 4 Re. 424 रक्षत्रये तपति पश्चि 22 10 .875 रन्त्रास्त्रसङ्खाङ 17-12. 672

रराज पद्मजनरीर्वकत

STAL BIS

#### THE WALL

| 3                                  |                                                           |
|------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| that denut : 1944, 710             | <b>(42)</b>                                               |
| शामोक्कृतिर्वेषा १-२१, 540         | विषाय कर्मश्रममान्य- १६ १६ 822                            |
| शानी क्या व विवास १३ 8             | विभाग मातः प्रथमे ४५०३२ 787                               |
| राज्याती क्रुचितरा १९-३, 850       | विजयस प्रथापोर्न ६ २९, 425                                |
| राजापि समझावती १-७२ 294            | विव्यक्तिका को इस १३३४, 715                               |
| क्रकश्विकृतिनै । १३, 570           | विभाग्ति बकाडिनका १६ ५८, 824                              |
| *                                  | विमोहा मोश्राय खहित १ १०२ 102                             |
| क्रमी व्यावस्थीमतीय- ६ ४४, 296     | विषक्ष मोहणपूर्ण १३-५ 731                                 |
| क्यकित सदाकार्ग १२८ 891            | विश्ववस्तुत्रिश्रतिक्षमं १०-५ 552                         |
| कब्रुधन्ते जकरासचः ३ २२ 274        | विश्रं पश्यति वेशि सभी ८-२ 505                            |
| कर्मा औरिष्ठ वान्त्रिता ३ ४० 292   | विसीर्णाकिक्वस्तु १८ ७ 845                                |
| कविषयक्रमसम्बद्धाः ४ १२ ३१९        | विस्सृतार्वपरिमार्गक १०-३५ 562                            |
| कच्चे क्यं क्यमपीह । १६८ 168       | विहलीक्यपंचसरो १३-२० 708                                  |
| स्टब्स सम्म इसे प्रभी ५-५ 892      | विहाय जूनं तृणवत् १६-५ 826                                |
| कीखोद्देशितवाहु १८८ 846            | विश्वाय व्यामोर्ध १ १२३ 123                               |
| कीवत्तराविसा १३२२ 708              | विदिताञ्चासा विदिये ११ १५ 612                             |
| कोक एव बहुआब १ ४५ 592              | वीवरागवये सास्यः २१-९ 892                                 |
| कोकस्य त्वे न कत्रित् १ १४१ 141    | वृक्षाद्वक्रमिवाण्डका ३ १९, 271                           |
| लोकः सर्वोऽपि सर्वेत्र १ ५४ 450    | वेहमादिणे सहसा १३ १६ 697                                  |
| कोका गृहभिवतमा ३ ५४ 306            | वेश्या स्थादनतसाद- १२ १ 669                               |
| कोकाकोकमनन्तपर्यंच ९ ८, 522        | वेराग्यस्मानदारहम- ११६ 106                                |
| कोकाबेवसि ३ ५३ 300                 | व्यवहारोऽमूतायी १९९, 606                                  |
| •                                  | म्यनइतिरबोधजन ११ ८ 605                                    |
| वचनविरचित्रेवोत्पद्यते १७९ ७९      | ब्याख्या पुराकदानसुद्धात ७-३० 468                         |
| बज़े पराख्यपि १६३ 68               | न्याच्या यद् कियते १-१०१ 101                              |
| वनविश्विति स्तोडन्यः १-७५ 75       | म्याजेणात्रातकावस्य <b>६-४६</b> 442                       |
| बन्धारे गुणिनस एव ८२३ 508          | न्याविनाङ्गमिभूयते । -२४ 571                              |
| न्यराहिपरिसानते ११३ 600            | म्याधिस्तुवति शरीरं ११-२३ 620                             |
| बद्धरानियमिक्सिका ११२४ 621         | भ्यापी नैव शरीर एव १ १३७ 187                              |
| वयसिंह निजयुश्यस्य १-४६ ४६         | श                                                         |
| वर्षं हर्षमपाकरोषु २३ १३, 907      | सक्रोति कर्तुंनिह क २१३, 868                              |
| वाचनाय प्रमाणं व श्रृष्ट ३ १२४ 124 | वारीराविवहिकिन्सा ४-५५ 362                                |
| बाम्बानिय सुर्व ह्वा ३-३६, 288     | वाविकाओं बागबूतांख १६८ 814                                |
| वाली प्रसालतिह २३ ३३, 878          | षायाज्यभावारामा- ११६५, 165                                |
|                                    | शक्तनीहमहा चकार ३ १३२ 182                                 |
| बातक्यसस्स्युव्यारे ९ १७, 581      |                                                           |
| बात्क वृत्र किन्नु कि ३ ४७, 299    | पास्ते कर्मण्युचित ११३३ । 133<br>सार्व कम्परकारेत १४५ ३५२ |
| बाक्स ग्राम्यमडे कवित् ५ ४ 891     | •                                                         |
| <b>Martifflagera: 8-24 888</b>     | विक्यामामपदाव १६१, 61                                     |
| सिक्ष व्या वर्ष स्ते १३ १५, 696    | प्रवर्गियमयमस्य १०२०, 574                                 |

1 110, 114 ge ufe finei

सर्व कामरिवर्ति 1-14w. 167 **इदान्स्यमञ्**रं 11-12, 615 **स्थानसम्बद्धाः** 1-1c, 290 1 41, 83 श्रामाच्याच्याच्याक्त्य-जीप**श्चानिक्तगुर्जी**व 14-10 857 श्रीवीरेण सम प्रसन्त 221,546 श्रुतपरिचित्रमञ्जू सूर्व 114, 608 श्रुतात्विककमपि 140 779 श्रेषायुपी कवति Res 201 श्रेषोऽभिषय मृपते ₹ ₹, 200 शापि क्रिवेरपि 1-11, 289 B į,

सह हरिकवकण्यास्त्री १३ ४४५ 726 स प्रायुक्तागीकाः # 19 826 1 21 21 सक्छपुरुवधर्म अस्त-सम्बद्धरप्येष जन 14-14 790 स बिय सुरणविजयमा १३ ८ 689 स अवति गुरुगिरीयाव ११ ७ 601 स जयति जिनदेवः 1-1 6 सतताभ्यसमोगानां 1 140 150 सतां वदीवं वक्तं 14 1. 816 सति दितीचे चिन्ता 1117 629 सति समित बतान्वेथ 9 42 92 सत्पात्रवानजनितोषतe-e 218 सत्यंत्रेत यमागकि 4 24 427 ससमाधिका 14-11 580 स **स**र्गः शुक्तराम**णीयक** ३-१८०, 180 सर्ग्योजसर्व विद्वाप ₹\$ ● 901 संभागते किछ विषक्ष ₹₹4 226 9 14 12 सन्तः सर्वसरासरेन्द्र सम्बद्धां विद्यो 11 40, 654 24-1 923 सन्माल्याति चढीच ₹ \$₹, 408 सरीय गरकाणि स्यः समता सर्वभृतेषु 4 6 404 समयस्येषु बाग्सर्थ 4-14. 482 समर्थों अपि च यो द्यारा ६ ३४ 490 समुद्रवीयाकृतिरहेति 14 18, 789 सन्पर्श्यसमोधाः 11 18, 610 सम्बन्दर्शनवो प्रकृत-21 1 866 ४-५२ 359 सम्बन्ध्यानवीशक्षि 1 00 70

| सम्बन्धकोशवारित्र ४ १३               | <b>3</b> 90 |
|--------------------------------------|-------------|
| सम्बन्धकोशकारित्र ६२                 | 398         |
| सम्बन्धां चनित्रद्वारिण २५ ४         | 926         |
| सयबबुरासुरमणि १६२                    | f83         |
| सर्वी द्वारकता भवत्व १ १९१           | 191         |
| सर्वज्ञः कुरुते परं ८ १              | 495         |
| सर्वेत्र च्युतकर्म ८२६               | 511         |
| सर्वत्रोद्धतशोकदाव ३३४               | 286         |
| सर्वमावविरुये विभा १ ४               | 5J $1$      |
| सर्वविज्ञिरसंसारे ४६३                | 370         |
| सर्वविद्वीतरागोको ४१                 | 317         |
| सर्वेसिश्वणिमादिपङ्कण १ ३            | 0ر د        |
| सर्वागमावगमतः २१६                    | 871         |
| सर्वाणि न्यसनानि हुगति १३३           | <b>3</b> 3  |
| सर्वान् गुणानिह परत्र २-३९           | 237         |
| सर्वे जीवदयाघारा ६ ३९                | 43 x        |
| सर्वेषामपि कर्मणाम् ९१६              | 530         |
| सर्वेषामस्य प्रदृद्ध २१              | 469         |
| सर्वेंसीर्थजकैरपि २५                 | 929         |
| सर्वोऽप्यत्र सुहुसुहु ९ १            | 524         |
| सर्वो वाम्छति सीख्यमेव ८             | 46€         |
| स सर्ववित्पर्यति देखि १५९            | 784         |
| सहइ सरीर तुह पहु १३ ४२               | 723         |
| संख्य कमलेर्मरायपि ११८७              | 187         |
| संपद्यारकतः प्रिया- ३३५              | 287         |
| संपद्येत दिनद्वय यदि १२ १२           | 671         |
| संप्रादेशभेदाभ्यां ६४                | 400         |
| संप्रत्यत्र कछी काले ६६              | <b>4</b> 02 |
| संप्रत्यपि प्रवर्तेत धर्मस्तेनेव ६ ५ | 401         |
| सप्रत्यक्षित केवली १६८               |             |
| संप्राप्तऽत्र भवे कथ ४               | 46          |
| सब चेऽपि सति स्याज्यी ४ २९           | 336         |
| संयोगेन यदायात ४२                    | 334         |
| सयोगो यदि विप्रयोग ३ ५२              | 304         |
| समिष्किः सिना गछिते ११४              | 637         |

| •                           | 4 - 5 -               | 567 |
|-----------------------------|-----------------------|-----|
| सविद्युद्धपरमास्म           | \$0 20,               | 354 |
| संसारघोरघर्नेण              | 8 80                  | 385 |
| ससारसागर                    | ¥-•                   | 921 |
| संसारसञ्जयोग एव             | 48 0                  |     |
| संसारातपद् <b>धमान</b>      | 4 55                  | 536 |
| ससारेऽत्र घनाटवी            | 3 35                  | 120 |
| ससारे असतिबरं               | 1                     | 9   |
| संसारा बहुदु:खद             | ९ १३                  | 527 |
| सहारोप्रसमीरसंहति           | 1 135                 | 193 |
| सहतेषु समनोऽनिलेषु          | 1 1                   | 564 |
| साभ्रप्राममित मनो           | ९ २३                  | 537 |
| साक्षादपुष्पशर एव           | 188                   | 851 |
| साक्षान्मनोवचनकाय           | 2 11                  | 909 |
| साङ्गोपाङ्गमपि श्रुतं       | 6 96                  | 503 |
| साधुरु <b>क्ष्यमनबा</b> प्य | 9 99                  | 558 |
| सानन्द सुरसुन्द्रिभ         | 108                   | 834 |
| सानुष्ठानविशुद्धे           | 1119                  | 616 |
| सामायिकं न जायेत            | ६९                    | 405 |
| सान्यमेकं परं काय           | 8 4 4                 | 373 |
| साम्य नि शेषशास्त्राणां     | 8 <b>\$</b> &         | 375 |
| साम्य शरणमित्याहु           | ४ ६९                  | 376 |
| साम्य सद्घोधनिर्माण         | 8 €                   | 374 |
| साम्यं स्वास्थ्यं समाधिः    | <b>4</b> 8 <b>4</b> 8 | 371 |
| सिद्धज्योतिरतीय निर्मेश     | ह ८ १ <b>२</b>        | 497 |
| सिद्धारमा परमः परं          | ८ २५                  | 510 |
| सिद्धो बोधमिति              | 64                    | 490 |
| सुप्त एष बहुमोइ             | 8 6                   | 587 |
| सुप्त एव बहुमोहनिद्रया      | <b>3</b> 8 <b>4</b>   | 593 |
| सुहमो सि तह ण               | 98 48                 | 735 |
| A n                         | 14 19                 | 825 |
| सूक्ष्मत्वात्रणुदार्शिनो    | 69                    | 486 |
| सूनोर्मृतेरपि दिनं          | २ २९                  | 227 |
| सूरे पङ्कजनन्दिन            | ९ ३३                  | 547 |
| सैवैका सुगितस्तदेव          | ८२८                   | 513 |
| सो मोइथेणरहिको              | १३ ३                  | 718 |
|                             |                       |     |

सीधानीवृति कारियीः १०१ ६६, 186 **तीशावशीर्यस्य** 4-99, 242 सीभाग्वाविगुणवलोक्- १२-२०, 679 त्थिरं सदपि सर्वेदा \*\*\*\* 278 ब्रिक्श मा मुनयो भवन्तु २३-२, 908 किरवेशपि बजत मा 1-14, 35 रप्रष्टा यत्र मही वदक्ति 1 44 69 स्पृष्ठा मोबोऽपि मोबोस्था ४-पइ. 860 सारमपि हृदि वेशी 3-40 57 स्याच्छव्यास्त्रगर्भेता € 18 499 स्वकर्मच्याप्रेण रङ्गवित ¥ 84, 301 स्वजनो वा परो वापि 8 84 444 स्वपरविभागावशमे 11 12 639 1-41 91 स्वपरहितमेव सुनिभिः स्बारे स्वावतिचारिता 14 2 662 मायंभवा येन समस्तं 14 1, 807 स्वर्गायावतिनोऽपि 9 99 11 स्यस्यायसि दी व्यव्यस्य ३ ३७ 289 स्व बुद्धं प्रविद्याय चिद्वण १ ६९: 39 ं सानुभूखेव यहम्बं RR 1. 884 स्वान्तं ध्वान्तमदोवं 11 14. 636 स्बच्छाहारबिहार · 9 467 हिनत ज्योम स मुहिना ३ ४३ 295 हन्ति स्वावरदेष्टिनः ₩ 464 हरति हरत दुखं ₹ 9, 872 हियपस्थ ज्ञाणसिहि 11 14 699 हिंसा प्राणित कस्मर्थ 1 48, 52 हिंसोज्ञित एकाकी 11 14, 613 हीनं संहमनं परीबह RE 6 900 हृदयभुवि हरोकं 9 41 73 हृदि वसहाचि बहिः \$ 49 89 हे चेतः किस जीव 1 184, 145 हेयं हि कमें समाहि 2-04 382

हेयोपादेयविसास

11 91, 640

### विशेष-शब्द-सूची

j ng

¥

|                       | <b>78</b>   | ALC:                  | 4.0                 | <b>**</b> ********************************** | "              |  |
|-----------------------|-------------|-----------------------|---------------------|----------------------------------------------|----------------|--|
| नक्ष द्वा             | 189         | वर्षक्रिया            | and ;               | उन्तम्                                       | 114            |  |
| संस्था पुषा           |             | <b>अहै</b> य          | *                   | <b>उत्तरक्षा</b>                             | <b>14/14</b>   |  |
| मान-पूर्व             | ***         | अवधिरम्               | 720                 | <b>उत्तरपुष</b>                              | 2 140,286      |  |
| वाद्यान               | <b>常</b> 条  | <b>अविश्</b> ति       | 44                  | <b>टर्</b> च                                 | 110            |  |
| महानुस                | 84,9M#      | अञ्चल्यान             | 984                 | <b>क्वीर</b> णा                              | <del>) Y</del> |  |
| <b>वधीर्यश</b> ्चि    | 1144        | शसर्ग                 | 124                 | उतुम्बरपंचक                                  | 14.            |  |
| <b>गवित</b>           | ***         | शकुनित्व              |                     | <b>उदिष्ट</b> िशति                           | *              |  |
| जिसादि                | ५८ १६६      | बहुओपबीग              | 198                 | उपकार                                        | 144            |  |
| मधुमव                 | 121 129 184 | अशोक                  | २ ६ २३८             | उपासभुव                                      | 448            |  |
| अधुवतचारी             | 184         | भसाव                  | \$ 15.15            | उपाध्याव ( म                                 | •              |  |
| गणुमती                | 68 68       | नसात कर्म             | 1 1                 | डपासक                                        | 156            |  |
| वतिवारिता             | 152         | महम्                  | 48-44               | <b>ड</b> पासकाष्मपन                          | •              |  |
| मद्रैत                | 110 140 242 | <b>गर्हि</b> सा       | 128                 | <b>अर्जयन्त</b>                              | <b>११</b> २    |  |
| मधर्म                 | 198         | शाकिंचम्प             | 81                  | अर्थम                                        | 201            |  |
| वश्चवानुत्रेक्षा      | 124         | भाषेट                 | ८ १२                | एकल                                          | १८ १३५         |  |
| अन्युमित              | •           | भाषार                 | 3 24 336            | एकाक्ष                                       | 194            |  |
| भगन्त                 | २३०         | माचार्य (स्रि)        | ₹७                  | एकादशस्यान                                   | •              |  |
| <i>अगर्तचतुत्र</i> य  | ४३ २५२      | बात्सा ५३-५५          | 1 42 114 186        | एकाम्बवाद                                    | 406            |  |
| अनम्तको धादि          | 38          | भारमोत्य सुस          | 141                 | एकाम्सवस्य                                   | ₹ <b>ફ</b>     |  |
| भनन्यसीस्य            | 186         | थाविजिन               | <b>₹</b> ₹ <b>७</b> | एकाम्सबिव                                    | 242            |  |
| भसुप्रका              | 128 124 120 | नाचनिन                | 186                 | भीषपदान                                      | 99 122 180-84  |  |
| जन्तराय               | ४४ १४९,२३३  | <b>आध्यात्मिकसुवा</b> | 144                 | क्लुकार्य                                    | 41             |  |
| <b>ग</b> न्यविधि      | 9.9         | <b>भाग्तरसं</b> षम    | 198                 | क्रमड                                        | 814            |  |
| <b>जञ्चन</b> वर्तनीय  | 40          | बाह्य                 | 186                 | क्रि                                         | 15,74          |  |
| मन्बर्शिविधि          | 141         | मार्म्भ बिरति         | •                   | क्रपडुम                                      | 46,500         |  |
| श्राम्यस्य            | 124         | <b>बाराजना</b>        | ६६ १५७              | करवर्ष                                       | 210,244        |  |
| अपांत्र               | 9.9         | वार्जव                | <b>1</b> 0          | करपादिष                                      | 69             |  |
| <b>MERINE</b>         | 116         | <b>भा</b> ते          | 376                 | समावनित्रह                                   | **             |  |
| वान्यावान्त्री        | २४९         | बाकोचन                | १५८                 | काम                                          | 15,120         |  |
| वामवत्।ग              | 41 155 484  | मामस्य                | <b>२३३</b>          | कासनी                                        | 90             |  |
| थासिमस्य              | 454         | वाश्यक्षक किया        | 334                 | कामचेतु                                      | 210,295        |  |
| वागुरीत्व             | 137         | stille stee           | 44                  | 4111                                         | 14.            |  |
| वासीकावी              | 140         | वासव                  | 124                 | <b>नामक्रेश</b>                              | 8.8            |  |
| सम्बद्धिमन् <b>री</b> | ₹₩.*        | मानुसपुत              | 124 191             | काकोरसमे                                     | \$ 500         |  |
| भए ह                  | 7 1         | _7                    | <b>44,44,44,44</b>  | Site.                                        | 144            |  |
| estable.              | 42.4        | हैकर                  | 525                 | <b>enfe</b>                                  | 140 550        |  |
| *                     | 48,940      | distant :             | n n                 | <b>FIR</b>                                   | 9月度            |  |

¥

| and.                | पृष्ठ               | शब्द                          | 22               | बाब्द            | 24               |
|---------------------|---------------------|-------------------------------|------------------|------------------|------------------|
| क्रिश्चमान          | २६                  | चारुदस                        | 98               | वशंगप्रवि        | *14              |
| Sala<br>2-2-1-1     |                     | वित्तस्य                      | 493              | वृशैनावरण        | 88,585           |
| <b>इस</b> सी        | 11                  | चिद्र्प                       | 48               | दशयमे            | **               |
| <u>कृत</u> योग      | 36                  | चित्रपमहः                     | 88               | दशसुल            | 12               |
| <b>80</b>           | १६ २४७              | विस्तामणि                     | २१७ ३२३          | र्वशमशक          | 444              |
| <b>Ethia</b>        | ११५ १८३ २१२         | चृत्रिका                      | 286              | दान              | 186 129 188-82   |
| <b>इतक्रम</b> ता    | € 180               | वैत्य                         | 188              | दामसीर्थ         | **               |
| र्केटका<br>-        | 99                  | चैत्यगृह                      |                  | दारनर            | 197              |
| केवस्त्रान          | 714                 | वैत्याख्य                     | 188-84           | विगम्बर          | 21               |
| केवकदर्शन           |                     | चौर्य                         | ۷ ع              | विग्राह          | 124              |
| केरकक्रिय           | 178                 | छत्रत्रय                      | २ ६ २३७          | विवाभुक          | •                |
| केवस्त्री           | <b>३</b> २ ८        | <b>छत्रास्य</b> ता            | ų                | दिञ्चध्वनि (     | वाणी) २०७        |
| केश कोच             | 23                  | जघम्य पात्र                   | 9.9              | <b>बुन्बु</b> मि | 0,720            |
| क्षणिक              | यह यय               | जबन्य रात्र                   | 48               | दुव्यरित्र       | 44               |
| शायिकतान            | 180                 | जन्मस्त्रान                   | 7 <b>1</b>       | दु समकाङ         | 188              |
| गणेश                | २२४                 | }                             | ·                | दु चमकाळ         | २५३              |
| गर्व                | ₹€                  | जात्यन्धहस्ती<br>जात्यादिगर्व | 3 0              | <b>रगादित्रय</b> | 18 88            |
| गाईस्थ              |                     | जात्याव्याव्य                 | 3.5              | दष्टि            | źs               |
| गुण                 | 119                 |                               | 1 0 1            | देव              | ८३ २५५           |
| গুণানত              | 388 886             | जिनदेव<br>जिनपति              | <b>ą</b>         | देवपूजा          | 386              |
| गुसि                | 346 680             | जिनवाणी<br>जिनवाणी            | 86               | देशना            | १५७              |
| _                   | ८६ २५४ २५५ २६१      | _                             | 2                | देशवत            | 12 129           |
| गुरूपास्ति          | 186                 | जिनसद्य                       | 184              | देशवतचारी        | 180              |
| गृहस्य              | 998                 | जिनाकृति<br>जीवित्तदान        |                  | चूत              | 66 38            |
| गुहरमता             | 82                  | जामतदान<br>जैनी वाक्          | <i>s</i> 4       | द्वेत            | 110 140          |
| <b>गृहासम</b>       | १२९ १३३             |                               | <b>9.0</b>       | हैत <b>डुदि</b>  | 110              |
| <b>पृ</b> हिभमें    | <b> </b>            | श्चान                         | इत ६४ ११८ १८६    | <b>इस्</b> क     | 184              |
| युद्धिततः<br>गेहितत | 9 38 3              | शानावरण                       | 384              | धरणेन्द्र        | 1913             |
| गो <del>ब</del>     | 6 9 90              | तस्ववित्                      | 69               | धर्म ।           | १३१ ५२,६६ ७० ७६, |
| म्हमपति             | 188<br>188          | तप<br>तर्क                    | ३९८३ १२८ २४७     |                  | ८६ ९४ ११२ १६४,   |
| चक्रवर्ती           |                     | 2.2                           | 944              | 11               | 120 155 820,380  |
| च <b>तुर्थ</b>      | \$                  | ताय <b>६</b><br>तीर्थत्व      |                  | धर्मरसायम        | 4.4              |
| चतुर्देश <i>रस</i>  | 384                 | तायत्य<br>स्यारा              | ₹ ₹              | धर्मसुत          | 19               |
| चतुर्विभवान         | 9                   | त्याग<br>त्याग <b>कर्म</b>    | 81               | धर्मानुप्रेक्षा  | 934              |
| <b>चरित्र</b>       | ८२ १६३              |                               | २                | धर्मा किकाय      | 144              |
| <b>यहित्र</b>       | \$\$ \$8 196 98 F\$ | दण्ड<br>दण्डवर्जन             | २१               | नमस्             | 344              |
| =1 <b>=</b> /*      | 140 110 188         | •                             | 129              | नम               | <b>**</b>        |
| चामर                | २ ६ २३९             | द्य।<br>ज्योग                 | 9                | नय               | 44,48 114,3400   |
| · · ·               | , 4 1 <b>62</b> 1   | ५राग                          | 0 48 338 336 3CF |                  | 191 204,22#      |

| शब्द              | 4.0              | शंबद                   | 22                                       | क्षान्द           | ***             |
|-------------------|------------------|------------------------|------------------------------------------|-------------------|-----------------|
| गवसिव             | *1               | वरिमा                  | <b>ፊ የ</b> ዛዓ                            | असि               | \$\$,700        |
| नक्सानोहत         | 14               | <b>प्रबोध</b>          | 48                                       | the               | 41              |
| गारीमण            | 44               | प्रमाण                 | 44 118 148 446                           | सध्यसपात्र        | 91              |
| गामि              | 1 707            | प्रसाद                 | 44,308 304 380                           | सनस्              | 19              |
| मासिनम्बन         | 9=3              | प्रसिति                | 151                                      | मचदेवी            | २०२             |
| गामिनरेग्द्र      | 96               | अमो वित                | 480                                      | महि               | 221             |
| नामिसुनु          | 1                | भाजातिपाव              | 184                                      | महाबत             | 184             |
| नाम               | 189              | <b>माणिद्</b> या       | 4                                        | <b>संग</b> ळ      | 114             |
| मिहोप             | 44 118 191       | <b>प्राथक्षित</b>      | 141                                      | मानस              | •               |
| निगोद             | 386              | प्रायश्चित्र समिति     | 193                                      | मादैव             | 24              |
| नित्य             | ષર પ્ર           | प्रोषध                 | ७ १द्वेड                                 | मोस               | 69              |
| नित्यचतुष्टय      | 189              | <b>यक</b>              | 18                                       | मिष्पागुर         | 40              |
| निर्प्रम्थ        | <b>२</b> ५       | वस्थ                   | ₹4,₹8                                    | मिथ्यात्व         | 44              |
| निर्धस्थता        | २५ २५७           | वण्ध-मोक्ष             | 990                                      | मिथ्याहरू         | 49              |
| निर्जरा           | 920              | ब्छभृत्                | 99                                       | मिञ्चाददि         | 19              |
| निमय              | 244              | वहिरास्मा              | 144                                      | <b>बिध्यादे</b> व | ą b             |
| निश्चयरष्टि       | २१६              | बाज                    | 944                                      | मुक्तिपथ          | ą,              |
| नि शक्तित         | <b>3</b> 3       | बाह्यसप                | 43                                       | गुरुष             | १८२             |
| <b>स्था</b> स     | 148              | वाह्यस्यम              | 148                                      | सुबि              | २८३ ३१,४२५      |
| पङ्कजनन्दी        | ३३० ३४६ १६८      | <b>बृहस्प</b> ति       | २२६                                      | <b>मुनिषर्म</b>   | *               |
| पश                | 216              | बोध                    | 110                                      | सुनिवृत्ति        | 194             |
| पद्मनन्दित        | २४२ २४४          | बोबि                   | 124                                      | मुक्गुण           | २०१३ १६ २४७     |
| पद्मनम्दी         | ७७ ९२ १३ १२४     | बोबिदुर्कम             |                                          | मूख्यत            | 198             |
| •                 | ३७ १७९ १९२ २     | मस                     | •                                        | मुखहरवंब्द        | 21              |
|                   | २१३ २२६ २६२      | <b>महासर्थ</b>         | ४२ १९३,१९६                               | सुमवा             | 12              |
| पद्मभ             | २१८              | त्रक्षाचारी            | 142                                      | मेरु              | 242             |
| परंज्योति         | द्ध १२१ १द५      | मझवस                   | 14                                       | मोश               | इस १६०          |
| परमेडी            | 722              | महार                   | 343 340                                  | _                 | 186 365 365 466 |
| पराज्ञणा          | 611              | भरतक्षेत्र             | 1                                        | मीम               | ३७ १३९          |
| परिमहिबरित        | •                | संस्थ                  | 234                                      | यति               | 3               |
| यरीषध             | २५१ २५६          | भागग्डक                | २०७ २३८                                  | यशसूत्र           | 348             |
| पंक्तिविषयमं      | 280              | साय-अन्तःकर्ण          | 141                                      | यादव              | 3.8             |
| <b>ধাস</b>        | 33               | भावेरिज्ञय             | 99                                       | बोग               | 76 177 184      |
| याजव्यम           | 66-69            | <b>अकियान</b>          | 99                                       | •                 | 108-66,100      |
| पार्व             | स्थ्य            | र्मेंब                 | 17 18                                    | योगद्ववा          | ** 8            |
| 380               | 344              | मुतार्थ                | 246                                      | बीविमायक          | 345             |
| प्रस्थाप्य        | 43,344           | भोषयुति                | 69                                       | चीची              | ६३ ११५,११८,१७३  |
| Section .         | ***              | भोगीयसीगञ्जा           | 77.7                                     |                   | 302             |
| पुण्यकृति<br>वस्य | १०४,२३७ ो<br>१३४ | मोगोपचो <b>गतं</b> च्य | 18 2 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | रमभय              | 448,588,888     |

| RCR |                             |               | भावतास्त्रारम् चन्नकारः |                |             |                       |  |
|-----|-----------------------------|---------------|-------------------------|----------------|-------------|-----------------------|--|
|     | <b>হাত্</b> ব               | 28            | इस्टब्                  | 38             | शब्द        | 23                    |  |
|     | _                           |               | शामित                   | 28             | सम्बग्दशैन  | <b>克鲁</b> 尔           |  |
|     | <b>रवासंचिति</b>            |               | शान्तिमाथ               | 1              | सम्बन्द्रक् | 44                    |  |
| R   | रसावन                       | ,,,,          | शासदान                  | 91 122 181     | सम्बन्धाम   | 5.84                  |  |
|     | शक्तिमोजन<br>शक्तिभोजनवर्जन | 939           | शिक्षावत                | १३१ १३९        | सम्बाष्ट्रस | 77                    |  |
|     |                             | 1             | शिवभू त                 | 3.8            | सरस्वती     | *Re                   |  |
|     | राम<br>शेहणभू               | 999           | चीतळ                    | २२९            | सर्वाथसिदि  | ₹ ₹                   |  |
|     | राव- <i>ा</i> द्ध<br>रोद्द  | 126           | शील                     | ५ ४३ ११९ २५२   | सभव         | <b>新</b>              |  |
|     | राम<br>रुडिधप <b>ञ्च</b> क  | 993           | হাজিলন                  | 334            | सबम २१      | १६८ ३९ १२८ ३३         |  |
|     | क्रोक<br>स्रोक              | 124           | <u> गुक्रम्यान</u>      | 3 इंट          | सयमसाधन     |                       |  |
|     | क्यम<br><b>दचन</b>          | 9 %           | शुद्धनय                 | ३४ १८२ २५९     | सयमी        | १७३ २५७               |  |
|     | वर्षमान                     | रध्र          | शुद्ध नयनिष्ठ           | 168            | सवर         | २१ 1३६                |  |
|     | वसुमती                      | 2 2           | गुद्धनिश्चय             | 338            | ससार        | 154                   |  |
|     | न हुन्तः।<br>बास्सस्य       | 982           | <b>जुदा</b> देश         | ६३ ६४          | सहनन        | <b>ર</b> પ્ર <b>ા</b> |  |
|     | वासुपूज्य                   | <b>२</b> २९   | शुद्धोपयोग              | १२२ १६३        | सात         | <i>देख</i> य          |  |
|     | विकार                       | <b>ર</b> પષ્ઠ | <b>जुभोपयोग</b>         | 9 6 8          | साधु        | २६ २८२९               |  |
|     | विकृति                      | <b>ર</b> પ    | शू य                    | ५२             | सामायिक     | ७ १२८ १४९             |  |
|     | विनय                        | 922           | <b>ञ्</b> रहार          | 396            | साम्य       | २ १२२ १२८             |  |
|     | विसल                        | २२९           | <b>ऋकारादिरस</b>        | 88             | साम्यसरोवर  | १६९                   |  |
|     | विवेक                       | <b>१२</b> ६   | হাৰে                    | 36             | सिद्ध       | 8ई ३ <i>8</i> ई       |  |
|     | वीतराग                      | 28            | श्रुत                   | 348            | सिद्व योति  | 343                   |  |
|     | वीर                         | १६८ २१६       | श्रुतदान                | 383            | सिंहासन     | १ ५२३७                |  |
|     | बीरनन्दी                    | •             | श्रुतदेवता              | २२६            | सुदर्शन     | २४६                   |  |
|     | वीरमुनीन्द्र                | ९२            | श्रुनि                  | २ ८            | सुदृष्टि    | 44                    |  |
|     | बेदनीय                      | 386           | श्रयस्                  | <b>२२</b> ९    | सुपाश्व     | २२८                   |  |
|     | वेश्या                      | 6 13          | श्रेयान्                | १२८            | सुबोध       | ₹ ₩ €                 |  |
|     | <b>ब्यवहार</b> मय           | १८२           | श्रेयान् राजा           | 5 છ            | सुमति       | १२०                   |  |
|     | <b>म्यवहारमार्ग</b>         | <i>२५९</i>    | श्रम                    | 3.5            | सुराचल      | <b>૨</b> ૨            |  |
|     | ब्यवद्भतमार्ग               | <i>३५५</i>    | षद्कर्म                 | १२८ १३९        | सुवृत्त     | 381                   |  |
|     | <b>•बस्त</b>                | ८ १४ १८ १२९   | षट्द्रस्य               | ૧૫૬            | सुवत        | ₹\$                   |  |
|     | <b>म्य</b> सनितात्याग       | 19            | सचित्रत्याग             |                | स्थितिभोजन  | **                    |  |
|     | म्यसनी                      | 3 3           | सत्ता                   | 11             | स्याद्वाद   | 284                   |  |
|     | <b>न्याकरण</b>              | 344           | सरपात्रदान              | ७९             | स्वयमू      | 554                   |  |
|     | घ्यापी                      | d.A.          | सत्य                    | <b>३७ १</b> ३९ | स्वसवेदन    | 91                    |  |
|     | <b>ब</b> र्स त              | ५७२ १३        | संसाङ्गराज्य            | 128            | 1           | <b>४३</b> २५३         |  |
|     | <b>नतरीर्थ</b>              | 6             | समता                    | २२-२३          | 1           | 114,120               |  |
|     | व्रती<br>                   | 139           |                         | 199            |             | ige                   |  |
|     | হাক                         | २१३           | 1                       | ર પ            | 1           | <b>49,</b> 17         |  |
|     | शरण                         | 316           | 1                       | १२२ १२७        | 1           | , <b>*</b>            |  |
|     | समिप्रम                     | २२९           | समिति                   | \$6            | हिंसा       |                       |  |

\*\*

R

## प्रन्यगत हृत्तोंकी संख्या

----

V

१ शाकुं खिकी खित ( मु र है-१३६ )---१-४ ४-१२ १४-१५ १८ १६ २६ २० ११ १६ १८-४४ ५२-५६ ५८, ६१-६१ ६४-६१ ६८-७० ४२, ८४ ८६ ८८ ५ ९१ ९५ ९७ १ १ १ ७-१२ ११४ ११७-२१ १३० १३२ १३४-१८ १४२ ४६ १४५-४९ १५२ १५४-६१ १६२ ६३ १६५-६६ १६९-७ १ ४-७५ १७७ १७९-८० १८९-९६ १९५ ६६ १६८ २५४-५८ २६१-६४ २६० २६९ २०१-७२ २७४-७६ २८४-८८ २९ ९७ ६ १०१-५ १८८-९६ ४५९-७९ ४८१ ५५ ५९५-९७ ६६ --८१ ८ ६ ४३१-४७ ८६६ ८०७ ८९५-९१६ ९१८ ९२०-६ ==६१९

इसके प्रत्येक व्यरणमें मगण सगण जगण सगण तगण तगण और अन्तर्में ३ वर्ण गुरू होता है। बति १२ और ७ वर्णोंपर होती है।

२ आर्या--२४ ३२ ५४ ७८ ८९ ९१ ९४ ९६ ९८ १२९ १५३ १७१ २५३ २८ २९८ ५ ८-६५८ ६८२-७७५ ८५८-६५=१७८

इसके प्रथम और तृतीय चरणमें १२ मात्राचें हितीय चरणमें १८ तथा चतुर्थ चरणमें १५ मात्राचें होती हैं (श्रुतकोष )।

- है रहोक (अनुष्टुम्)—१६ ९२ १५ २८१ ६ ८-८२ ६९७-४५८ ८८ ८८४-९४=१५६ इसके चारों चरणोंमें पांचवां वर्ण लघु व छटा गुरु होता है। द्वितीय व चतुर्थ चरणमें सातवां वर्ण छघु होता हैं (श्वतवोध)।
- ४ यसन्तिसिक्षा (मृर ३-९६)—३४-३५ ५ ६ ६३ ६ ८३ ८७ ११३ १२५ १३९ १६१ १६९ १७३ १८८ १९७ १९९-२५२ २६५-६६ २६८ २७ २८३ २९९ ३ ६-७ ६८४-८५ ३८७ ४८ ८४८-५७ ८६७-७५ ८७८ ८८३=१ ३

इसके प्रत्येक चरणमें तगण भगण जगण जगण और अन्तमें २ वर्ण गुरु होते 🕻 ।

- प. चंद्रास्थ (सु र ३-५९)---५१ ८ २५९ ३ २ ७७६-८ ५ ८ ७-३ ८७६ ९१७=६ इसके प्रत्येक चरणमें जगज तगज जगज और रगज होता है।
- ६ रघोद्धता (सृ र. ३ ५१)--५५१-९४=४४

इसके प्रत्येक चरणमें रगण नगण रगण और तत्पक्षात् कमसे ३ छत्रु च १ दीवें वर्ण होता है ।

७ मास्तिनी (सृ र २-११०)---५ ६ १७ २१ २६ ३७, ४६-४७ ५७ ७६-७७ ७९ ८२ १ ५, १४० १७६, २७७-७९ २८२ २८९, ९१९=२५

इसके प्रत्येक करणमें नगय नगण मनण, बगण और बगण तथा ८ व ७ वर्णींपर वति होती है।

८ सम्बरा (श्रु र. ३-१४२)---१, १३ १९, २५ ७१, ८१, ८५, १०४, १०६ १२४ १२८ १३१, १४१ १५५, १६४ १९४=१६

इसके प्रत्येक चरण में मराण, रमण, अमण, नगम, और फिर ६ घराज होते हैं। वसि ७ ७ व ७ वर्जीयर होती है।

- ९ शिकारिजी (शु ए. ३-१२३)—२ ३६ ४५ ४९ १०२ १ ३, ११५ १२२-२३ ३०१=१ इसके प्रत्येष चरणमें यगण मगण नगण सगण भगण और फिर कमसे १ वर्ष क्षप्त व १ वर्ण दीव होता है।
- १० द्वतिबिछम्बित (बृर ३ ६२)—११६ ९३१–३९≈१ इसके प्रत्येक चरणमें नगण भगण भगण और रगण होते हैं।
- ११ पृथ्वी (कृर ३ १२४)—४८ ५६ ९९ १४४ १५१ २७३ ८७९ ८८२=८ इसके प्रत्येक चरणमें जगण सराण जगण सराण यगण और क्रमसे १ वर्ण क्यु और १ गुरु होता है। चित ८ व ९ वर्णोपर होती है।
- १२ मन्दाकान्ता (श्रु र ३ १२७)—२२ १ १६६ १७२ १७८ ६८६=६ इसके प्रत्येक चरणों मगण भगण नगण तगण और अन्तमें २ दीर्घ वर्ण होते हैं। वति ४ ६ और ७ वर्णोपर होती हैं।
- १३ उपे प्रवक्ता (शुर ३-४२)---५८ २६ ३८३ ६५९=४

इसके प्रत्येक चरणमें जगण तमण जगण जीर अन्तमें २ वर्ण गुरु होते हैं।

- १५ भुजनप्रयात (सृर ३७) ---८८१=१ इसके प्रत्येक चरणमें ४ यगण होते हैं।

### JĪVARĀJA JAINA GRANTHAMĀLĀ

#### GENERAL EDITORS

#### Dr A N UPADHYE & Dr H L JAIN

- 1 Thoyogoannotte of Yativrşabha (Part I Chapters 1-4) An Ancient Prākrit Text dealing with Jaina Cosmography Dogmatics etc Prākrit Text authentically edited for the first time with the Various Readings Preface & Hindi Paraphrase of Pt Balachandra by Drs A N Upadhys & H L Jain Publi shed by Jaina Samskrti Samrakşaka Samgha Sholapur (India) Double Crown pp. 6-38-532 Sholapur 1943 Price Rs 1200 Second Edition Sholapur 1956 Price Rs 1600
- Tiloyapannatti of Yativrşabha (Part II Chapters 5-9) As above with Introductions in English and Hindi with an alphabetical Index of Gathas with other Indices (of Names of works mentioned of Geographical Terms of proper Names of Technical Terms of Differences in Tradition of Karapasutras and of Technical Terms compared) and Tables (of Nāraka-jīva Bhavana vasi Deva Kulakaras Bhavana Indras Six Kulaparvatas Seven Kṣetias Twentyfour Tirthakaras Age of the Salālāpuruṣas Twelve Cakravartins Nine Narayaṇas Nine Pratisatrus Nine Baladevas Eleven Rudras Iwentyeight Nakṣatras Eleven Kalpatīta Twelve Indras Twelve Kalpas and Twenty Prarupaṇas) Double Crown pp 6 14-108 529 to 1032 Sholapur 1951 Price Rs 16 00
- Yasastılaka and Indian Culture or Somadeva's Yasastılaka and Aspects of Jamism and Indian Thought and Culture in the Tenth Century by Professor K K Handiqui Vice Chancelloi Gauhati University Assam, with Four Appendices Index of Geographical Names and General Index Published by J S S Sangha, Sholapur Double Crown pp 8-540 Sholapur 1949 Price Rs 1600
- Pāndavapuranam of Šubhacandra A Sanskrit Text dealing with the Pāndava Tale Authentically edited with Various Readings Hindi Perphrase Introduction in Hindi etc by Pt Jinadas Published by J S. S. Sangha Sholapur Double Crown pp 4-40 8-520 Sholapur 1954. Price Rs 12 00
- Präkrta-sabdāmusasanam of Trivikrama with his own commentary Critically Edited with Various Readings an Introduction and Seven Appendices (1 Trivikrama's Sutras 2 Alphabetical Index of the Sütras 3 Metrical Version of the Sütrapātha 4 Index of Apabhramsa Stanzas 5 Index of Desya words 6 Index of Dhātvādesas Sanskrit to Prākrit and vice versa 7 Bharata's Verses on Prākrit) by Dr P L Vaidra Director Mithila Institute Darbhanga. Published by the J S S Sangha, Sholapur Demy pp 44-478 Sholapur 1954 Price Rs. 1000

- 5 Suddhanta-sārasaringraha of Narendrasena A Sanskrit Text dealing with Seven Tattvas of Jamism Authentically Edited for the first time with Various Readings and Hindi Translation by Pt Jinadas P Phadkuta Published by the J S S Sangha Sholapur Double Crown pp about 300 Sholapur 1957 Price Rs 1000
- on the career of James in the South especially in the areas in which Kannada Tamil and Telugu Languages are spoken by P B Desai M A Assistant Superintendent for Epigraphy Octacamund Some Kannada Inscriptions from the areas of the former Hyderabad State and round about are edited here for the first time both in Roman and Devanagari characters along with their critical study in English and Saranuvada in Hindi Hquipped with a List of Inscriptions edited a General Index and a number of illustrations Published by the J S S Sangha Sholapur Sholapur 15, Double Crown pp 16-456 Price Rs 1600
- Jambudu apannath San jaha of Padman ndi A Prākut Text dealing with Jama Geography Authentically edited for the first time by Drs A N Upadhye and H I Jaina with the Hindi Anuvada of Pt Balachandra The Indroduction institute a careful study of the Text and its allied works There is an Essay in Hind on the Mathematics of the Tiloyapannatti by Prof Lakshmichanda Jain I halpur Equipped with an Index of Gathas of Geographic | Terms and of Technical Terms and with additional Variants of Amera Ms Pullished by the I S S Sangha Sholapur Double Crown pp alout 500 Sholapur 1957 Price Rs 1600
- 8 Bhattaraka sampraday v A History of the Bhattaraka Pithas especially of Western India Gujarat Rajasthan and Madhya Pradesh based on Epigraphical Literary and Traditional sources extensively reproduced and suitably interpreted by Irof V Jorhapurkar M A Nagpur Published by J S S Sanoha Shelapur Demy pp 14 4-326 Sholapur 1960 Price Rs 8/
- 9 Prabhrta hsamgrah v This is a presentation of topic wise discussions compiled from the works of Kund kund v the Samayasara being fully given Edited with Introduction and Translation in Hindi by Pt Kanashchandra Shasiri Varintsi Published by the JSS Sangha Sholapur Demy pp 10 106-10 288 Sholapur 1960 Price Rs 60

#### In Press

10 Par avimsati of Padmanandi (c 1130 A D) This is a collection of 26 prakaranas (24 in Sanskiit and 2 in Prakrit) small and big dealing with various topics religious spiritual ethical didactic hymnal and ritualistic. The text along with an anonymous Sanskiit commentary critically edited by

- Dr A. N Uradeve and Dr H L Jam, with the Hindi Anuvada of Pt. Balachanda Shaster. The edition is equipped with a detailed Introduction shedding light on the various aspects of the work and personality of the author both in English and Hindi There are useful Indices Printed in the N S Press, Bombay
- Atmanusasana of Gunabhadra (middle of the 9th century & D.) This is a religio-didactic anthology in elegant Sanskrit verses composed by Gunabhadra the pupil of Jinasena the teacher of Räshtraküta Amoghavarsha. The Text critically edited along with the Sanskrit commentary of Prabhācandra and a new Hindi Anuvada by Dr A N Upadhyr Dr H L Jain and Pt Balachandra Shastri. The edition is equipped with Introductions in English and Hindi and some useful Indices
- 12 Ganstasārasamgraha of Mahavīrācarya (c 9th century a D) This is an important treatise in Sanskrit on early Indian mathematics composed in an elegant style and practical manner Edited with Hindi Translation by Prof L C Jain M Sc Jabalpur
- 13 Lokavibhāga of Simhasuri A Sanskrit digest of a missing ancient Prākrit text dealing with Jaina cosmography Edited with Hindi Translation by Pt Balaghandra Shastri
- 14 Punyasi ava kathakosa of Rāmacandra It is a collection of religious stories in simple Sanskrit The Text critically edited by Dr A N Upaders and Dr H L Jain with the Hindi Anuvada of Pt Balachandra Shastri
- 15 James in Rayasthan This is a dissertation on James and James in Rajasthan and round about area from early times to the present day based on epigraphical literary and traditional sources by Dr Kanaschandra Jain Ajmer

# जीवराज जैन प्रथमाला, सोलापूर

## 🖈 मराठी प्रकाशनें 🖈

- १ रहाकरण्ड आवकाचार पं सदामुखजी विरचित बृहत् हिंदी वचनिकेचा समप्र मराठी अनुवाद अनु —पूब्र जीवराज गीतमचद दोशी किं १ रु
- २ आयोदशभक्ति-पूज्यपादकत संस्कृत दशभक्तीचा मराठींत आर्याबद अनुवाद कि १ र
- ३ भ फुद्कुदाचें रक्षत्रय भ कुंदकुंदां या समयसार प्रवचनसार व पंचास्तिकाय या प्रंथरकांतील सर्व विषयांची सुदर मोडणी कि १॥ रु
- ध महामानच सुदर्शन-आ सकलकीर्ती या सुदर्शनचरित्राचा मराठीत आधुनिक तंत्रांत अवतार कि १ द.
- ५. नित्यनैमिसिक जैनाचार गृहस्थाला आवश्यक असणाऱ्या सर्व क्रियाकर्माची शाकोक्त माहिसी शिवाय पंचामृताभिषेक अष्टक व आरत्या यांचाहि एकत्र समह कि १॥ रु
- ६ पार्श्वनाथचरित्र व महावीरचरित्र कि प्रत्येकी ८ आणे
- ও जीवंधर श्री वादीभसिंहस्रिकृत क्षत्रचूडामणि या अलौकिक काव्यावर आधारलेली संपूर्ण कथा दुरंगी मुखवृष्ठ कि १॥ रु
- ८ पांडवकथा जैनधर्मपरंपरंतील कौरव-पांडवाची सपूर्ण कथा दुरंगी मुखपृष्ठ कि १॥ र
- ९ रह्माची पारख सत्यघोष या पौराणिक कथेवर आधारित स्त्रीपात्रविरहित शालोपयोगी नाटिका कि ८ आणे
- **१ सम्यक्तकोमुदीकथा**-किं ६ १॥। ६
- ११ भ ऋषभदेव कि १। ह
- **१२ जीवंधरपुराण** मराठी ओवी किं २ ह
- **१३ जिनसागर कृतव्रतक्षथा**-रिववार निर्दोषसप्तमी कालदशमी सुगधदशमी पच भेरुपूजा नवप्रहपूजा नदीश्वरपूजा अनेकसोत्रें व भारत्या यांचा सप्रह ४ रु
- १४ भ नेसिनाथचरित्र-कि १ ह
- १५ यशोधरपुराण मराठी ओवी कि ४ ह 🐧
- **१६. धर्मामृत**—गुणकीतिंविरचित पधराव्या शतकांतील महाराष्ट्राच्या समाजजीवनावर प्रकाश टाकणारा प्राचीन मराठी गद्य ग्रंथ स प्रा जोहरापूरकर किं ३ ह

#### \* कानडी प्रकाशन \*

**१ रहाकरण्ड श्रावकाचार** प मदासुखजी विरचित हिन्दी वचनिकेचा कान**डी अनुवाद अनुवादक**-भण्णाराव मिजी पृ कि १६ रु

For Copies Write to

Jaina Sanskriti Samrakshaka Sangha Santosh Bhavan Phaltan Galli Sholapur (India)